


Chống	Duhring
[1]

	 Ăng-ghen

Ebook	miễn	phí	tại	:	www.Sachvui.Com

Mục	lục:
Chống	Duhring
Lời	tựa
Lời	tựa	thứ	nhất
Lời	tựa	thứ	hai
Lời	tựa	thứ	ba
Lời	mở	đầu
I.	Nhận	xét	chung
II.	Ông	Đuy-rinh	hứa	những	gì
Phần	thứ	nhất:	Triết	học
III.	Phân	loại.	Chủ	nghĩa	tiên	nghiệm
IV.	Đồ	thức	luận	về	vũ	trụ
Triết	học	về	tự	nhiên
V.	Không	gian	và	thời	gian.
VI.	Triết	học	về	tự	nhiên,	thiên	thể	học,	vật	lý	học,	hoá	học
VII.	Triết	học	về	tự	nhiên,	giới	hữu	cơ
VIII.	Triết	học	về	tự	nhiên	giới	hữu	cơ	(hết)
Đạo	đức	và	pháp	quyền
IX.	Chân	lý	vĩnh	cực
X.	Đạo	đức	và	pháp	quyền,	bình	đẳng
XI.	Đạo	đức	và	pháp	quyền	tự	do	và	tất	yếu
Biện	chứng
XII.	Lượng	và	chất
XIII.	Biện	chứng	phủ	định	cái	phủ	định.
XIV.	Kết	luận
Phần	thứ	hai:	Kinh	tế	chính	trị	học
I.	Đối	tượng	và	phương	pháp
II.	Lý	luận	về	bạo	lực
III.	Lý	luận	về	bạo	lực	(Tiếp	theo)
IV.	Lý	luận	về	bạo	lực
V.Lý	luận	về	giá	trị
VI.	Lao	động	giản	đơn	và	lao	động	phức	tạp

http://sachvui.com/


VII.	Tư	bản	và	giá	trị	thặng	dư
VIII.	Tư	bản	và	giá	trị	thặng	dư
IX.	Những	quy	luật	tự	nhiên	của	kinh	tế	địa	tô
X.	Về	quyền	"lịch	sử	phê	phán"
Phần	III:	Chủ	nghĩa	xã	hội
I-	Lịch	sử
II-	Lý	luận
III.	Sản	xuất
IV.	Phân	phối
V-	Nhà	nước,	gia	đình,	giáo	dục
Chú	Thích

	



Lời	tựa	thứ	nhất

	 Công	trình	này	hoàn	toàn	không	phải	 là	kết	quả	của	một	"sự
thôi	thúc	nội	tâm"	nào	cả.	Mà	trái	lại.

Khi,	cách	đây	ba	năm,	ông	Đuy-rinh,	lấy	tư	cách	là	môn	đồ	và
đồng	thời	là	nhà	cải	cách	chủ	nghĩa	xã	hội,	đột	nhiên	khiêu	chiến	với
thời	đại	ông	thì	những	người	bạn	của	tôi	ở	Đức	đã	nhiều	lần	yêu	cầu
tôi	giả	thích	phê	phán	trên	cơ	quan	trung	ương	của	Đảng	dân	chủ	-
xã	hội	-	bấy	giờ	là	tờ	"Volksstaat"	-	cái	lý	luận	xã	hội	chủ	nghĩa	mới
đó.	Những	người	bạn	ấy	cho	rằng	việc	đó	là	tuyệt	đối	cần	thiết,	nếu
không	muốn	để	cho	cái	đảng	còn	 rất	non	 trẻ	và	chỉ	vừa	mới	 thống
nhất	đó	có	một	cơ	hội	mới	để	bị	chia	rẽ	bè	phái	và	rối	 rắm.	Những
người	bạn	ấy	có	thể	đánh	giá	tình	hình	ở	Đức	đúng	hơn	tôi,	cho	nên
tôi	 có	 trách	nhiệm	phải	 tin	 theo	họ.	Ngoài	 ra,	 rõ	 ràng	 là	 có	một	 bộ
phận	báo	chí	xã	hội	chủ	nghĩa	đã	hoan	nghênh	một	cách	nhiệt	 tình
môn	đồ	mới	ấy,	nhiệt	tình	này	thật	ra	chỉ	là	đối	với	cái	ý	tốt	của	ông
Đuy-rinh	thôi,	nhưng	đồng	thời	nó	cũng	làm	cho	người	ta	nghĩ	rằng
bộ	phận	báo	chí	ấy,	chính	vì	cái	ý	tốt	đó	của	ông	Đuy-rinh,	cũng	sẵn
lòng	 thừa	 nhận	 luôn	 cả	 học	 thuyết	 của	 ông	 ta	 nữa.	 Thậm	 chí,	 có
những	người	đã	chuẩn	bị	 truyền	bá	học	thuyết	ấy	trong	công	nhân,
dưới	một	 hình	 thức	phổ	 cập.	Và	 cuối	 cùng	ông	Đuy-rinh	 và	 bè	 pái
nhỏ	bé	của	ông	ta	đã	vận	dụng	tất	cả	những	mánh	khoé	quảng	cáo
và	âm	mưu	để	buộc	tờ	"Voldsstaat"	phải	có	lập	trường	dứt	khoát	đối
với	các	học	thuyết	mới	có	những	tham	vọng	rất	to	lớn	đó.

Tuy	vậy,	cũng	phải	mất	đến	một	năm	tôi	mới	có	thể	dứt	khoát
hoãn	các	công	việc	khác	lại	để	ngoạm	vào	quả	táo	chua	ấy.	Thật	vậy,
đây	là	một	quả	táo	mà	một	khi	đã	ngoạm	vào	thì	phải	nuốt	cho	hết.
Hơn	nữa,	nó	không	những	rất	chua	mà	lại	còn	rất	to.	Lý	luận	xã	hội
của	 chủ	 nghĩa	mới	 này	 là	 kết	 quả	 thực	 tiễn	 cuối	 cùng	 của	một	 hệ
thống	triết	học	mới.	Vì	vậy,	cần	phải	nghiên	cứu	mối	liên	hệ	bên	trong
của	nó	với	hệ	thống	ấy,	và	như	vậy	là	phải	nghiên	của	bản	thân	hệ
thống	 ấy;	 cần	 phải	 đi	 theo	 ông	Đuy-rinh	 vào	 cái	 lĩnh	 vực	 rộng	 lớn
trong	đó	ông	ta	bàn	luận	về	mọi	cái	có	thể	có,	và	cả	những	cái	ngoài
lĩnh	vực	ấy	nữa.	Như	vậy	là	xuất	hiện	một	loạt	bài	báo	đăng	từ	đầu
năm	1877	trên	tờ	báo	kế	thừa	tờ	"Volksstaat",	tức	là	tờ	"Vorwarts"	ở
Leipzig,	và	được	tập	hợp	lại	ở	đây	một	các	có	mạch	lạc.

Như	vậy,	tính	chất	của	chính	ngay	đối	tượng	đã	buộc	sự	phê
phán	phải	có	một	tính	chất	cặn	kẽ	hết	sức	không	tương	xứng	với	nội
dung	khoa	học	của	đối	 tượng,	 tức	 là	của	những	 tác	phẩm	của	ông



Đuy-rinh.	Song,	cũng	có	thể	viện	ra	hai	lý	do	khác	để	biện	hộ	cho	sự
cặn	 kẽ	đó.	Một	mặt,	 nó	 cho	phép	 tôi	 có	 cơ	hội	 trình	bày	một	 cách
chính	diện,	 trên	các	 lĩnh	vực	 rất	 khác	nhau	cần	phải	đề	cập	đến	ở
đây,	quan	niệm	của	tôi	về	các	vấn	đề	hiện	đang	có	một	ý	nghĩa	khoa
học	hay	 thực	 tiễn	phổ	biến.	Tôi	đã	 làm	như	vậy	 trong	 từng	chương
sách,	và	mặc	dù	sách	này	 rất	 ít	nhằm	mục	đích	đem	một	hệ	 thống
khác	đối	lập	lại	với	hệ	thống	của	ông	Đuy-rinh,	nhưng	tôi	vẫn	hy	vọng
rằng	độc	giả	sẽ	vẫn	nhận	ra	mối	liên	hệ	bên	trong	của	các	quan	điểm
do	tôi	đưa	ra.	Ngay	hiện	giờ,	tôi	cũng	đã	có	quan	điểm	do	tôi	đưa	ra.
Ngay	hiện	giờ,	tôi	cũng	đã	có	đủ	bằng	chứng	nói	lên	rằng,	về	mặt	ấy,
công	trình	của	tôi	không	phải	là	hoàn	toàn	không	có	hiệu	quả.

Mặt	khác,	ông	Đuy-rinh,	"người	sáng	tạo	ra	hệ	thống",	không
phải	là	một	hiện	tượng	đơn	nhất	trong	hiện	thực	nuớc	Đức	ngày	nay.
Ít	lâu	nay,	ở	Đức,	những	hệ	thống	nghiên	cứu	nguồn	gốc	của	vũ	trụ,
hệ	thống	triết	học	tự	nhiên	nói	chung,	hệ	thống	chính	trị	học,	hệ	thống
kinh	tế	chính	trị	học,	v.v.,	mọc	ra	như	nấm	sau	một	trận	mưa.	Một	vị
tiến	sĩ	 triết	học	xoàng	nhất,	 thậm	chí	cả	một	sinh	viên,	cũng	bắt	 tay
vào	việc	sáng	tạo	ra	một	"hệ	thống"	hoàn	chỉnh	chứ	không	kém	hơn.
Giống	như	 trong	một	quốc	gia	hiện	đại,	người	 ta	giả	 thiết	 rằng	mỗi
công	dân	đều	có	đủ	trình	độ	phán	xét	tất	cả	các	vấn	đề	đưa	ra	cho
mình	biểu	quyết;	giống	như	trong	khoa	kinh	tế	chính	trị,	người	ta	giả
thiết	rằng	mỗi	người	 tiêu	thụ	đều	 là	một	người	hiểu	biết	cặn	kẽ	các
hàng	hoá	mà	mình	phải	mua	để	dùng	cho	cuộc	sống	của	mình	-	thì
ngày	nay	trong	lĩnh	vực	khoa	học	cũng	phải	đi	theo	một	giả	thiết	như
thế.	Tự	do	về	mặt	khoa	học	có	nghĩa	là	người	ta	có	quyền	viết	về	tất
cả	những	gì	mình	không	nghiên	cứu,	và	coi	đó	là	phương	pháp	khoa
học	duy	nhất	chặt	chẽ.	Nhưng	ông	Đuy-rinh	chính	là	một	trong	những
loại	hình	tiêu	biểu	nhất	cho	cái	khoa	học	giả	hiệu	trắng	trợn	mà	ngày
nay,	trong	khắp	nước	Đức,	ta	đều	thấy	ngoi	lên	hàng	đầu	và	lấn	át	tất
cả	 bằng	 những	 lời	 rỗng	 tuếch,	 khoa	 trương	 trong	 thi	 ca,	 triết	 học,
chính	trị	học,	sử	học,	những	lời	rỗng	tuếch	khoa	trương	có	tham	vọng
là	 đạt	 tới	 sự	hơn	hẳn	 và	 sâu	 sắc	 về	 tư	 tưởng,	 khác	 với	 những	 lời
rỗng	 tuếch,	 khoa	 trương	 giản	 đơn,	 tầm	 thường	 nhạt	 nhẽo	 của	 các
dân	 tộc	khác,	những	 lời	 rỗng	 tuếch	khoa	 trương	với	 tư	cách	 là	sản
phẩm	đặc	trưng	nhất	và	mang	tính	chất	hàng	loạt	nhất	của	nền	công
nghiệp	 tri	 thức	 của	Đức,	 rẻ	 nhưng	 tồi	 hoàn	 toàn	 giống	 như	 những
chế	 tạo	 phẩm	 khác	 của	 nước	 Đức,	 nhưng	 tiếc	 rằng	 chúng	 không
được	trưng	bày	bên	cạnh	những	chế	tạo	phẩm	này	tại	cuộc	triển	lãm

Philadelphia	
[2]
.	Thậm	chí	cả	chủ	nghĩa	xã	hội	Đức,	ít	lâu	nay,	nhất	là

sau	khi	có	 tấm	gương	 tốt	của	ông	Đuy-rinh,	cũng	 rất	nhiệt	 tình	sản



xuất	 ra	những	 lời	 rỗng	 tuếch	khoa	 trương	và	 tiến	 cử	những	kẻ	 lên
mặt	 huênh	hoang	 về	một	 "khoa	 học"	mà	họ	 "quả	 thực	 cũng	 chẳng
học	được	cái	gì	cả".	Đây	là	một	bệnh	ấu	trĩ	đánh	dấu	bước	đầu	của
người	 sinh	 viên	Đức	 chuyển	 theo	 chủ	nghĩa	 dân	 chủ	 -	 xã	 hội,	một
bệnh	gắn	 liền	 với	 bước	chuyển	ấy,	 nhưng	với	 bản	chất	 lành	mạnh
tuyệt	vời	của	công	nhân	nước	ta,	nó	chắc	chắn	sẽ	được	khắc	phục.

Nếu	tôi	phải	đi	theo	ông	Đuy-rinh	vào	những	lĩnh	vực	trong	đó
giỏi	lắm	tôi	cũng	chỉ	hy	vọng	có	thể	phát	biểu	với	tư	cách	là	một	tài	tử
nghiệp	dư	 thôi,	 thì	đó	không	phải	 là	 lỗi	 tại	 tôi.	Trong	những	 trường
hợp	như	vậy,	phần	nhiều	tôi	chỉ	tự	giới	hạn	ở	chỗ	đưa	ra	những	sự
thật	 đúng	 đắn,	 không	 thể	 chối	 cãi	 được,	 để	 đối	 lập	 lại	 những	 lời
khẳng	định	sai	lầm	hoặc	đáng	ngờ	của	đối	phương.	Ví	dụ	như	trong
lĩnh	vực	pháp	lý	và	trong	một	số	trường	hợp	thuộc	khoa	học	tự	nhiên.
Còn	 trong	các	 trường	hợp	khác	 thì	đó	 là	 vấn	đề	những	quan	điểm
phổ	biến	rút	ra	từ	phần	lý	thuyết	của	khoa	học	tự	nhiên,	tức	là	từ	một
địa	hạt	mà	ngay	cả	nhà	chuyên	môn	cũng	buộc	phải	đi	ra	ngoài	phạm
vi	chuyên	môn	cuả	mình	để	bước	sang	những	lĩnh	vực	lân	cận,	-	tức
là	 những	 lĩnh	 vực	 lân	 cận,	 -	 tức	 là	 những	 lĩnh	 vực	 trong	 đó	 nhà
chuyên	môn	theo	sự	thú	nhận	của	Virchow,	cũng	chỉ	là	một	"kẻ	biết
nửa	vời"	giống	như	chúng	 ta	 thôi.	Tôi	mong	 rằng	 tôi	cũng	sẽ	được
hưởng	 thái	độ	khoan	dung	mà	người	 ta	 thường	có	đối	với	nhau	về
những	chỗ	thiếu	chính	xác	nhỏ	và	diễn	đạt	vụng	về.

Khi	kết	thúc	lời	tựa	này,	tôi	nhận	được	một	bản	quảng	cáo	của
nhà	xuất	bản,	do	ông	Đuy-rinh	thảo	ra,	về	một	tác	phẩm	mới	"có	tính
chất	chủ	đạo"	của	ông	ta:	"Những	định	luật	cơ	bản	mới	của	vật	lý	học
hợp	lý	và	hoá	học	hợp	lý".	Mặc	dầu	biết	rõ	sự	nghèo	nàn	của	những
kiến	 thức	của	 tôi	về	vật	 lý	học	và	hoá	học,	song	 tôi	vẫn	 tin	 rằng	 tôi
hiểu	biêt	ông	Đuy-rinh	của	tôi	khá	đầy	đủ,	cho	nên	tuy	chưa	nhìn	thấy
tác	phẩm	ấy,	nhưng	tôi	cũng	có	thể	nói	trước	được	rằng	xét	về	mức
độ	sai	lầm	và	khuôn	sáo	thì	những	định	luật	vật	lý	học	và	hoá	học	do
ông	ta	trình	bày	trong	cuốn	đó	cũng	xứng	đáng	được	đặt	ngang	hàng
với	những	định	 luật	về	kinh	 tế	học,	về	đồ	 thức	 luận	vũ	 trụ,	 v.v.,	do
ông	 ta	 đã	 khám	phá	 ra	 trước	 đây	 và	 được	 tôi	 tìm	 hiểu	 trong	 cuốn
sách	này;	rằng	cái	đê	nhiệt	kế,	hay	khí	cụ	để	đo	những	nhiệt	độ	rất
thấp,	do	ông	Đuy-rinh	chế	tạo	ra,	dùng	để	đo	không	phải	những	nhiệt
độ	cao	hay	thấp,	mà	chỉ	là	để	đo	cái	thói	kiêu	căng	ngu	dốt	của	ông
Đuy-rinh	mà	thôi.

Luân	đôn,	ngày	11	tháng	sáu	1878
	





Lời	tựa	thứ	hai

	 Việc	cần	phải	in	lại	cuốn	sách	này	đối	với	tôi	thật	là	một	điều
bất	ngờ.	Đối	tượng	mà	trước	kia	nó	phê	phán	thì	hiện	nay	thực	ra	đã
bị	lãng	quên	rồi;	bản	thân	cuốn	sách	này	không	những	đã	được	đăng
thành	từng	phần	trên	tờ	"Vorwarts"	ở	Leipzig	năm	1877	và	năm	1878
cho	hàng	nghìn	độc	giả,	mà	còn	được	xuất	bản	toàn	bộ	thành	sách
riêng,	với	một	số	lượng	in	lớn.	Vậy	tại	sao	ngày	này	lại	còn	có	người
quan	tâm	đến	những	điều	tôi	đã	nói	với	ông	Đuy-rinh	cách	đây	hàng
bao	nhiêu	năm?

Điều	đó	chắc	chắn	trước	hết	là	do	quyển	sách	này,	cũng	giống
hầu	 hết	 những	 sách	 khác	 của	 tôi	 còn	 lưu	 hành	 hồi	 đó,	 đã	 bị	 cấm
trong	Đế	chế	Đức	liền	ngay	sau	khi	ban	hành	đạo	luật	đặc	biệt	chống

những	người	xã	hội	 chủ	nghĩa	
[3]
.	Bất	 cứ	ai	 không	bị	 cột	 chặt	 vào

những	 thành	kiến	quan	 liêu	cha	 truyền	con	nối	của	các	nước	 trong
Liên	minh	thần	thánh,	đều	phải	thấy	rõ	rằng	biện	pháp	ấy	chỉ	có	thể
có	kết	quả	là:	số	lượng	các	sách	bị	cấm	được	tiêu	thụ	tăng	lên	gấp
đôi,	gấp	ba	và	sự	bất	lực	bị	phơi	trần	của	các	ngài	ở	Béc-lin	đã	ban
bố	những	lệnh	cấm	nhưng	không	thể	thực	hiện	được	những	lệnh	ấy.
Thật	vậy,	nhờ	sự	nhã	ý	của	chính	phủ	đế	chế	mà	những	 tác	phẩm
nhỏ	của	tôi	được	in	lại	nhiều	lần	hơn	là	trong	trường	hợp	tôi	tự	đứng
ra	đảm	nhiệm	 lấy;	 tôi	không	có	 thì	giờ	xem	 lại	một	cách	 thích	đáng
văn	bản	của	chúng	và	trong	phần	lớn	trường	hợp	tôi	buộc	phải	cho	in
lại	nguyên	văn	như	cũ	mà	thôi.

Nhưng	thêm	vào	đó	lại	còn	có	một	hoàn	cảnh	khác	nữa.	"Hệ
thống	 của	 ông	Đuy-rinh	 được	 phê	 phán	 trong	 quyển	 sách	 này	 bao
trùm	một	lĩnh	vực	lý	luận	rất	rộng;	tôi	buộc	phải	dõi	theo	ông	khắp	nơi
và	đem	những	quan	niệm	của	tôi	ra	đối	lập	lại	những	quan	niệm	của
ông	ta.	Vì	vậy,	sự	phê	phán	tiêu	cực	đã	trở	thành	sự	phê	phán	tích
cực;	 cuộc	 bút	 chiến	 chuyển	 thành	một	 sự	 trình	 bày	 ít	 nhiều	 có	 hệ
thống	 về	 phương	 pháp	 biện	 chứng	 và	 thế	 giới	 quan	 cộng	 sản	 chủ
nghĩa	và	Mác	và	tôi	đã	đại	biểu,	-	và	trình	bày	như	thế	trên	một	loạt
khá	nhiều	lĩnh	vực.	Cái	thế	giới	quan	đó	của	chúng	tôi,	sự	xuất	hiện
trên	thế	giới	lần	đầu	tiên	trong	cuốn	"Sự	khốn	cùng	của	triết	học"	của
Mác	và	trong	"Tuyên	ngôn	của	Đảng	cộng	sản"	đã	trải	qua	một	thời
kỳ	ấp	ủ	trong	hơn	20	năm,	và	cho	đến	khi	bộ	"Tư	bản"	ra	đời	thì	nó
ngày	càng	tranh	thủ	được	các	giới	rộng	rãi	một	cách	nhanh	chóng	và
ngày	nay,	vượt	xa	ra	ngoài	biên	giới	của	châu	âu,	nó	đang	gây	được

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1840s/sukhoncung/sukhoncung.htm
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1840s/tuyen/index.htm


sự	chú	ý	và	tìm	được	những	môn	đệ	trong	tất	cả	những	nước,	trong
đó,	một	mặt,	có	những	người	vô	sản,	và	mặt	khác,	có	những	nhà	lý
luận	khoa	học	vô	tư.	Vì	vậy,	hình	như	có	một	công	chúng	quan	tâm
khá	nhiều	đến	thực	chất	của	vấn	đề,	đến	mức	thừa	nhận	cả	cuộc	bút
chiến	chống	lại	những	luận	điểm	của	Đuy-rinh,	một	cuộc	bút	chiến	về
nhiều	mặt	nay	đã	không	còn	đối	 tượng	nữa,	để	 tìm	hiểu	những	sự
trình	bày	chính	diện	trong	cuốn	sách.

Tiện	đây	tôi	cũng	xin	nói	rằng:	vì	thế	giới	quan	trình	bày	trong
cuốn	sách	này	một	phần	hết	 sức	 lớn	 là	do	Mác	đặt	 cơ	sở	và	phát
triển,	còn	tôi	chỉ	tham	dự	vào	đó	một	phần	hết	sức	nhỏ,	cho	nên	đối
với	chúng	tôi	một	điều	dĩ	nhiên	là	bản	trình	bày	của	tôi	không	thể	ra
đời	mà	Mác	lại	không	biết	đến.	Tôi	đã	đọc	cho	Mác	nghe	toàn	bộ	bản
thảo	trước	khi	đưa	in,	và	chính	Mác	đã	viết	chương	thứ	mười	trong
phần	kinh	tế	chính	trị	học	("Về	quyển	Lịch	sử	phê	phán"),	và	tiếc	thay
chỉ	vì	những	nguyên	nhân	bên	ngoài	mà	chúng	 tôi	đã	có	 thói	quen
giúp	đỡ	lẫn	nhau	như	vậy	trong	những	lĩnh	vực	chuyên	môn.

Lần	xuất	bản	này	 in	 lại	 nguyên	văn	bản	 in	 lần	 trước,	 chỉ	 trừ
một	 chương.	Một	mặt,	 tôi	 không	 có	 thì	 giờ	 để	 xem	 lại	 bản	 ấy	một
cách	cặn	kẽ,	mặc	dầu	tôi	rất	muốn	sửa	lại	nhiều	chỗ	trong	bản	trình
này.	Tôi	có	nghĩa	vụ	phải	chuẩn	bị	để	đưa	in	những	di	cảo	của	Mác,
và	 việc	 đó	 quan	 trọng	 hơn	 nhiều	 so	 với	 bất	 kỳ	một	 công	 việc	 nào
khác.	Ngoài	 ra,	 lương	 tâm	 tôi	 cũng	 chống	 lại	mọi	 sự	 thay	 đổi.	 Tác
phẩm	này	là	một	tác	phẩm	luận	chiến	và	tôi	cho	rằng	đối	với	đối	thủ
của	tôi,	tôi	có	nghĩa	vụ	không	được	sửa	chữa	gì	cả	ở	những	chỗ	nào
mà	 ông	 ta	 cũng	 không	 thể	 sửa	 chữa	 gì	 cả.	 Tôi	 sẽ	 chỉ	 có	 thể	 đòi
quyền	phát	biểu	chống	lại	bài	trả	lời	của	ông	Đuy-rinh	mà	thôi.	Nhưng
những	gì	mà	ông	Đuy-rinh	đã	viết	về	bản	luận	chiến	của	tôi	thì	tôi	đã
không	đọc	và	cũng	sẽ	không	đọc	nếu	không	có	một	 lý	do	nào	đặc
biệt;	về	phương	diện	lý	 luận	tôi	đã	thanh	toán	với	ông	ta	rồi.	Vả	lại,
đối	với	ông	ta,	tôi	càng	phải	tôn	trọng	những	quy	tắc	lễ	nghi	trong	một
cuộc	 luận	 chiến	 văn	 học,	 nhất	 là	 từ	 khi	 cuốn	 sách	 của	 tôi	 ra	 đời.
Trường	đại	học	Béc-lin	đã	có	một	hành	động	bất	công	nhục	nhã	đối
với	 ông	 ta.	 Thực	 ra	 trường	 này	 đã	 bị	 trừng	 phạt	 về	 điều	 đó.	 Một
trường	đại	học	mà	đi	đến	chỗ	tước	quyền	tự	do	giảng	dạy	của	ông
Đuy-rinh	trong	những	tình	hình	như	mọi	người	đã	biết	thì	trường	đại
học	 đó	 cũng	 không	 có	 gì	 phải	 ngạc	 nhiên	 khi	 bị	 người	 ta	 bắt	 phải
nhận	ông	Schweninger	trong	những	tình	hình	mà	mọi	người	cũng	đã
biết	rõ.

Chương	duy	nhất	trong	đó	tôi	đã	mạn	phép	đưa	thêm	những
đoạn	bổ	sung	có	tính	chất	giải	thích	vào,	là	chương	thứ	hai	của	phần
thứ	ba:	 "Lý	 luận".	Ở	đây,	nơi	mà	vấn	đề	chính	chỉ	 là	 trình	bày	một



điểm	mấu	chốt	 trong	 thế	giới	 quan	của	 tôi,	 thì	 đối	 thủ	 của	 tôi	 cũng
không	thể	trách	tôi	khi	tôi	cố	gắng	nói	một	cách	đại	chúng	hơn	và	bổ
sung	 ý	 kiến	 cho	mạch	 lạc	 hơn.	 Hơn	 nữa,	 tôi	 lại	 có	một	 lý	 do	 bên
ngoài	 để	 làm	 như	 vậy.	 Tôi	 đã	 soạn	 lại	 ba	 chương	 trong	 tác	 phẩm
(chương	 thứ	 nhất	 trong	 Lời	 mở	 đầu,	 chương	 thứ	 nhất	 và	 thứ	 hai
trong	phần	thứ	ba)	thành	một	quyển	sách	riêng	để	cho	người	bạn	của
tôi,	Lafargue,	dịch	ra	tiếng	Pháp,	và	sau	khi	bản	tiếng	Pháp	đã	được
dùng	làm	cơ	sở	cho	bản	dịch	tiếng	ý	và	bản	dịch	tiếng	Ba	lan,	tôi	đã
xuất	 bản	một	 bản	bằng	 tiếng	Đức	dưới	 đầu	đề:	 "Sự	phát	 triển	 của
chủ	 nghĩa	 xã	 hội	 từ	 không	 tưởng	 đến	 khoa	 học".	 Trong	 có	 vài	 ba
tháng,	tập	sách	này	đã	được	xuất	bản	ba	 lần	và	cũng	được	dịch	ra
tiếng	 Nga	 và	 tiếng	 Đan	 mạch.	 Trong	 tất	 cả	 các	 bản	 in	 đó,	 chỉ	 có
chương	đã	nói	trên	kia	là	có	bổ	sung	thêm,	và	về	phía	tôi	sẽ	thật	là	cố
chấp	nếu	khi	in	lại	nguyên	bản	vẫn	cứ	khư	khư	bám	lấy	văn	bản	ban
đầu	mà	không	 theo	bản	viết	sau	 là	bản	đã	 trở	 thành	một	bản	 in	có
tính	chất	quốc	tế.

Những	chỗ	khác	mà	tôi	muốn	sửa	thì	chủ	yếu	là	về	hai	điểm.
Một	là	về	lịch	sử	nguyên	thuỷ	của	nhân	loại	mà	mãi	đến	năm	1877,
Morgan	mới	cung	cấp	cho	chúng	ta	cái	chìa	khoá	để	tìm	hiểu.	Nhưng
sau	đó,	trong	tác	phẩm	của	tôi:	"Nguồn	gốc	của	gia	đình,	của	sở	hữu
tư	nhân	và	của	nhà	nước",	Zurich,	1884,	tôi	đã	có	dịp	sử	dụng	những
tài	liệu	mà	tôi	đã	tìm	được	trong	khoảng	thời	gian	từ	đó	đến	lúc	viết,
cho	nên	ở	đây	chỉ	cần	dẫn	tác	phẩm	viết	về	sau	này	đó	cũng	đủ.

Nhưng,	hai	là,	tôi	cũng	muốn	thay	đổi	phần	nói	đến	khoa	học
tự	 nhiên	 lý	 thuyết.	 Phần	 này	 đã	 được	 trình	 bày	 rất	 vụng	 về,	 nhiều
điểm	 bây	 giờ	 có	 thể	 diễn	 đạt	 dưới	 một	 hình	 thức	 rõ	 ràng	 hơn	 và
chính	xác	hơn.	Và	nếu	như	ở	đây	tôi	tự	coi	mình	không	có	quyền	sửa
chữa,	thì	chính	vì	thế	mà	ở	đây,	tôi	lại	càng	có	nhiệm	vụ	phải	tự	phê
bình	mình.

Có	thể	nói	rằng	hầu	như	chỉ	có	Mác	và	tôi	là	những	người	đã
cứu	phép	biện	chứng	tự	giác	thoát	khỏi	triết	học	duy	tâm	Đức	và	đưa
nó	vào	trong	quan	niệm	duy	vật	về	tự	nhiên	và	về	lịch	sử.	Song	muốn
có	một	quan	niệm	vừa	biện	chứng	vừa	duy	vật	về	khoa	học	tự	nhiên
thì	chúng	tôi	chỉ	có	thể	nghiên	cứu	một	cách	rời	rạc,	đứt	đoạn,	không
thường	xuyên.	Vì	thế,	khi	tôi	có	được	thì	giờ	để	làm	việc	đó,	sau	khi

từ	bỏ	công	việc	buôn	bán	và	dời	đến	ở	Luân	đôn	
[4]
,	thì	trong	chừng

mực	có	thể	tôi	đã	có	tự	"lột	xác"	hoàn	toàn	-	theo	cách	nói	của	Liebig
-	 trong	 lĩnh	 vực	 toán	 học	 và	 về	 khoa	 học	 tự	 nhiên,	 và	 tôi	 đã	 dùng
phần	lớn	thời	gian	của	tôi	trong	tám	năm	vào	việc	đó.	Đúng	vào	giữa
quá	trình	lột	xác	ấy,	tôi	đã	phải	nghiên	cứu	cái	gọi	là	triết	học	tự	nhiên



của	ông	Đuy-rinh.	Vì	vậy,	nếu	như	trong	lĩnh	vực	khoa	học	tự	nhiên,
lý	thuyết,	đôi	khi	tôi	không	tìm	được	thuật	ngữ	chính	xác	và	nói	chung
đã	 diễn	 đạt	 còn	 khá	 nặng	 nề,	 thì	 đó	 là	 điều	 hoàn	 toàn	 tự	 nhiên.
Nhưng	mặt	 khác,	 việc	 ý	 thức	 được	 rằng	mình	 chưa	nắm	vững	 vật
liệu	đã	khiến	tôi	thận	trọng;	sẽ	không	ai	có	thể	vạch	ra	được	những
sự	lầm	lẫn	thực	sự	của	tôi	về	những	sự	kiện	đã	biết	hồi	đó,	cũng	như
những	 điều	 sai	 lệch	 trong	 việc	 trình	 bày	 những	 lý	 thuyết	 đã	 được

công	nhận	hồi	đó.	Về	mặt	này,	chỉ	có	một	nhà	toán	học	lớn	
[5]
chưa

được	thừa	nhận	viết	thư	cho	Mác,	phàn	nàn	rằng	tôi	đã	dám	táo	gan

xúc	phạm	đến	danh	dự	của	 .
Lẽ	dĩ	nhiên,	khi	tôi	tổng	kết	những	thành	tựu	của	toán	học	và

khoa	học	tự	nhiên	như	vậy	thì	vấn	đề	cũng	là	để	thông	qua	những	cái
riêng,	 thấy	rõ	 thêm	cái	chân	 lý	mà	nói	chung	tôi	đã	không	nghi	ngờ
chút	nào	cả,	 cụ	 thể	 là:	 cũng	những	quy	 luật	biện	chứng	ấy	của	sự
vận	 động,	 chi	 phối	 tính	 ngẫu	 nhiên	 bề	 ngoài	 của	 sự	 kiện	 ngay	 cả
trong	lịch	sử,	đang	mở	đường	cho	mình	trong	giới	tự	nhiên	thông	qua
sự	hỗn	độn	của	vô	số	biến	đổi;	cũng	những	quy	luật	ấy,	những	quy
luật	như	sợi	 chỉ	đỏ	xuyên	qua	cả	 lịch	sử	phát	 triển	của	 tư	duy	 loài
người,	 đang	 dần	 dần	 đi	 vào	 ý	 thức	 của	 con	 người	 tư	 duy:	 đó	 là
những	 quy	 luật	mà	Hegel	 lần	 đầu	 tiên	 đã	 phát	 triển	một	 cách	 bao
quát,	nhưng	dưới	một	hình	thức	thần	bí,	và	một	trong	những	nguyện
vọng	của	chúng	tôi	là	tách	những	quy	luật	đó	ra	khỏi	cái	vỏ	thân	bí	ấy
và	trình	bày	chúng	một	cách	rõ	ràng	với	tất	cả	tính	đơn	giản	và	tính
phổ	biến	của	chúng.	Lẽ	dĩ	nhiên	là	nề	triết	học	tự	nhiên	cũ	-	dầu	có
chứa	đựng	nhiều	điều	 tốt	 thật	sự	và	nhiều	mầm	mống	có	sức	đâm
chồi	 nảy	 lộc	 như	 thế	 nào	 chăng	 nữa[1A]	 -	 vẫn	 không	 thể	 thoả	mãn
được	chúng	ta.	Như	đã	được	trình	bày	tường	tận	hơn	trong	tác	phẩm
này,	khuyết	điểm	của	nền	triết	học	tự	nhiên	ấy,	nhất	là	dưới	hình	thức
của	Hegel,	 là	ở	chỗ	không	 thừa	nhận	sự	phát	 triển	 trong	 thời	gian,
"nối	tiếp	nhau"	của	thế	giới	tự	nhiên,	mà	chỉ	thừa	nhận	sự	tồn	tại	của
"cái	nọ	bên	cạnh	cái	kia".	Sở	dĩ	như	thế	một	mặt	 là	do	bản	thân	hệ
thống	 của	 Hegel	 chỉ	 thừa	 nhận	 có	 sự	 phát	 triển	 lịch	 sử	 của	 "tinh
thần",	nhưng	mặt	khác	cũng	là	do	tình	trạng	chung	của	khoa	học	tự
nhiên	thời	ấy.	Như	vậy	là	trong	trường	hợp	này,	Hegel	đã	thụt	lùi	lại
xa	đằng	sau	Kant	là	người,	với	thuyết	tinh	vân	của	mình,	đã	tuyên	bố
sự	phát	sinh	của	hệ	thống	mặt	trời,	và	với	việc	phát	hiện	ra	tác	dụng
kìm	hãm	của	thuỷ	triều	đối	với	sự	quay	của	trái	đất,	cũng	đã	tuyên	bố

sự	tiêu	vong	của	hệ	thống	ấy	
[6]
.	Sau	cùng,	vấn	đề	đối	với	tôi	không

thể	là	đưa	những	quy	luật	biện	chứng	từ	bên	ngoài	vào	giới	tự	nhiên,

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_01.htm#n1af


mà	là	phát	hiện	ra	chúng	trong	giới	tự	nhiên	và	rút	chúng	ra	từ	giới	tự
nhiên.

Song,	 làm	 điều	 đó	một	 cách	 có	 hệ	 thống	 và	 trong	 từng	 lĩnh
vực	riêng	biệt	thì	đó	là	một	công	việc	khổng	lồ.	Không	những	lĩnh	vực
phải	nắm	thì	hầu	như	vô	tận,	mà	trên	toàn	bộ	lĩnh	vực	đó,	bản	thân
khoa	học	tự	nhiên	cũng	đang	trải	qua	một	quá	trình	đảo	lộn	mạnh	mẽ
đến	mức	một	người	bỏ	hết	thì	giờ	nhàn	rỗi	của	mình	ra	để	làm	việc
ấy	 cũng	 không	 thể	 nào	 theo	dõi	 xiết	 được.	Nhưng	 từ	 khi	Các	Mác
qua	đời,	thời	giờ	của	tôi	phải	ngừng	công	việc	nghiên	cứu	của	tôi	lại.
Lúc	bấy	giờ	tôi	đành	tạm	bằng	lòng	với	những	phác	thảo	đã	đưa	ra
trong	 sách	 này	 và	 đợi	 sau	 này	 có	 dịp	 thì	 sẽ	 tập	 hợp	 và	 công	 bố
những	kết	quả	đã	thu	nhận	được,	có	thể	là	cùng	một	lúc	với	những

bản	thảo	toán	học	rất	quan	trọng	do	Mác	để	lại	
[7]
.

Tuy	 nhiên,	 cũng	 có	 thể	 là	 tiến	 bộ	 của	 khoa	 học	 tự	 nhiên	 lý
thuyết	 sẽ	 làm	 cho	 đại	 bộ	 phận	 hoặc	 toàn	 bộ	 công	 trình	 của	 tôi	 trở
thành	thừa,	bởi	vì	chỉ	một	sự	cần	 thiết	phải	sắp	xếp	 lại	những	phát
hiện	 thuần	 tuý	có	 tính	chất	kinh	nghiệm,	đã	chất	đống	 lại	 rất	nhiều,
cũng	buộc	nhà	kinh	nghiệm	chủ	nghĩa	ngoan	cố	nhất	phải	ngày	càng
nhận	 thức	 được	 tính	 chất	 biện	 chứng	 của	 các	 quá	 trình	 tự	 nhiên.
Những	sự	đối	lập	cứng	nhắc	cũ,	những	ranh	giới	dứt	khoát	và	không
thể	vượt	qua	được	ngày	càng	biến	mất.	Từ	khi	biến	được	bản	thân
những	chất	khí	"thật"	cuối	cùng	thành	chất	 lỏng,	 trong	đó	hình	thức
giọt	và	hình	thức	khí	là	không	phân	biệt,	thì	những	trạng	thái	kết	tụ	đã
mất	hết	mọi	tàn	dư	cuối	cùng	của	tính	tuyệt	đối	trước	kia	của	chúng.
Khi	 thuyết	khí	động	học	xác	 lập	được	rằng	 trong	các	chất	khí	hoàn
hảo,	 với	 một	 nhiệt	 độ	 như	 nhau,	 bình	 phương	 của	 tốc	 độ	 chuyển
động	của	các	phân	tử	khí	riêng	biệt	đều	tỷ	lệ	nghịch	với	trọng	lượng
phân	tử,	-	thì	bản	thân	nhiệt	cũng	được	liệt	trực	tiếp	vào	hàng	những
hình	thức	vận	động	có	thể	đo	được	trực	tiếp	với	tính	cách	là	những
hình	thức	vận	động,	chỉ	được	hiểu	là	định	luật	bảo	toàn	năng	lượng,
là	biểu	hiện	nói	lên	rằng	sự	vận	động	là	không	thể	tiêu	diệt	và	không
thể	tạo	ra	được,	nghĩa	là	chỉ	được	hiểu	về	mặt	số	lượng	thôi,	thì	bây
giờ	biểu	hiện	hạn	chế,	tiêu	cực	ấy	ngày	càng	nhường	chỗ	cho	biểu
hiện	tích	cực	của	sự	chuyển	hoá	năng	 lượng,	 trong	đó	 lần	đầu	tiên
người	ta	thừa	nhận	nội	dung	chất	lượng	của	quá	trình,	và	trong	đó	ký
ức	cuối	cùng	về	đấng	tạo	hoá	siêu	nhân	không	còn	nữa.	Ý	kiến	cho
rằng	số	 lượng	của	sự	vận	động	(cái	gọi	 là	năng	 lượng)	không	 thay
đổi	khi	nó	chuyển	hoá	từ	động	năng	(từ	cái	gọi	là	lực	cơ	học)	thành
điện,	 nhiệt,	 thế	năng,	 v.v.,	 cũng	như	khi	 chuyển	hoá	ngược	 lại,	 -	 ý
kiến	ấy,	 từ	nay	không	còn	cần	phải	 tuyên	 truyền	như	một	điều	mới



mẻ	nữa;	nó	đã	thành	cơ	sở	đã	giành	được	một	cách	dứt	khoát	cho
sự	nghiên	cứu	 -	giờ	đây	có	một	nội	dung	phong	phú	hơn	nhiều	về
bản	thân	quá	trình	chuyển	hoá,	về	cái	quá	trình	cơ	bản	vĩ	đại	mà	việc
nhận	thức	nó	bao	quát	toàn	bộ	nhận	thức	về	tự	nhiên.	Và	từ	khi	việc
nghiên	cứu	sinh	 vật	 học	được	 tiến	hành	dưới	ánh	sáng	của	 thuyết
tiến	hoá	thì	 trong	 lĩnh	vực	giới	hữu	cơ,	những	tuyến	ranh	giới	cứng
nhắc	 của	 việc	phân	 loại	 đã	 lần	 lượt	 nối	 tiếp	nhau	biến	mất;	 những
khâu	 trung	 gian	 hầu	 như	 không	 thể	 phân	 loại	 được	mỗi	 ngày	một
nhiều	 thêm,	một	sự	nghên	cứu	chính	xác	hơn	đang	ném	những	cơ
thể	từ	loại	này	sang	loại	khác,	và	những	dấu	hiệu	phân	biệt	hầu	như
đã	 trở	 thành	những	 tín	điều	 thì	nay	 lại	mất	hết	giá	 trị	 tuyệt	đối	 của
chúng;	ngày	nay,	chúng	ta	đã	biết	rằng	có	những	loài	có	vú	đẻ	trứng

và	nếu	tin	tức	mà	đúng	thì	có	cả	những	con	chim	đi	bốn	chân	nữa	
[8]
.

Nếu	 trước	 đây	 nhiều	 năm,	 do	 sự	 phát	 hiện	 ra	 tế	 bào,	 Virchow	 đã
buộc	phải	phân	giải	-	điều	này	có	tính	chất	tiến	bộ	hơn	là	có	tính	chất
khoa	học	tự	nhiên	và	biện	chứng	-	sự	thống	nhất	của	cá	thể	động	vật

thành	một	 liên	bang	của	các	quốc	gia	 tế	bào	
[9]
,	 thì	ngày	nay,	khái

niệm	về	cá	thể	động	vật	(và	do	đó,	cả	cá	thể	con	người	nữa)	đã	trở
nên	phức	 tạp	hơn	nhiều,	 do	phát	hiện	 ra	những	bạch	huyết	 cầu	di
chuyển	giống	như	những	a-míp	 trong	cơ	thể	các	động	vật	cao	cấp.
Nhưng	chính	những	sự	đối	 lập	hoàn	 toàn	đó	 trước	kia	được	coi	 là
không	thể	điều	hoà	được	và	không	thể	giải	quyết	được,	chính	những
đường	phân	ranh	giới	và	những	dấu	hiệu	phân	biệt	các	loài	được	quy
định	một	 cách	 vũ	 đoán	đó	đã	 làm	cho	 khoa	học	 tự	nhiên	 lý	 thuyết
hiện	đại	mang	 tính	chất	hạn	chế	và	siêu	hình.	Nhận	 thức	cho	 rừng
trong	giới	tự	nhiên,	cố	nhiên	là	có	những	sự	đối	lập	và	khác	biệt	ấy,
nhưng	chỉ	có	với	một	ý	nghĩa	tương	đối	mà	thôi,	rằng	trái	lại,	tính	bất
động	 tưởng	 tượng	và	giá	 trị	 tuyệt	đối	 của	chúng	 là	do	sự	suy	nghĩ
của	chúng	 ta	đưa	vào	giới	 tự	nhiên	mà	 thôi	 -	nhận	 thức	đó	 là	 thực
chất	quan	niệm	biện	chứng	về	giới	tự	nhiên.	Người	ta	có	thể	đạt	đến
quan	niệm	biện	chứng	do	đó	những	sự	kiện	thực	tế	đang	tích	luỹ	lại
của	khoa	học	tự	nhiên	bắt	buộc;	nhưng	người	ta	có	thể	đạt	tới	nó	một
cách	dễ	dàng	hơn	nếu	đưa	nhận	thức	về	những	quy	luật	của	tư	duy
biện	chứng	vào	việc	tìm	hiểu	tính	chất	biện	chứng	của	những	sự	kiện
ấy.	Dù	sao,	khoa	học	tự	nhiên	cũng	đã	tiến	xa	đến	mức	nó	không	thể
tránh	được	sự	 tổng	hợp	biện	chứng	được.	Nhưng	nó	sẽ	 thực	hiện
được	sự	tổng	hợp	ấy	một	cách	dễ	dàng	hơn	nếu	nó	không	quên	rằng
kết	quả	trong	đó	những	kinh	nghiệm	của	nó	được	khái	quát,	là	những
khái	 niệm;	 rằng	 nghệ	 thuật	 vận	 dụng	 những	 khái	 niệm	 không	 phải



bẩn	sinh	mà	có,	cũng	không	phải	là	do	ý	thức	bình	thường	hàng	ngày
đem	 lại,	mà	đòi	hỏi	một	 tư	duy	 thực	sự,	 tư	duy	này	có	một	 lịch	sử
kinh	nghiệm	lâu	dài,	cũng	lâu	dài	như	lịch	sử	nghiên	cứu	hoa	học	tự
nhiên	có	tính	chất	kinh	nghiệm	chủ	nghĩa.	Chỉ	có	khi	nào	khoa	học	tự
nhiên	học	tập	tiếp	thu	được	những	kết	quả	của	hai	nghìn	năm	trăm
năm	phát	triển	của	triết	học	thì	nó	mới	có	thể,	một	mặt,	thoát	khỏi	mọi
thứ	triết	học	tự	nhiên	đứng	tách	riêng,	đứng	ngoài	và	đứng	trên	nó,
và	mặt	khác,	thoát	khỏi	cái	phương	pháp	tư	duy	hạn	chế	của	chính
nó,	do	chủ	nghĩa	kinh	nghiệm	Anh	để	lại.

Luân	đôn,	ngày	23	tháng	chín	1885
	



Lời	tựa	thứ	ba

	 Ngoài	mấy	điểm	sửa	đổi	rất	không	đáng	kể	về	cách	hành	văn,
bản	 in	 lần	 này	 chỉ	 là	 in	 lại	 lần	 xuất	 bản	 trước.	 Chỉ	 có	 trong	 một
chương,	 chương	mười	 trong	 phần	 thứ	 hai:	 "Về	 quyển	Lịch	 sử	 phê
phán	",	tôi	mới	tự	cho	phép	đưa	thêm	những	điểm	bổ	sung	trọng	yếu,
vì	những	lý	do	sau	đây.

Như	đã	nói	đến	trong	lời	tựa	viết	cho	lần	xuất	bản	thứ	hai,	tất
cả	những	điều	cơ	bản	trong	chương	này	là	của	Mác.	Trong	lần	biên
soạn	đầu	 tiên	dùng	cho	một	bài	báo,	 tôi	đã	buộc	phải	 rút	ngắn	bản
thảo	của	Mác	lại	rất	nhiều,	đó	là	những	phần	trong	đó	việc	phê	phán
những	luận	điểm	của	Đuy-rinh	đã	lùi	lại	phía	sau	để	nhường	cho	sự
trình	bày	những	quan	điểm	của	chính	Mác	về	 lịch	sử	khoa	kinh	 tế.
Nhưng	chính	phần	đó	của	bản	 thảo	ngay	cả	ngày	nay	cũng	vẫn	có
một	ý	nghĩa	lớn	lao	nhất	và	bền	vững	nhất.	Tôi	cho	rằng	tôi	có	nghĩa
vụ	giữ	 lại	đầy	đủ	nhất	 và	đúng	 từng	câu	 từng	chữ	những	suy	 luận
của	Mác	trong	đó	ông	đã	đặt	những	người	như	Petty,	North,	Locke,
Hume	vào	vị	trí	xứng	đáng	của	họ	trong	quá	trình	phát	sinh	môn	kinh
tế	chính	trị	cổ	điển;	tôi	lại	càng	thấy	cần	thiết	phải	dẫn	ra	sự	giải	thích
của	Mác	đối	với	"Biểu	kinh	tế"	của	Quesnay,	cái	câu	đố	bí	ẩn	ấy	mà
toàn	 bộ	 khoa	 kinh	 tế	 chính	 trị	 hiện	 đại	 vẫn	 chưa	 giải	 đáp	 được.
Ngược	 lại,	 tôi	 đã	 lược	 bỏ	 những	 điều	 chỉ	 hoàn	 toàn	 liên	 quan	 tới
những	 tác	phẩm	của	ông	Đuy-rinh,	 trong	chừng	mực	mạch	 lạc	của
sự	trình	bày	cho	phép.

Sau	 cùng,	 tôi	 có	 thể	 hoàn	 toàn	mãn	 nguyện	 nhận	 thấy	 rằng
những	quan	điểm	trình	bày	trong	cuốn	sách	này,	kể	từ	lần	xuất	bản
trước,	đã	được	truyền	bá	rộng	rãi	 trong	ý	thức	xã	hội	của	giới	khoa
học	và	của	giai	cấp	công	nhân,	-	hơn	nữa	lại	là	trong	tất	cả	các	nước
văn	minh	trên	thế	giới.

Luân	đôn,	ngày	23	tháng	năm	1894
Ph.	Ăng-ghen
	

Chú	thích
[1A].Hùa	theo	bọn	Vulgus[1*]	thiếu	suy	nghĩ	và	[2*]	Kark	Vogt	để

đả	kích	 triết	học	 tự	nhiên	cũ	 thì	dễ	dàng	hơn	việc	đánh	giá	ý	nghĩa
lịch	 sử	 của	nó	 rất	 nhiều.	Nó	 chứa	đựng	nhiều	điều	 vô	 lý	 và	 không

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_01.htm#n1as
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_01.htm#n1kf
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_01.htm#n2kf


tưởng,	nhưng	cũng	không	nhiều	bằng	những	lý	luận	phi	triết	học	của
các	nhà	khoa	học	tự	hiên	kinh	nghiệm	chủ	nghĩa	đương	thời,	và	từ
khi	 thuyết	 tiến	 hoá	 được	 truyền	 bá	 thì	 người	 ta	 bắt	 đầu	 nhận	 thấy
răng	nó	 cũng	 chứa	đựng	những	điều	 có	 ý	 nghĩa	 và	 hợp	 lý.	Vì	 vậy
Haeckel	đã	hoàn	toàn	có	lý	khi	thừa	nhận	công	lao	của	Treviranus	và

Oken	
[10]

.	 Trong	 quan	 niệm	 của	 mình	 về	 chất	 nhầy	 nguyên	 thuỷ,
Oken	đã	coi	là	định	đề	của	sinh	vật	học	cái	mà	sau	này	người	ta	đã
thật	sự	phát	hiện	ra	là	chất	nguyên	sinh	tế	bào.	Còn	riêng	về	Hegel,
thì	trên	nhiều	phương	diện,	ông	ta	cũng	đứng	cao	hơn	nhiều	so	với
những	 nhà	 kinh	 nghiệm	 chủ	 nghĩa	 đương	 thời,	 những	 người	 này
tưởng	đã	giải	thích	được	tất	cả	các	hiện	tượng	chưa	được	giải	thích
bằng	cách	ghép	cho	chúng	một	 lực	-	trọng	lực,	 lực	nổi,	 lực	tiếp	xúc
điện,	v.v	-	hoặc	nếu	không	hợp	thì	gán	cho	chúng	một	chất	mà	chưa
ai	 biết:	 chất	 sáng,	 chất	 điện,	 v.v.	 Những	 chất	 tưởng	 tượng	 ấy	 hầu
như	ngày	nay	đã	bị	 loại	bỏ,	nhưng	cái	 trò	bịp	về	các	 lực	mà	Hegel
công	kích	 thì	 vẫn	 tiếp	 tục	xuất	hiện	một	 cách	vui	 vẻ	như	một	bóng
ma,	 ví	 dụ	 như	 trong	 bài	 diễn	 văn	 của	 Helmholtz	 ở	 Innsbruck	 năm
1869	 (Helmholtz,	 "Tập	 bài	 giảng	 phổ	 thông",	 q.II,	 1871,	 tr.190).
Ngược	lại	với	việc	thần	thánh	hoá	-	do	người	Pháp	thế	kỷ	XVIII	để	lại
-	đối	với	Newton,	người	được	nước	Anh	dành	cho	mọi	sự	danh	giá
và	giàu	sang,	Hegel	đã	vạch	ra	rằng	Kepler,	người	mà	nước	Đức	đã
để	cho	chết	đói,	mới	đúng	là	người	sáng	lập	ra	môn	cơ	học	hiện	đại
của	các	thiên	thể,	và	định	luật	vạn	vật	hấp	dẫn	đã	nằm	trong	tất	cả	ba
định	luật	của	Kepler	rồi,	thậm	chí	trong	định	luật	thứ	ba	thì	lại	càng	rõ.
Điều	mà	Hegel	chứng	minh	 trong	"Triết	học	của	 tự	nhiên",	Chương
270	và	những	phần	bổ	sung	(Hegel,	"Toàn	tập",	1842,	t.VII,	tr.98	và
113-115),	 bằng	một	 vài	 phương	 trình	 đơn	 giản	 thì	 chúng	 ta	 lại	 tìm
thấy	 trở	 lại	với	 tư	cách	 là	một	 thành	quả	của	môn	cơ	học	 toán	học
mới	nhất	 trong	tác	phẩm	của	Gustav	Kirchhoff	 "Những	bài	giảng	về
vật	 lý	toán	học",	 in	 lần	thứ	hai,	Leipzig,	1877,	tr.10	và	về	cơ	bản	thì
cũng	dưới	 cái	 hình	 thức	 toán	học	 đơn	giản	mà	Hegel	 đã	 trình	 bày
trong	lần	đầu	tiên.	Những	nhà	triết	học	về	tự	nhiên	quan	hệ	với	khoa
học	tự	nhiên	biện	chứng	-	tự	giác	cũng	giống	như	những	nhà	không
tưởng	quan	hệ	với	chủ	nghĩa	cộng	sản	hiện	đại

[1*].Người	tầm	thường
[2*].Kiểu

	

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_01.htm#n1ks
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_01.htm#n2ks


Lời	mở	đầu

		

Ebook	miễn	phí	tại	:	www.Sachvui.Com

http://sachvui.com/


I.	Nhận	xét	chung

	 Xét	về	nội	dung	của	nó,	chủ	nghĩa	xã	hội	hiện	đại	trước	hết	là
kết	 quả	 của	 việc	 khảo	 sát	một	mặt	 là	 những	 đối	 lập	 giai	 cấp	 đang
thống	 trị	 trong	 xã	 hội	 hiện	 đại	 giữa	 những	 ngươi	 có	 của	 và	 những
người	không	có	của,	giữa	công	nhân	làm	thuê	và	các	nhà	tư	sản,	và
mặt	 khác	 là	 tình	 trạng	 vô	 chính	 phủ	 đang	 ngự	 trị	 trong	 sản	 xuất.
Nhưng	xét	về	hình	thức	 lý	 luận	của	nó	thì	 lúc	đầu	chủ	nghĩa	xã	hội
hiện	đại	xuất	hiện	như	là	một	sự	phát	triển	xa	hơn	và	dường	như	triệt
để	hơn	của	những	nguyên	lý	mà	các	nhà	khai	sáng	vĩ	đại	Pháp	hồi
thế	kỷ	XVIII	đã	nêu	lên.	Cũng	như	mọi	học	thuyết	mới,	chủ	nghĩa	xã
hội	trước	hết	phải	xuất	phát	từ	những	vật	liệu	tư	tưởng	đã	tích	luỹ	từ
trước,	mặc	dù	gốc	rễ	của	nó	nằm	sâu	trong	những	sự	kiện	kinh	tế.

Những	 vĩ	 nhân	 ở	 Pháp	 đã	 soi	 sáng	 đầu	 óc	 mọi	 người	 để
chuẩn	 bị	 cho	 cuộc	 cách	mạng	 sắp	 đến	 thì	 bản	 thân	 cũng	 rất	 cách
mạng.	Họ	không	thừa	nhận	một	uy	quyền	bên	ngoài	nào	dù	nó	thuộc
bất	cứ	loại	nào.	Tôn	giáo,	quan	niệm	về	tự	nhiên,	xã	hội,	chế	độ	nhà
nước,	tất	cả	đều	phải	được	đem	ra	phê	phán	một	cách	nghiêm	khắc
nhất,	tất	cả	đều	phải	ra	trước	toà	án	của	lý	tính	để	biện	hộ	cho	sự	tồn
tại	của	mình	hoặc	từ	bỏ	sự	tồn	tại	của	mình.	Lý	tính	đang	tư	duy	là
thước	đo	duy	nhất	để	đánh	giá	mọi	cái	đang	tồn	tại.	Đó	là	thời	đại	mà

như	Hegel	nói,	thế	giới	đứng	bằng	đầu	
[11]

,	trước	hết	theo	ý	nghĩa	là
đầu	óc	của	con	người	và	những	luận	điểm	đã	phát	hiện	được	thông
qua	tư	duy	của	nó,	đòi	hỏi	phải	được	dùng	làm	cơ	sở	cho	mọi	hoạt
động	của	còn	người	và	cho	mọi	quan	hệ	xã	hội;	rồi	sau	đó	cũng	còn
theo	ý	nghĩa	 rộng	hơn	 là	 cái	 hiện	 thực,	mâu	 thuẫn	với	 những	 luận
diểm	ấy,	trên	thực	tế	đã	bị	đảo	lộn	từ	trên	xuống	dưới.	Tất	cả	những
hình	thức	xã	hội	và	nhà	nước	từ	trước	đến	nay,	 tất	cả	những	quan
điểm	cổ	truyền,	đều	bị	coi	là	không	hợp	lý	và	bị	vứt	bỏ	như	những	đồ
cũ;	từ	trước	đến	nay	thế	giới	chỉ	do	những	thành	kiến	chỉ	đạo,	toàn
bộ	quá	khứ	đều	chỉ	đáng	thương	và	đáng	khinh	mà	thôi.	Giờ	đây,	lần
đầu	tiên,	mặt	trời	đã	mọc;	từ	nay	về	sau,	sự	mê	tín,	sự	bất	công,	đặc
quyền	và	áp	bức	phải	nhường	chỗ	cho	chân	lý	vĩnh	cửu,	cho	chính
nghĩa	vĩnh	cửu,	cho	bình	đẳng	đã	được	xác	lập	trong	giới	tự	nhiên,
và	cho	những	quyền	bất	khả	xâm	phạm	của	con	người.

Hiện	nay	chúng	ta	biết	rằng	vương	quốc	của	lý	tính	ấy	chẳng
qua	chỉ	là	vương	quốc	được	lý	tưởng	hoá	của	giai	cấp	tư	sản;	rằng
chính	nghĩa	vĩnh	cửu	đã	được	thực	hiện	trong	chế	độ	tư	pháp	tư	sản;



rằng	sự	bình	đẳng	quy	lại	là	bình	đẳng	tư	sản	trước	pháp	luật;	rằng
một	trong	những	nhân	quyền	cơ	bản	nhất	của	con	người	mà	người	ta
đã	tuyên	bố,	là	quyền	sở	hữu	tư	sản;	nhà	nước	của	lý	tính	-	Khế	ước
xã	hội	của	Rousseau	-	đã	 thể	hiện	và	chỉ	có	 thể	 thể	hiện	 ra	như	 là
nền	cộng	hoà	dân	chủ	tư	sản.	Tất	cả	những	nhà	tư	tưởng	vĩ	đại	của
thế	 kỷ	XVIII,	 cũng	như	những	 tiền	bối	 của	họ,	 không	 thể	 vượt	 qua
những	khuôn	khổ	mà	thời	đại	của	họ	đã	quy	định	cho	họ.

Nhưng	bên	cạnh	sự	đối	 lập	giữa	quý	 tộc	phong	kiến	với	giai
cấp	tư	sản	còn	có	sự	đối	lập	chung	giữa	những	kẻ	bóc	lột	và	những
kẻ	 bị	 bóc	 lột,	 giữa	 những	 người	 giàu	 lười	 biếng	 và	 những	 người
nghèo	lao	động.	Chính	tình	hình	đó	đã	làm	cho	các	đại	biểu	của	giai
cấp	tư	sản	có	thể	mạo	nhận	mình	là	đại	biểu	không	phải	của	một	giai
cấp	 riêng	 biệt,	mà	 chỉ	 là	 đại	 biểu	 của	 toàn	 thể	 nhân	 loại	 đau	 khổ.
Không	phải	chỉ	có	thế.	Từ	lúc	mới	xuất	hiện,	giai	cấp	các	nhà	tư	bản
không	 thể	 tồn	 tại	nếu	không	có	công	nhân	 làm	 thuê;	và	 tương	ứng
với	việc	người	thợ	cả	phường	hội	thời	trung	cổ	phát	triển	thành	người
tư	sản	cận	đại,	người	 thợ	bạn	phường	hội	và	người	 làm	công	nhật
không	ở	 trong	phường	hội	 cũng	phát	 triển	 thành	người	 vô	 sản.	Và
mặc	dầu	xét	về	toàn	bộ,	trong	các	cuộc	đấu	tranh	chống	giới	quý	tộc,
giai	cấp	tư	sản	có	quyền	tự	nhận	mình	cũng	là	đại	biểu	cho	các	giai
cấp	 lao	động	thời	bấy	giờ,	nhưng	trong	mỗi	phong	trào	 lớn	của	giai
cấp	tư	sản,	lại	xuất	hiện	những	phong	trào	độc	lập	của	giai	cấp	vốn	là
tiền	thân	ít	nhiều	phát	triển	của	giai	cấp	vô	sản	hiện	đại.	Ví	dụ,	phong
trào	 của	Thomas	Munzer	 trong	 thời	 kỳ	Cải	 cách	 tôn	 giáo	 và	Chiến

tranh	nông	dân	ở	Đức;	phái	bình	quân	
[12]

	trong	cuộc	Đại	cách	mạng
Anh;	Babeuf	trong	cuộc	Đại	cách	mạng	Pháp.	Ngoài	những	cuộc	đấu
tranh	cách	mạng	vũ	trang	ấy	của	một	gia	cấp	chưa	trưởng	thành,	còn
có	những	biểu	hiện	 lý	 luận	tương	ứng:	 trong	thế	kỷ	XVI	và	XVII,	có
những	sự	miêu	tả	không	tưởng	về	những	chế	độ	xã	hội	lý	tưởng,	còn
trong	thế	kỷ	XVIII	thì	đã	có	những	lý	luận	trực	tiếp	có	tính	chất	cộng
sản	chủ	nghĩa	(Morelly	và	Mably).	Yêu	cầu	bình	đẳng	không	còn	giới
hạn	trong	những	quyền	chính	trị	nữa,	mà	đã	mở	rộng	ra	đến	cả	địa	vị
xã	hội	 của	mỗi	 cá	nhân;	 không	những	phải	 thủ	 tiêu	 các	đặc	quyền
giai	 cấp	mà	 còn	 phải	 thủ	 tiêu	 cả	 những	 sự	 khác	 nhau	 về	 giai	 cấp
nữa.	Một	 chủ	 nghĩa	 cộng	 sản	 khổ	 hạnh	 theo	 kiểu	 Xpác-tơ	 là	 hình
thức	biểu	hiện	đầu	tiên	của	học	thuyết	mới	ấy.	Rồi	tiếp	theo	sau	đó	là
ba	nhà	không	tưởng	vĩ	đại:	Saint	 -	Simon,	mà	ngoài	khuynh	hướng
vô	 sản	 ra	 thì	 khuynh	 hướng	 tư	 sản	 còn	 giữ	 một	 ý	 nghĩa	 nào	 đó;
Fourier	và	Owen,	tác	giả	cuối	cùng	này,	sống	trong	một	nước	có	nền
sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa	 phát	 triển	 nhất	 và	 dưới	 ấn	 tượng	 của



những	đối	 lập	do	nền	sản	xuất	ấy	đẻ	ra,	đã	đề	xuất	những	đề	nghị
của	mình	nhằm	xoá	bỏ	những	sự	khác	nhau	về	giai	cấp,	dưới	hình
thức	một	hệ	thống	trực	tiếp	gắn	với	chủ	nghĩa	duy	vật	Pháp.

Sự	giống	nhau	giữa	ba	ông	 là	ở	chỗ	họ	không	thể	hiện	ra	 là
những	đại	biểu	cho	lợi	ích	của	giai	cấp	vô	sản	mà	lịch	sử	đã	sản	sinh
ra	trong	thời	kỳ	đó.	Cũng	như	những	nhà	khai	sáng,	họ	muốn	xác	lập
vương	quốc	của	họ	khác	một	 trời	một	vực	với	vương	quốc	của	các
nhà	 khai	 sáng	 Pháp.	 Ngay	 cả	 cái	 thế	 giới	 tư	 sản	 xây	 dựng	 theo
những	 nguyên	 lý	 của	 các	 nhà	 khai	 sáng	 ấy	 cũng	 không	 hợp	 lý	 và
cũng	 bất	 công,	 và	 vì	 vậy	 cũng	 phải	 bị	 vứt	 vào	 sọt	 rác	 như	 chế	 độ
phong	kiến	và	mọi	chế	độ	xã	hội	 trước	kia.	Sở	dĩ	 lý	 tính	 thật	sự	và
chính	nghĩa	thật	sự	từ	trước	đến	nay	vẫn	chưa	hiểu	được	chúng	một
cách	đúng	đắn.	Chính	 là	vì	 trước	đấy	 thiếu	một	con	người	 thiên	 tài
giờ	đây	mới	được	nhận	thức,	thì	đó	không	phải	là	kết	quả	tất	yếu	của
tiến	 trình	phát	 triển	chung	của	 lịch	sử,	không	phải	 là	sự	kiện	không
thể	 tránh	được,	mà	chỉ	 là	một	sự	ngẫu	nhiên	may	mắn.	Con	người
thiên	tài	ấy	cũng	có	thể	xuất	hiện	như	thế	500	năm	trước	đây	và	như
thế	thì	nhân	loại	đã	có	thể	tránh	được	500	năm	nhầm	lẫn,	đấu	tranh
và	đau	khổ.

Lối	nhận	thức	này	là	một	lối	nhận	thức	hết	sức	đặc	trưng	của
tất	cả	những	người	xã	hội	chủ	nghĩa	Anh	và	Pháp	và	cả	những	người
xã	hội	chủ	nghĩa	đầu	tiên	ở	Đức,	kể	cả	Weitling.	Đối	với	 tất	cả	bọn
họ,	chủ	nghĩa	xã	hội	 là	biểu	hiện	của	chân	 lý	 tuyệt	đối,	 lý	 tính	 tuyệt
đối	và	chính	nghĩa	tuyệt	đối,	và	chỉ	cần	phát	hiện	ra	nó	là	có	thể	chinh
phục	 toàn	 thế	 giới	 bằng	 sức	mạnh	 của	 bản	 thân	 nó;	 và	 vì	 chân	 lý
tuyệt	đối	không	phụ	thuộc	vào	thời	gian,	không	gian	và	sự	phát	hiện
ra	lúc	nào	và	ở	đâu,	là	một	việc	thuần	tuý	ngẫu	nhiên.	Đồng	thời	chân
lý,	lý	tính	và	chính	nghĩa	tuyệt	đối	lại	khác	nhau	ở	mỗi	người	sáng	lập
ra	một	 trường	phái;	 và	vì	ở	mỗi	người	 sáng	 lập	 ra	 trường	phái	đó,
mỗi	loại	chân	lý,	lý	tính	và	chính	nghĩa	tuyệt	đối	đặc	biệt	đó	lại	còn	do
trí	tuệ	chủ	quan,	điều	kiện	sinh	hoạt,	khối	lượng	kiến	thức	và	trình	độ
phát	triển	tư	duy	của	họ	quyết	định,	vì	thế	trong	sự	xung	đột	giữa	các
chân	lý	tuyệt	đối	ấy	không	thể	có	một	giải	pháp	nào	khác	ngoài	việc
chúng	tự	san	bằng	lẫn	nhau	mà	thôi.	Do	đó,	không	thể	có	được	một
cái	gì	khác	hơn	 là	một	 thứ	chủ	nghĩa	xã	hội	 trung	bình	có	tính	chất
chiết	 trung,	 giống	 như	 cho	 đến	 nay	 nó	 vẫn	 đang	 thực	 tế	 thống	 trị
trong	đầu	óc	của	phần	lớn	thứ	chủ	nghĩa	xã	hội	ở	hai	nước	Anh	và
Pháp,	một	 thứ	chủ	nghĩa	 xã	hội	 triết	 trung	cho	phép	có	những	sắc
thái	cực	kỳ	đa	dạng	và	là	một	mớ	hỗn	độn	mà	người	ta	lại	càng	dễ	có
hơn,	chừng	nào	những	góc	cạnh	sắc	bén	chính	xác	của	những	bộ
phận	cấu	thành	của	nó	càng	bị	bào	mòn	đi	trong	cái	dòng	tranh	cãi,



giống	như	những	hòn	cuội	trong	giòng	nước	chảy.	Muốn	làm	cho	chủ
nghĩa	xã	hội	trở	thành	một	khoa	học	thì	trước	hết	phải	đặt	nó	vào	một
cơ	sở	hiện	thực.

Trong	thời	gian	ấy,	cùng	với	nền	triết	học	Pháp	thế	kỷ	XVIII	và
tiếp	theo	sau	nó,	nền	triết	học	mới	ở	Đức	đã	ra	đời	và	đã	đạt	tới	đỉnh
cao	nhất	của	nó	với	Hegel.	Công	lao	lớn	nhất	của	nó	là	đã	quay	trở
lại	phép	biện	chứng,	coi	đó	là	hình	thức	cao	nhất	của	tư	duy.	Những
nhà	 triết	 học	 Hy-lạp	 cổ	 đại	 đều	 là	 những	 nhà	 biện	 chứng	 tự	 phát,
bẩm	sinh,	và	Aristoteles,	bộ	óc	bách	khoa	nhất	trong	các	nhà	triết	học
ấy,	 cũng	 đã	 nghiên	 cứu	 những	 hình	 ảnh	 căn	 bản	 nhất	 của	 tư	 duy
biện	chứng.	Trái	lại,	nền	triết	học	mới,	mặc	dầu	nó	cũng	có	những	đại
biểu	 xuất	 sắc	 của	 phép	 biện	 chứng	 (ví	 dụ	 như	 Descartes	 và
Spinoza),	nhưng	đặc	biệt	do	ảnh	hưởng	của	 triết	học	Anh,	nó	ngày
càng	bị	sa	vào	cái	gọi	 là	phương	pháp	 tư	duy	siêu	hình	 là	phưong
pháp	 tư	 duy	 hầu	 như	 cũng	 hoàn	 toàn	 chi	 phối	 những	 người	 Pháp
trong	thế	kỷ	XVIII,	ít	nhất	cũng	là	trong	những	công	trình	chuyên	bàn
về	 triết	 học	 của	họ.	Nhưng	ngoài	 lĩnh	 vực	 triết	 học	 hiểu	 theo	đúng
nghĩa	của	nó	ra,	họ	cũng	để	lại	cho	chung	ta	nhiều	tuyệt	tác	về	phép
biện	 chứng;	 chúng	 ta	 chỉ	 cần	 nhớ	 lại	 cuốn	 "Người	 cháu	 trai	 của
Rameau"	 của	Diderot	 và	 cuốn	 "Bàn	 về	nguồn	gốc	 của	 sự	bất	 bình
đẳng	 giữa	 người	 và	 người"	 của	 Rouseau.	 -	 Ở	 đây,	 chúng	 tôi	 giới
thiệu	một	 cách	 vắn	 tắt	 thực	 chất	 của	 hai	 phương	 pháp	 tư	 duy	 ấy;
chúng	ta	sẽ	còn	phải	trở	lại	vấn	đề	ấy	tỉ	mỉ	hơn.

Khi	chúng	ta	dùng	tư	duy	để	xem	xét	giới	tự	nhiên,	lịch	sử	loài
người,	hay	hoạt	động	tinh	thần	của	bản	thân	chúng	ta	thì	trước	nhất,
chúng	ta	thấy	một	bức	tranh	về	sự	chẳng	chịt	vô	tận	của	những	mối
liên	hệ	và	những	sự	tác	động	qua	lại	trong	đó	không	có	cái	gì	là	đứng
nguyên,	không	thay	đổi,	mà	tất	cả	đều	vận	động,	biến	hoá,	phát	sinh
và	mất	đi.	Cái	 thế	giới	quan	ban	đầu,	ngây	 thơ,	nhưng	xét	về	 thực
chất	thì	đúng	đó	là	thế	giới	quan	của	các	nhà	triết	học	Hy-lạp	thời	cổ
và	lần	đầu	tiên	đã	được	Heraclite	trình	bày	một	cách	rõ	ràng:	mọi	vật
đều	 tồn	 tại	và	cũng	không	 tồn	 tại,	vì	mọi	vật	đang	 trôi	qua,	mọi	vật
đều	không	ngừng	biến	hoá,	mọi	vật	đều	không	ngừng	phát	sinh	và
tiêu	vong.	Nhưng	cách	nhìn	ấy,	dù	cho	nó	có	nắm	đúng	đến	như	thế
nào	chưng	nữa,	 tính	chất	chung	của	toàn	bộ	bức	tranh	về	các	hiện
tượng,	vẫn	không	đủ	để	giải	thích	những	chi	tiết	hợp	thành	bức	tranh
toàn	bộ,	và	chừng	nào	chúng	ta	chưa	gải	thích	được	các	chi	tiết	ấy
thì	 chúng	 ta	 chưa	 thể	hiểu	 rõ	được	bức	 tranh	 toàn	bộ.	Muốn	nhận
thức	được	những	chi	 tiết	ấy,	chúng	ta	buộc	phải	 tách	chúng	ta	khỏi
mối	liên	hệ	tự	nhiên	hay	lịch	sử	của	chúng,	và	phải	nghiên	cứu	riêng
từng	chi	 tiết	một	 theo	đặc	 tính	của	chúng,	 theo	nguyên	nhân	và	kết



quả	riêng	của	chúng,	v.v..	Đó	trước	hết	là	nhiệm	vụ	của	khoa	học	tự
nhiên	và	của	sự	nghiên	cứu	lịch	sử,	tức	là	những	ngành	nghiên	cứu
mà	vì	những	 lý	do	hoàn	 toàn	dễ	hiểu,	đã	giữ	một	địa	vị	 thứ	yếu	ở
người	Hy-lạp	thời	kỳ	cổ	điển,	bởi	vì	trước	hết	họ	còn	phải	thu	thập	tài
liệu	 đã.	 Những	 bước	 đầu	 nghiên	 cứu	 một	 cách	 chính	 xác	 giới	 tự

nhiên	ở	người	Hy-lạp	chỉ	đến	thời	đại	Alexandria	
[13]

	mới	được	tiếp
tục	phát	triển	và	về	sau,	trong	thời	trung	cổ,	được	người	A-rập	phát
triển	hơn	nữa;	chỉ	từ	nửa	cuối	thế	kỷ	XV	trở	đi	mới	có	một	nền	khoa
học	 tự	nhiên	 thật	 sự	và	 từ	bấy	đến	nay,	 khoa	học	đó	đã	đạt	được
những	tiến	bộ	ngày	càng	nhanh	chóng.	Việc	phân	chia	giới	tự	nhiên
ra	 thành	 những	 bộ	 phận	 cá	 biệt,	 việc	 tách	 riêng	 các	 quá	 trình	 tự
nhiên	và	vật	thể	tự	nhiên	khác	nhau	thành	những	loại	nhất	định,	việc
nghiên	 cứu	 cấu	 tạo	 bên	 trong	 của	 những	 vật	 thể	 hữu	 cơ	 theo	 các
hình	thái	giải	phẫu	nhiều	vẻ	của	nó	-	tất	cả	những	cái	đó	đã	là	những
điều	 kiện	 cơ	 bản	 cho	 những	 tiến	 bộ	 ngày	 càng	nhanh	 chóng.	Việc
phân	 chia	 giới	 tự	 nhiên	 ra	 thành	 những	 bộ	 phận	 cá	 biệt,	 việc	 tách
riêng	 các	 quá	 trình	 tự	 nhiên	 và	 vật	 thể	 tự	 nhiên	 khác	 nhau	 thành
những	loại	nhất	định,	việc	nghiên	cứu	cấu	tạo	bên	trong	ccủa	những
vật	thể	hữu	cơ	theo	các	hình	thái	giải	phẫu	nhiều	vẻ	của	nó	-	tất	cả
những	cái	đó	đã	là	những	điều	kiện	cơ	bản	cho	những	tiến	bộ	khổng
lồ	mà	400	năm	gần	đây	đã	đem	lại	cho	chúng	ta	trong	lĩnh	vực	nhận
thức	 giới	 tự	 nhiên.	 Nhưng	 phuơng	 pháp	 nghiên	 cứu	 ấy	 đồng	 thời
cũng	truyền	lại	cho	chúng	ta	một	thói	quen	là	xem	xét	những	vật	thể
tự	nhiên	và	quá	trình	tự	nhiên	trong	trạng	thái	biệt	lập	của	chúng,	ở
bên	ngoài	mối	 liên	hệ	 to	 lớn	chung,	và	do	đó	không	xem	xét	chúng
trong	trạng	thái	vận	động	mà	xem	xét	trong	trạng	thái	tĩnh,	không	coi
chúng	về	cơ	bản	 là	biến	đổi.	mà	coi	chúng	 là	vĩnh	viễn	không	biến
đổi,	 không	xem	xét	 chúng	 trong	 trạng	 thái	 sống	mà	xem	xét	 chúng
trong	trạng	thái	chết.	Và	khi	phương	pháp	nhận	thức	ấy	được	Bacon
và	Locke	chuyển	từ	khoa	học	tự	nhiên	sang	triết	học	thì	nó	tạo	ra	tính
hạn	chế	đặc	thù	của	những	thế	kỷ	gần	đây,	-	tức	là	phương	pháp	tư
duy	siêu	hình.

Đối	với	nhà	siêu	hình	học	 thì	những	sự	vật	và	phản	ánh	của
chúng	vào	 tư	duy,	 tức	 là	những	khái	niệm,	đều	 là	những	đối	 tượng
nghiên	cứu	riêng	biệt,	cố	định,	cứng	đờ,	vĩnh	viễn,	phải	được	xem	xét
cái	này	sau	cái	kia,	cái	này	độc	lập	với	cái	kia.	Nhà	siêu	hình	học	suy
nghĩ	rằng	những	sự	tương	phản	hoàn	toàn	trực	tiếp;	họ	nói:	có	là	có,
không	là	không;	ngoài	cái	đó	ra	là	của	ma	quái.	Đối	với	họ	thì	sự	vật
hoặc	là	tồn	tại	hoặc	là	không	tồn	tại:	một	sự	vật	không	thể	vừa	là	bản
thân	nó	 lại	vừa	 là	một	sự	vật	khác.	Cái	khẳng	định	và	cái	phủ	định



tuyệt	đối	bài	trừ	lẫn	nhau;	nguyên	nhân	và	kết	quả	cũng	đối	lập	hẳn
với	nhau.	Phương	pháp	 tư	duy	ấy	mới	xem	 thì	có	vẻ	hoàn	 toàn	có
thể	chấp	nhận	được,	bởi	vì	nó	là	phương	pháp	của	cái	mà	người	ta
gọi	là	lý	trí	lành	mạnh	của	con	người.	Nhưng	lý	trí	lành	mạnh	của	con
người	 ta,	 tuy	 là	một	người	bạn	đường	 rất	đáng	kính	 trong	bốn	bức
tường	 của	 sinh	 hoạt	 gia	 đình,	 cũng	 sẽ	 trải	 qua	 những	 câu	 chuyện
phiêu	lưu	kỳ	lạ	nhất	một	khi	nó	mạo	hiểm	bước	vào	thế	giới	nghiên
cứu	rộng	lớn;	và	phương	pháp	nhận	thức	siêu	hình,	dù	được	coi	 là
chính	đáng	và	thậm	chí	là	cần	thiết	trong	những	lĩnh	vực	nhất	định	ít
nhiều	rộng	 lớn	 tuỳ	 theo	 tính	chất	của	đối	 tượng	nghiên	cứu,	nhưng
chóng	hay	chầy	nó	cũng	sẽ	gặp	phải	một	ranh	giới	mà	nếu	vượt	quá
thì	 nó	 trở	 thành	 phiến	 diện,	 hạn	 chế,	 trừu	 tượng	 và	 sa	 vào	 những
mâu	thuận	không	thể	nào	giải	quyết	được	vì	nó	chỉ	nhìn	thấy	những
sự	vật	cá	biệt	mà	không	nhìn	thấy	mối	liên	hệ	qua	lại	giữa	những	sự
vật	ấy,	chỉ	nhìn	thấy	sự	tồn	tại	của	những	sự	vật	ấy	mà	không	nhìn
thấy	sự	phát	sinh	và	những	sự	 tiêu	vong	của	những	sự	vật	ấy,	chỉ
nhìn	 thấy	 trạng	 thái	 tĩnh	của	những	sự	vật	ấy	mà	quên	mất	sự	vận
động	của	những	sự	vậy	ấy,	chỉ	nhìn	 thấy	cây	mà	không	 thấy	 rừng.
Thí	dụ,	trong	sinh	hoạt	hàng	này,	chúng	ta	biết	và	có	thể	nói	một	cách
chắn	chắn	 rằng	một	 còn	vật	 đang	 tồn	 tại	 hay	 không	 tồn	 tại;	 nhưng
nghiên	cứu	kỹ	hơn	nữa	thì	chúng	ta	lại	thấy	rằng	đôi	khi	đó	lại	là	một
vấn	đề	hết	sức	rối	rắm	như	các	luật	sư	đã	hiểu	rất	rõ	điều	đó	khi	phải
vò	đầu	bứt	tai	để	tìm	ra	một	giới	hạn	hợp	lý	mà	nều	vượt	quá	thì	việc
giết	một	cái	thai	trong	bụng	mẹ	sẽ	bị	coi	 là	tội	giết	người;	cũng	như
không	thể	xác	định	một	cách	chính	xác	lúc	chết	là	lúc	nào,	bởi	vì	sinh
lý	học	chứng	minh	rằng	cái	chết	không	phải	là	một	sự	kiện	đột	ngột
và	 trong	nháy	mắt,	mà	 lại	 là	một	quá	 trình	 rất	dài.	Cũng	giống	như
trong	mỗi	giây	lát,	nó	tiêu	hoá	những	chất	mà	nó	nhận	được	từ	ngoài
vào	và	bài	tiết	những	chất	khác	ra	khỏi	nó;	trong	mỗi	giây	lát,	một	số
tế	bào	trong	cơ	thể	của	nó	chết	đi	và	những	tế	bào	khác	được	hình
thành;	sau	một	thời	gian	dài	hay	ngắn,	những	chất	của	cơ	thể	ấy	đổi
mới	 hoàn	 toàn	 và	 được	 những	 nguyên	 tử	 vật	 chất	 khác	 thay	 thế,
thành	 thử	mỗi	 vật	 hữu	 cơ	 bao	 giờ	 cũng	 là	 bản	 thân	 nó	 nhưng	 lại
không	phải	 là	bản	thân	nó.	Khi	xem	xét	kỹ	hơn,	chúng	ta	cũng	thấy
rằng	hai	cực	của	một	 thế	đối	 lập	-	cái	khẳng	định	và	cái	phủ	định	-
cũng	không	thể	tách	rời	nhau	giống	như	chúng	không	thể	đối	lập	với
nhau,	và	mặc	dầu	tất	cả	sự	đối	lập	giữa	chúng	với	nhau,	chúng	vẫn
thâm	nhập	 lẫn	nhau;	cũng	như	chúng	 ta	 thấy	 rằng	nguyên	nhân	và
kết	quả	là	những	quan	niệm	chỉ	có	ý	nghĩa	với	tư	cách	là	như	vậy	khi
được	áp	dụng	vào	những	trường	hợp	cá	biệt	nhất	định;	nhưng	một
khi	 chúng	 ta	 nghiên	 cứu	 trường	 hợp	 cá	 biệt	 ấy	 trong	 mối	 liên	 hệ



chung	của	nó	với	toàn	thế	giới	thì	những	khái	niệm	ấy	lại	ăn	khớp	với
nhau	và	hoà	thành	quan	niệm	về	sự	tác	động	qua	lại	phổ	biến,	trong
đó	nguyên	nhân	và	kết	quả	luôn	đổi	chỗ	cho	nhau,	cái	 lúc	này	và	ở
chỗ	này	là	nguyên	nhân	thì	lúc	khác	và	ở	chỗ	khác	lại	là	kết	quả	và
ngược	lại.

Tất	 cả	những	quá	 trình	ấy	 và	 tất	 cả	những	phương	pháp	 tư
duy	ấy	không	nằm	trong	khuôn	khổ	của	tư	duy	siêu	hình.	Trái	lại,	đối
với	phương	pháp	biện	chứng	là	phương	pháp	xem	xét	những	sự	vật
và	những	phản	ánh	của	chúng	vào	tư	duy	chủ	yếu	là	trong	mối	 liên
hệ	 qua	 lại	 của	 chúng	 trong	 sự	móc	 xích	 của	 chúng,	 trong	 sự	 vận
động	 của	 chúng,	 trong	 sự	 phát	 sinh	 và	 tiêu	 vong	 của	 chúng	 -	 thì
những	 quá	 trình	 như	 những	 quá	 trình	 nói	 trên	 chỉ	 là	 những	 điều
chứng	thực	cho	phương	pháp	nghiên	cứu	của	bản	thân	nó	mà	thôi.
Giới	 tự	nhiên	 là	 hòn	đá	 thử	vàng	đối	 với	 phép	biện	 chứng,	 và	 cần
phải	 nói	 rằng	 khoa	 học	 tự	 nhiên	 hiện	 đại	 đã	 cung	 cấp	 cho	 sự	 thử
nghiệm	ấy	những	vật	 liệu	hết	sức	phong	phú	và	mỗi	ngày	một	 tăng
thêm,	và	do	đó	đã	chứng	minh	rừng	trong	tự	nhiên,	 rút	cục	 lại,	mọi
cái	 đều	 diễn	 ra	 một	 cách	 biện	 chứng	 chứ	 không	 phải	 siêu	 hình.
Nhưng	 vì	 cả	 cho	 đến	 nay,	 có	 thể	 đếm	 trên	 đầu	 ngón	 tay	 con	 số
những	nhà	nghiên	cứu	tự	nhiên	đã	học	được	cách	suy	nghĩ	một	cách
biện	chứng,	cho	nên	sự	xung	đột	giữa	những	kết	quả	đã	đạt	được	và
phương	pháp	tư	duy	lâu	đời	hoàn	toàn	giải	thích	được	tình	trạng	hết
sức	lẫn	lộn	hiện	nay	đang	thống	trị	trong	ngành	khoa	học	tự	nhiên	lý
thuyết	 khiến	 cho	 cả	 thầy	 lẫn	 trò,	 cả	 người	 viết	 lẫn	 người	 đọc,	 đều
tuyệt	vọng.

Như	vậy,	một	quan	niệm	đúng	đắn	về	vũ	trụ,	về	sự	phát	triển
của	vũ	trụ	và	sự	phát	triển	của	loài	người,	cũng	như	về	sự	phản	ánh
của	sự	phát	triển	ấy	vào	trong	đầu	óc	con	người	chỉ	có	thể	có	được
trên	con	đường	biện	chứng,	với	sự	chú	ý	thường	xuyên	đến	những
tác	động	qua	lại	phổ	biến	giữa	sự	phát	sinh	và	sự	tiêu	vong,	giữa	sự
biến	đổi	đi	lên	và	sự	biến	đổi	thụt	lùi.	Và	nền	triết	học	hiện	đại	Đức,
ngay	từ	đầu,	chính	đã	theo	tinh	thần	đó.	Kant	đã	mở	đầu	sự	nghiệp
khoa	học	của	ông	bằng	việc	biến	thái	dương	hệ	cố	định	của	Newton
và	sự	 tồn	 tại	 vĩnh	 cửu	của	nó	 -	 sau	 khi	 đã	 có	 cái	 đẩy	đầu	 tiên	nổi
tiếng	-	thành	một	quá	trình	lịch	sử:	thành	quá	trình	nẩy	sinh	của	mặt
trời	 và	 tất	 cả	mọi	hành	 tinh	 từ	khối	 tinh	 vân	đang	xoay.	Đồng	 thời,
ông	 đã	 rút	 ra	 được	 cái	 kết	 luận	 là	 sự	 nẩy	 sinh	 của	 thái	 dương	 hệ
đồng	thời	cũng	giả	định	sự	tiêu	vong	tất	yếu	của	nó	trong	tương	lai.[7]
Nửa	 thế	kỷ	sau,	quan	điểm	đó	của	ông,	được	Laplace	chứng	minh
bằng	toán	học	và	một	nửa	thế	kỷ	sau	nữa,	kính	quang	phổ	biến	đã
chứng	minh	rằng	trong	không	gian	của	vũ	trụ	có	những	đám	khí	đỏ



rực	giống	như	thế,	ở	những	mức	độ	ngưng	tụ	khác	nhau.
Nền	triết	học	mới	của	Đức	đã	đạt	tới	đỉnh	cao	của	nó	là	trong

hệ	thống	của	Hegel,	trong	đó	lần	đầu	tiên	-	và	đây	là	công	lao	to	lớn
của	ông	-	 toàn	bộ	giới	 tự	nhiên,	 lịch	sử	và	tinh	thần	được	trình	bày
như	là	một	quá	trình	-	nghĩa	là	được	nhận	thức	trong	sự	vận	động	và
sự	phát	triển	ấy.	Theo	quan	điểm	ấy,	lịch	sự	loài	người	không	còn	thể
hiện	ra	là	một	mớ	hỗn	độn	kinh	khủng	gồm	những	hành	vi	bạo	lực	vô
nghĩa	và	đáng	phải	kết	tội	như	nhau	trước	toà	án	của	lý	tính	triết	học
ngày	nay	đã	trưởng	thành,	và	tốt	hơn	cả	là	người	ta	nên	quên	chúng
đi	cho	thật	nhanh,	-	mà	là	một	quá	trình	phát	triển	của	bản	thân	loài
người,	và	nhiệm	vụ	của	 tư	duy	hiện	nay	 là	phải	 theo	dõi	bước	 tiến
tuần	 tự	của	quá	 trình	ấy	quá	 tất	cả	những	bước	 lầm	 lạc	của	nó	và
chứng	minh	tính	quy	luật	bên	trong	của	nó	qua	tất	cả	những	cái	ngẫu
nhiên	bề	ngoài.

Việc	Hegel	không	giải	quyết	nhiệm	vụ	ấy,	điều	đó	ở	đây	cũng
không	quan	trọng.	Công	lao	lịch	sử	của	ông	là	đã	đề	ra	nhiệm	vụ	ấy.
Nhiệm	vụ	ấy	là	một	nhiệm	vụ	mà	riêng	một	người	không	bao	giờ	có
có	thể	giải	quyết	được.	Mặc	dù	Hegel	-	bên	cạnh	Saint	Simon	-	là	một
cái	đầu	bách	khoa	nhất	của	thời	đại	mình,	song	ông	vẫn	bị	hạn	chế,
một	là	bởi	những	giới	hạn	không	thể	tránh	được	của	sự	hiểu	biết	của
bản	thân	ông,	và	hai	là	bởi	những	kiến	thức	và	những	quan	niệm	của
thời	đại	ông,	cũng	có	tính	chất	hạn	chế	như	thế	cả	về	khối	lượng	lẫn
về	chiều	sâu.	Ngoài	 ra	còn	có	 thêm	một	điều	 thứ	ba	nữa.	Hegel	 là
một	nhà	duy	tâm,	nghĩa	là	đối	với	ông	ta,	những	tư	tưởng	trong	đầu
óc	của	mình	không	phải	là	những	phản	ánh	ít	trừu	tượng	của	những
sự	vật	và	quá	trình	hiện	thực,	mà	ngược	lại,	đối	với	ông,	những	sự
vật	và	sự	phát	 triển	của	chúng	chỉ	 là	những	phản	ánh	 ít	nhiều	 trừu
tượng	của	những	sự	vật	và	quá	trình	hiện	thực,	mà	ngược	lại,	đối	với
ông,	 những	 sự	 vật	 và	 phát	 triển	 của	 chúng	 chỉ	 là	 những	phản	ánh
vốn	là	hiện	thân	của	một	"ý	niệm"	tồn	tại	ở	một	nơi	nào	đó	ngay	trước
khi	có	thế	giới.	Như	vậy,	tất	cả	đều	bị	đặt	 lộn	ngược	và	mối	 liên	hệ
hiện	 thực	 của	 thế	 giới	 đều	 hoàn	 toàn	 bị	 đảo	 ngược.	 Và	 mặc	 dầu
Hegel	đã	nắm	được	một	cách	đúng	đắn	và	thiên	tài	một	số	liên	hệ	cá
biệt	giữa	các	hiện	tượng,	nhưng	do	những	nguyên	nhân	nói	trên,	về
chi	 tiết,	 nhiều	 cái	 trong	hệ	 thống	 của	ông	 ta	 nhất	 định	 phải	 có	 tính
chất	 gò	 ép,	 giả	 tạo,	 hư	 cấu,	 tóm	 lại	 là	 bị	 giải	 thích	 sai	 lệch	 đi.	 Hệ
thống	Hegel,	với	tư	cách	là	một	hệ	thống	như	thế,	là	một	cái	thai	đẻ
non	khổng	lồ,	nhưng	đó	cũng	là	cái	thai	đẻ	non	cuối	cùng	trong	loại
của	nó.	Cụ	thể	là	hệ	thống	ấy	chứa	đựng	một	mâu	thuẫn	bên	trong
không	 thể	 cứu	 chữa	được:	một	mặt,	 tiền	đề	 cơ	bản	 của	nó	 là	một
quan	điểm	 lịch	 sử	cho	 rằng	 lịch	 sử	nhân	 loại	 là	một	quá	 trình	phát



triển	mà	xét	về	bản	chất	thì	không	thể	tìm	được	đỉnh	cao	của	nó	về
mặt	trí	tuệ	trong	việc	phát	hiện	ra	cái	gọi	là	chân	lý	tuyệt	đối;	nhưng
mặt	 khác,	 hệ	 thống	Hegel	 lại	 khẳng	 định	 rằng	 nó	 là	 hiện	 thân	 của
chính	ngay	chân	lý	tuyệt	đối	ấy.	Một	hệ	thống	nhận	thức	về	tự	nhiên
và	 lịch	sử	bao	quát	 tất	cả	và	hoàn	 tất	một	 lần	 là	xong	vĩnh	viễn,	 là
mâu	 thuẫn	 với	 những	 quy	 luật	 cơ	 bản	 của	 hệ	 tư	 duy	 biện	 chứng;
nhưng	điều	đó	hoàn	toàn	không	loại	trừ	mà	trái	lại	còn	bao	hàm	việc
cho	rằng	sự	hiểu	biết	có	hệ	thống	về	toàn	bộ	thế	giới	bên	ngoài	có
thể	 đạt	 được	 những	 bước	 tiến	 khổng	 lồ	 từ	 thế	 hệ	 này	 qua	 thế	 hệ
khác.

Việc	hiểu	được	tính	chất	hoàn	toàn	sai	lầm	của	chủ	nghĩa	duy
tâm	Đức	từ	trước	đến	nay	nhất	định	sẽ	dẫn	đến	chủ	nghĩa	duy	vật,
nhưng	cần	phải	thấy	rằng	không	phải	chỉ	đơn	giản	dẫn	đến	chủ	nghĩa
duy	vật	siêu	hình,	hoàn	toàn	có	tính	chất	máy	móc	của	thế	kỷ	XVIII.
Ngược	lại	với	việc	vứt	bỏ	đơn	thuần,	có	tính	chất	cách	mạng	-	ngây
thơ,	toàn	bộ	lịch	sử	trước	đây,	chủ	nghĩa	duy	vật	hiện	đại	coi	lịch	sử
là	một	quá	trình	phát	triển	của	loài	người	và	nhiệm	vụ	của	nó	là	phát
hiện	ra	những	quy	luật	vận	động	của	quá	trình	ấy.	Ngược	lại	với	quan
niệm	về	tự	nhiên	thịnh	hành	ở	người	Pháp	thế	kỷ	XVIII	cũng	như	ở
Hegel,	 coi	 như	 tự	 nhiên	 như	 là	một	 chỉnh	 thể	 không	 thay	 đổi,	 vận
động	trong	những	vòng	tuần	hoàn	chật	hẹp,	với	những	thiên	thể	vĩnh
cửu	như	Newton	đã	dạy,	với	những	loài	sinh	vật	hữu	cơ	không	thay
đổi	như	Linnaeus	đã	dạy,	-	ngược	lại	với	quan	niệm	về	tự	nhiên	ấy,
chủ	nghĩa	duy	vật	hiện	đại	tổng	hợp	những	thành	tựu	mới	nhất	của
khoa	học	tựu	nhiên,	theo	chúng	thì	giới	tự	nhiên	cũng	có	lịch	sử	của
bản	 thân	nó	 trong	 thời	gian,	những	 thiên	 thể	cũng	nảy	sinh	và	diệt
vong	 giống	 như	 loài	 hữu	 cơ	 sống	 trên	 những	 thiên	 thể	 ấy	 trong
những	 điều	 kiện	 thuận	 lợi,	 và	 những	 vòng	 tuần	 hoàn,	 trong	 chừng
mực	chúng	nói	chung	có	thể	diễn	ra,	cũng	có	những	quy	mô	vô	cùng
lớn	hơn.	Trong	hai	trường	hợp	ấy,	chủ	nghĩa	duy	vật	hiện	đại	về	bản
chất	 là	 biện	 chứng,	 và	 nó	 không	 cần	đến	bất	 cứ	một	 triết	 học	 nào
đứng	trên	các	khoa	học	khác.	Một	khi	người	ta	dặt	ra	trước	mắt	mỗi
khoa	học	cái	yêu	cầu	là	phải	làm	sáng	tỏ	vị	trí	của	nó	trong	mối	liên
hệ	chung	giữa	các	sự	vật	và	những	kiến	thức	về	những	sự	vật	ấy	thì
bất	kỳ	một	khoa	học	đặc	biệt	nào	về	mối	liên	hệ	chung	ấy	cũng	đều
trở	nên	thừa.	Và	khi	đó	trong	toàn	bộ	môn	triết	học	trước	kia,	chỉ	còn
lại	có	học	thuyết	về	tư	duy	và	những	quy	luật	của	tư	duy	-	tức	là	lô-
gích	hình	thức	và	phép	biện	chứng	-	là	còn	tồn	tại	được	một	cách	độc
lập.	Tất	cả	các	khoa	học	khác	đều	quy	thành	khoa	học	thực	chứng	về
tự	nhiên	và	về	lịch	sử.

Nhưng	trong	khi	bước	ngoặt	đó	 trong	quan	niệm	về	 tự	nhiên



chỉ	có	 thể	diễn	ra	 theo	mức	độ	mà	các	công	trình	nghiên	cứu	cung
cấp	vật	liệu	thực	chứng	tương	ứng	cho	nhận	thức,	thì	những	sự	kiện
lịch	sử	dẫn	tới	một	bước	ngoặt	quyết	định	trong	quan	niệm	về	lịch	sử,
lại	diễn	 ra	sớm	hơn	rất	nhiều.	Năm	1831,	cuộc	khởi	nghĩa	đầu	 tiên
của	công	nhân	đã	nổ	ra	ở	Lyon;	từ	năm	1838	đến	năm	1842,	phong
trào	 toàn	quốc	đầu	 tiên	của	công	nhân,	phong	 trào	Hiến	chương	ở
nước	Anh,	đã	đạt	tới	điểm	cao	nhất	của	nó.	Cuộc	đấu	tranh	giai	cấp
giữa	giai	cấp	vô	sản	và	giai	cấp	tư	sản	đã	dần	dần	nổi	lên	hàng	đầu
trong	lịch	sử	các	nước	phát	triển	nhất	ở	châu	âu,	một	mặt,	theo	mức
độ	 phát	 triển	 của	 đại	 công	 nghiệp	 và	mặt	 khác,	 theo	mức	 độ	 phát
triển	của	quyền	thống	trị	chính	trị	mà	giai	cấp	tư	sản	mới	giành	được
ở	những	nước	đó.	Những	học	thuyết	của	khoa	kinh	tế	học	tư	sản	về
sự	đồng	nhất	lợi	ích	của	tư	bản	và	lao	động,	về	sự	hoà	hợp	phổ	biến
và	phúc	lợi	phổ	biến	của	nhân	dân,	do	tự	do	cạnh	tranh	đem	lại,	đã	bị
các	sự	kiện	thực	tế	vạch	trần	ngày	càng	rõ	ràng	là	những	lời	giả	dối.
Đã	đến	lúc	không	thể	không	biết	đến	chủ	nghĩa	xã	hội	Pháp	và	Anh,
biểu	hiện	lý	luận	-	mặc	dầu	là	hết	sức	hoàn	bị	-	của	những	sự	thật	ấy.
Nhưng	quan	niệm	duy	tâm	cũ	về	lịch	sử,	một	quan	niệm	chưa	bị	đẩy
lùi,	lại	không	biết	đến	một	cuộc	đấu	tranh	giai	cấp	nào	dựa	trên	lợi	ích
vật	chất,	và	nói	chung	không	biết	đến	những	lợi	ích	vật	chất	nào	cả;
sản	xuất	cũng	như	tất	cả	mọi	quan	hệ	kinh	tế	đều	chỉ	được	họ	nhắc
đến	một	cách	nhân	tiện,	với	tư	cách	là	những	yếu	tố	thứ	yếu	của	"lịch
sử	văn	minh"	mà	thôi.

Nhưng	sự	kiện	mới	buộc	người	ta	nghiên	cứu	lại	một	lần	nữa
toàn	bộ	lịch	sử	từ	trước	tới	nay	và	khi	đó	người	ta	thấy	rằng	toàn	bộ

lịch	sử	đã	qua	đều	là	lịch	sử	đấu	tranh	giai	cấp	
[14]

;	rằng	những	giai
cấp	 xã	 hội	 đấu	 tranh	 với	 nhau	 ấy	 lúc	 nào	 cũng	 là	 sản	 phẩm	 của
những	quan	hệ	sản	xuất	và	quan	hệ	trao	đổi,	tóm	lại	là	sản	phẩm	của
những	quan	hệ	kinh	tế	của	thời	đại	của	các	giai	cấp	ấy;	rằng	do	đó
cơ	cấu	kinh	 tế	của	 thời	đại	của	các	giai	cấp	ấy;	 rằng	do	đó	cơ	cấu
kinh	tế	xã	hội	lúc	nào	cũng	là	cái	cơ	sở	hiện	thực	là	cái	xét	đến	cùng,
giải	thích	toàn	bộ	thượng	tầng	kiến	trúc	là	những	thể	chế	pháp	luật	và
chính	trị,	cũng	như	những	quan	niệm	tôn	giáo,	triết	học	và	các	quan
niệm	khác	của	mỗi	thời	kỳ	lịch	sử	nhất	định.	Với	điều	đó,	chủ	nghĩa
duy	 tâm	đã	bị	 tống	 ra	khỏi	nơi	ẩm	náu	cuối	 cùng	của	nó,	 tức	 là	 ra
khỏi	quan	niệm	về	lịch	sử,	người	ta	đã	có	một	quan	niệm	duy	vật	về
lịch	sử	và	đã	tìm	thấy	con	đường	để	giải	thích	ý	thức	của	con	người
bằng	sự	tồn	tại	của	họ	chứ	không	phải	lấy	ý	thức	của	họ	để	giải	thích
sự	tồn	tại	của	họ	như	từ	trước	tới	nay.

Nhưng	 chủ	 nghĩa	 xã	 hội	 cũ	 không	 thể	 tương	 dung	 với	 quan



niệm	duy	vật	lịch	sử	ấy,	cũng	giống	như	quan	niệm	về	tự	nhiên	của
chủ	nghĩa	duy	vật	Pháp	không	thể	tương	dung	với	phép	biện	chứng
và	khoa	học	tự	nhiên	cận	đại.	Chủ	nghĩa	xã	hội	trước	kia	tuy	đã	phê
phán	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	đang	tồn	tại	và	những
hậu	quả	của	phương	 thức	sản	xuất	ấy,	nhưng	không	 thể	giải	 thích
được	và	vì	thế	cũng	không	đánh	đổ	được	phương	thức	sản	xuất	ấy;
nó	chỉ	có	thể	giản	đơn	bác	bỏ	phương	thức	sản	xuất	ấy	như	là	một
phương	 thức	sản	xuất	 xấu.	Nhưng	vấn	đề	 là	ở	 chỗ,	một	mặt,	 phải
trình	bày	phương	thức	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa	 trong	mối	 liên	hệ
lịch	sử	của	nó	và	tính	tất	yếu	của	nó	đối	với	một	thời	kỳ	lịch	sử	nhất
định,	 do	 đó,	 cả	 sự	 tất	 yếu	 phải	 tiêu	 vong	 của	 nó	 nữa;	 nhưng	mặt
khác,	cũng	phải	vạch	trần	tính	chất	bên	trong,	cho	đến	nay	vẫn	còn
chưa	phát	hiện	được,	của	phương	 thức	sản	xuất	ấy,	bởi	vì	sự	phê
phán	từ	trước	tới	nay	đã	nhằm	vào	những	hậu	quả	có	hại	nhiều	hơn
là	 vào	 tiến	 trình	 của	bản	 thân	 sự	 vật.	Điều	này	 đã	được	 thực	hiện
nhờ	việc	phát	hiện	ra	giá	trị	thặng	dư.	Đã	chứng	minh	được	rằng	sự
chiếm	hữu	 lao	động	không	được	 trả	công	 là	hình	 thức	cơ	bản	của
phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	và	của	sự	bóc	lột	công	nhân
do	phương	thức	sản	xuất	ấy	thực	hiện;	ngay	cả	khi	nhà	tư	bản	mua
sức	lao	động	cuả	công	nhân	theo	giá	trị	đầy	đủ	của	nó,	giá	trị	mà	nó
có	với	tư	cách	là	hàng	hoá	ở	trên	thị	trường,	thì	nhà	tư	bản	cũng	vẫn
bóp	nặn	được	của	sức	lao	động	ấy	nhiều	giá	trị	hơn	số	tiền	bỏ	ra	để
mua	nó;	rằng	giá	trị	thặng	dư	ấy,	ruốt	cuộc,	họp	thành	tổng	số	những
giá	trị	đẻ	ra	cái	khối	tư	bản	ngày	càng	lớn	lên	và	tích	luỹ	lại	trong	tay
các	giai	 cấp	hữu	sản..	Như	 thế	 là	đã	giải	 thích	được	 tiến	 trình	của
nền	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	cũng	như	sự	sản	xuất	ra	bản	thân	tư
bản.

Hai	phát	hiện	vĩ	đại	ấy	-	quan	niệm	duy	vật	lịch	sử	và	việc	bóc
trần	bí	mật	của	nền	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	nhờ	giá	trị	thặng	dư	-
là	công	lao	của	Mác.	Nhờ	hai	phát	hiện	ấy,	chủ	nghĩa	xã	hội	đã	trở
thành	một	khoa	học	và	giờ	đây	vấn	đề	trước	hết	phải	tiếp	tục	nghiên
cứu	nó	trong	mọi	chi	tiết	và	mọi	mối	liên	hệ	của	nó.

Tình	hình	trong	 lĩnh	vực	chủ	nghĩa	xã	hội	 lý	 luận	và	nền	triết
học	đã	mai	một	đại	thể	là	như	vậy,	khi	ông	Eugen	Đuy-rinh	nhảy	lên
sân	khấu	một	cách	khá	ầm	ĩ	và	báo	tin	là	ông	ta	sẽ	đảo	lộn	hoàn	toàn
triết	học,	kinh	tế	chính	trị	học	và	chủ	nghĩa	xã	hội.

Chúng	ta	hãy	xem	ông	Đuy-rinh	hứa	với	chúng	ta	những	gì	và
...	giữ	lời	hứa	đó	như	thế	nào.
	





II.	Ông	Đuy-rinh	hứa	những	gì

	 Những	tác	phẩm	của	ông	Đuy-rinh	liên	quan	trực	tiếp	nhất	đến
vấn	đề	bàn	ở	đây	là	những	cuốn	"Giáo	trình	về	triết	học"	"Giáo	trình
về	kinh	tế	chính	trị	và	kinh	tế	xã	hội"	và	"Lịch	sử	phê	phán	của	khoa
kinh	tế	chính	trị	xã	hội"	và	"Lịch	sử	phê	phán	của	khoa	kinh	tế	chính
trị	và	của	chủ	nghĩa	xã	hội"	của	ông	ta.	Trước	hết,	chúng	ta	quan	tâm
chủ	yếu	đến	tác	phẩm	thứ	nhất.

Ngay	từ	trang	đầu,	ông	Đuy-rinh	đã	tự	giới	thiệu	mình	là:
"người	đòi	quyền	đại	biểu	cho	lực	lượng	ấy"	(triết	học)	"trong

thời	của	mình	và	trong	thời	kỳ	phát	triển	sắp	tới	có	thể	thấy	được	triết
học"{.D.	Ph.	1}

Như	vậy,	ông	ta	tự	xưng	là	nhà	triết	học	chân	chính	duy	nhất
của	hiện	tại	và	của	một	tương	lai	"có	thể	thấy	được".	Kẻ	nào	xa	rời
ông,	 kẻ	 ấy	 xa	 rời	 chân	 lý.	 Trước	 ông	Đuy-rinh,	 đã	 có	 nhiều	 người
nghĩ	như	vậy	về	bản	thân	họ,	nhưng	ngoài	Richard	Wagner	ra,	ông	ta
đúng	là	người	đầu	tiên	nói	như	vậy	về	mình	một	cách	không	ngượng
ngùng.	Hơn	nữa,	chân	lý	mà	ông	nói	đến	lại	là

"một	chân	lý	dứt	khoát	ở	cấp	cao	nhất"{2}
Triết	học	của	ông	Đuy-rinh	là
"một	hệ	thống	tự	nhiên	hay	triết	học	của	hiện	thực...	Trong	hệ

thống	ấy,	hiện	thực	được	suy	nghĩ	theo	một	phương	thức	loại	trừ	mọi
mưu	 toan	 hình	 dung	 thế	 giới	 một	 cách	mơ	mộng	 và	 hạn	 chế	 chủ
quan".{13}

Như	vậy,	triết	học	này	có	cái	đặc	tính	là	làm	cho	ông	Đuy-rinh
vượt	 ra	ngoài	những	giới	hạn	của	 tính	hạn	chế	cá	nhân,	 chủ	quan
của	ông	ta	mà	bản	thân	ông	ta	cũng	không	thể	phủ	nhận.	Cố	nhiên
điều	ấy	 là	cần	 thiết	để	ông	 ta	có	 thể	dựng	 lên	được	những	chân	 lý
cuối	 cùng	 cao	 nhất,	mặc	 dầu	 là	 cho	 đến	 nay,	 chúng	 ta	 chưa	 rõ	 là
phép	lạ	ấy	phải	được	thực	hiện	như	thế	nào.

"Hệ	thống	tự	nhiên"	ấy	"của	tri	thức,	tự	nó	rất	có	giá	trị	đối	với
tinh	thần",	"đã	xác	lập	một	cách	chắn	chắn	những	hình	thức	cơ	bản
của	tồn	tại	mà	không	để	mất	một	chút	nào	tính	chất	sâu	sắc	của	tư
tưởng".	Từ	"quan	điểm	phê	phán	thực	sự"	của	ông	ta	đưa	ra	"những
yếu	tố	của	một	triết	học	hiện	thực,	do	đó,	hướng	vào	hiện	thực	của	tự
nhiên	và	của	đời	sống,	-	một	triết	học	không	thừa	nhận	một	chân	trời
có	thể	giản	đơn	nhìn	thấy	được,	mà	trong	sự	vận	động	đảo	lộn	mạnh
mẽ	của	nó,	nó	mở	ra	 tất	cả	đất	 trời	của	 tự	nhiên	bên	ngoài	và	bên
trong".	Đó	 là	một	 "phương	pháp	 tư	duy	mới",	 và	kết	quả	của	nó	 là



"những	 kết	 luận	 và	 những	quan	điểm	hết	 sức	 độc	 đáo...	 những	 tư
tưởng	sáng	tạo	ra	hệ	thống	...	những	chân	lý	đã	được	xác	định	vững
chắc".	Ở	đây,	trước	mắt	chúng	ta	là	"một	công	trình	bắt	buộc	phải	tìm
sức	mạnh	của	nó	ở	tính	sáng	tạo	tập	trung"	-	dẫu	cho	điều	này	có	ý
nghĩa	là	gì	đi	chăng	nữa"	là	"một	sự	nghiên	cứu	đi	đến	tận	gốc	rễ...	là
một	khoa	học	căn	bản...	là	một	quan	điểm	hết	sức	khoa	học	về	vật	và
người..	là	một	công	trình	tư	duy	thâm	nhập	đối	tượng	từ	mọi	phía...	là
một	sự	phác	hoạ	sáng	tạo	mọi	tiền	đề	và	mọi	kết	luận	mà	tư	duy	có
thể	ngự	trị	được...	là	một	cái	tuyệt	đối	cơ	bản".

Trong	lĩnh	vực	kinh	tế	chính	trị	học,	ông	ta	không	những	đem
lại	cho	chúng	ta

"những	công	trình	bao	quát	đối	tượng	về	mặt	lịch	sử	và	có	hệ
thống",	thêm	nữa	trong	đó	những	tác	phẩm	lịch	sử	lại	còn	được	đánh
dấu	 bởi	 "lối	 viết	 sử	 một	 cách	 cao	 nhã	 của	 tôi",	 và	 chúng	 đã	 mở
đường	cho	"những	bước	ngoặt	sáng	tạo"	trong	khoa	học	kinh	tế

mà	ông	 ta	còn	kết	 thúc	bằng	một	kế	hoạch	xã	hội	chủ	nghĩa
hoàn	toàn	do	chính	ông	ta	vạch	ra	cho	xã	hội	tương	lai,	kế	hoạch	này
là

"kết	quả	thực	tiễn	của	một	lý	luận	trong	sáng	và	đi	sâu	đến	tận
gốc	rễ	cuối	cùng",

và	vì	thế	nó	cũng	toàn	thiện	toàn	mỹ	và	cũng	có	tính	chất	cứu
nhân	độ	thế	như	cái	triết	học	của	ông	Đuy-rinh;	vì

"chỉ	có	trong	cái	hệ	thống	xã	hội	chủ	nghĩa	mà	tôi	đã	miêu	tả
trong	cuốn	"Giáo	trình	về	kinh	tế	chính	trị	và	kinh	tế	xã	hội"	của	tôi	thì
cái	riêng	thật	sự	của	mình	mới	có	thể	thay	thế	cho	sở	hữu	chỉ	có	tính
chất	 bề	 ngoài	 và	 tạm	 thời,	 hoặc	 còn	 dựa	 trên	 bạo	 lực".	 Tương	 lai
phải	hướng	theo	điều	đó.

Cái	bó	hoa	những	lời	ca	ngợi	mà	ông	Đuy-rinh	mang	dâng	cho
ông	 Đuy-rinh	 sẽ	 có	 thể	 tăng	 lên	 gấp	mười	 lần	một	 cách	 dễ	 dàng.
Song	chỉ	chừng	ấy	ngay	giờ	đây	cũng	đủ	để	gây	cho	bạn	đọc	một	số
nghi	vấn,	không	biết	rằng	đây	có	phải	 thực	 là	một	nhà	triết	học	hay
không,	hay	là	một	-	nhưng	chúng	tôi	yêu	cầu	độc	giả	hãy	hoãn	lại	lời
phán	xét	của	mình	lại	cho	đến	khi	tìm	hiểu	tỉ	mỉ	hơn	nữa	khả	năng	đi
đến	tận	những	gốc	rễ	cuối	cùng	đã	nói	ở	trên.	Chúng	tôi	cũng	dẫn	ra
cái	bó	hoa	những	lời	ca	ngợi	trên	đây	chỉ	là	để	chỉ	ra	rằng	trước	mặt
chúng	ta,	không	phải	là	một	nhà	triết	học	và	một	nhà	xã	hội	học	chủ
nghĩa	bình	thường	chỉ	nói	lên	ý	kiến	của	mình	và	để	cho	lịch	sử	sau
này	quyết	định	giá	trị	của	những	ý	kiến	ấy,	mà	là	một	con	người	hoàn
toàn	 phi	 thường,	 tự	 cho	mình	 là	 toàn	 thiện	 toàn	mỹ	 không	 kém	 gì
giáo	hoàng,	và	người	ta	phải	đơn	giản	tiếp	thu	học	thuyết	của	người
đó	nếu	không	muốn	rơi	vào	tội	tà	giáo	nặng	nhất.	Chúng	ta	hoàn	toàn



không	phải	đụng	chạm	đến	một	trong	những	công	trình	mà	người	ta
thấy	 nhan	 nhản	 trong	 các	 sách	 báo	 xã	 hội	 chủ	 nghĩa	 ở	 tất	 cả	 các
nước	và	gần	đây	ở	cả	nước	Đức	nữa,	 -	những	công	 trình	 trong	đó
những	người	thuộc	đủ	các	cỡ	đã	hết	sức	chân	thành	tìm	hiểu	những
vấn	đề	mà	để	giải	quyết	có	thể	 là	học	thiếu	ít	nhiều	vật	 liệu;	những
công	 trình	 tuy	còn	có	những	 thiếu	sót	về	mặt	khoa	học	hay	về	mặt
văn	học	cũng	đáng	được	thừa	nhận.	Ngược	lại,	ông	Đuy-rinh	đưa	ra
cho	 chúng	 ta	 những	 luận	 điểm	mà	 ông	 tuyên	 bố	 là	 những	 chân	 lý
cuối	cùng	cao	nhất,	những	chân	lý	mà	bên	cạnh	chúng,	bất	kỳ	ý	kiến
nào	khác	cũng	đều	bị	coi	là	sai	lầm	ngay	từ	trước	rồi;	là	người	nắm
chân	 lý	độc	nhất	ấy,	ông	 ta	cũng	nắm	cả	phương	pháp	nghiên	cứu
khác	đều	không	khoa	học.	Hoặc	giả	là	ông	ta	đúng.	-	và	như	vậy	là
chúng	ta	đang	đứng	trước	một	thiên	tài	vĩ	đại	nhất	của	mọi	thời	đại,	vị
siêu	nhân	bậc	nhất,	vì	đó	là	một	con	người	toàn	thiện	toàn	mỹ.	Hoặc
giả	là	ông	ta	sai,	-	và	ngay	cả	trong	trường	hợp	này	nữa,	mặc	dầu	sự
phán	xét	của	chúng	ta	là	như	thế	nào	chăng	nữa,	nhưng	mọi	thái	độ
khoan	dung	hảo	ý	của	chúng	ta	đối	với	thiện	chí	có	thể	có	của	ông	ta
cũng	vẫn	sẽ	là	những	xúc	phạm	ghê	gớm	nhất	đối	với	ông	Đuy-rinh.

Khi	 người	 ta	 nắm	 được	 chân	 lý	 cuối	 cùng	 cao	 nhất	 và	 tính
khoa	học	duy	nhất	chặt	chẽ	thì	lẽ	dĩ	nhiên	là	người	ta	phải	có	một	thái
độ	rất	khinh	thị	bộ	phận	còn	 lại	của	nhân	 loại	đang	chìm	đắm	trong
sai	 lầm	và	không	hiểu	biết	khoa	học.	Cho	nên,	chúng	 ta	không	nên
ngạc	nhiên	khi	 thấy	ông	Đuy-rinh	nói	đến	các	 tiền	bối	 của	ông	một
cách	cực	kỳ	miệt	thị	và	khi	thấy	chỉ	có	một	vài	vĩ	nhân	do	chính	ông
ta	nâng	lên	danh	vị	đó	với	tư	cách	là	ngoại	lệ,	là	có	thể	được	hưởng
sự	khoan	dung	của	tính	chất	triệt	để	đến	tận	gốc	rễ	của	ông	ta.

Trước	hết,	chúng	ta	hãy	nghe	ông	ta	nói	về	các	nhà	triết	học:
"Lebnez	thiếu	mọi	tín	niệm	trung	thực,...	kẻ	khá	nhất	đó	trong

tất	cả	những	triều	thần	có	thể	có	đang	làm	triết	học."
Kant	thì	còn	có	thể	tạm	chịu	được;	nhưng	sau	Kant	thì	tất	cả

đều	hỗn	loạn:
lúc	 đó	 là	 "những	 điều	 lộn	 xộn	 ghê	 gớm	 và	 cũng	 phi	 lý	 như

những	điều	điên	rồ	nhảm	nhí	của	các	hậu	sinh	trực	tiếp,	nhất	là	của
một	Ficbte	và	một	Schelling...,	những	biếm	hoạ	quái	dị	của	một	triết
học	hồ	đồ,	ngu	dốt	về	tự	nhiên...	những	điều	kỳ	quái	của	thời	kỳ	sau
Kant"	 và	 "những	 ảo	 tưởng	 mê	 sảng"	 mà	 "một	 gã	 Hegel"	 đã	 tán
thưởng.	Gã	 này	 nói	một	 thứ	 "tiếng	 lóng	 kiểu	Hegel"	 và	 "thêm	 nữa
còn"	gieo	rắc	"bệnh	dịch	Hegel"	bằng	"cái	cách	thức	không	khoa	học
cả	về	mặt	hình	thức",	và	những	"quan	niệm	sống	sượng"	của	mình.

Các	 nhà	 khoa	 học	 tự	 nhiên	 cũng	 bị	 quở	 trách	 không	 kém,
nhưng	trong	số	họ	chỉ	có	Darwin	là	được	nêu	tên,	cho	nên	chúng	ta



buộc	phải	nói	đến	một	mình	ông	thôi:
"Lối	 thơ	nửa	vời	của	Darwin	và	những	 trò	ảo	 thuật	biến	hoá

với	tính	thiển	cận	có	tính	chất	cảm	tính	thô	sơ	trong	nhận	thức	và	khả
năng	phân	biệt	đã	bị	cùn	đi	của	chúng...	Theo	ý	chúng	tôi,	chủ	nghĩa
Darwin	 đặc	 thù	 -	 tất	 nhiên	 là	 trừ	 những	 luận	 điểm	 của	 Lamarck	 ở
trong	đó	ra	-	là	một	đòn	tàn	bạo	chống	lại	nhân	loại."

Nhưng	 những	 nhà	 xã	 hội	 chủ	 nghĩa	 là	 những	 người	 bị	 quở
trách	 nhiều	 nhất.	 Có	 lẽ	 chỉ	 trừ	 Louis	 Blanc	 ra	 -	một	 người	 ít	 quan
trọng	hơn	cả	-	còn	thì	tất	cả	bọn	họ	đều	là	những	kẻ	có	tội	và	không
đáng	với	niềm	vinh	quang	được	liệt	vào	hàng	đứng	trước	(hay	đứng
sau)	ông	Đuy-rinh.	Như	vậy,	không	những	xét	về	mặt	chân	lý	hay	về
mặt	tính	khoa	học,	mà	cả	về	mặt	cá	tính	nữa.	Trừ	Babèu	và	vài	chiến
sẽ	 công	 xã	 1871	 ra,	 tất	 cả	 bọn	 họ	 đều	 không	 phải	 là	 những	 "con
người".	Ba	nhà	không	tưởng	được	gọi	là	những	"nhà	thuật	sỹ	luyện
đan	xã	hội".	Trong	ba	người	ấy,	Saint-Simon	còn	được	đối	 xử	một
cách	độ	 lượng	vì	ông	chỉ	bị	 trách	cứ	 là	bị	bệnh	 "cuồng	nhiệt",	 hơn
nữa.	người	ta	còn	thông	cảm	nhận	xét	rằng	ông	mắc	chứng	loạn	óc
tôn	giáo.	Khi	nói	đến	Fourier	 thì	ông	Đuy-rinh	hoàn	 toàn	không	 thể
nào	chịu	đựng	được	nữa.	Vì	Fourier

"đã	bộc	lộ...	tất	cả	những	yếu	tố	của	sự	điên	rồ...	những	ý	kiến
mà	nói	 cho	đúng	 ra	 là	 có	 thể	 tìm	 thấy	 trong	các	nhà	 thương	điên..
những	 ước	 mơ	 hỗn	 loạn	 nhất...	 sản	 phẩm	 của	 sự	 mê	 sảng	 ...
Fourier.,	một	anh	chàng	ngu	xuẩn	không	thể	tả	được",	cái	"đầu	óc	trẻ
con	đáng	 thương"	ấy,	kẻ	 "ngu	ngốc"	ấy,	 -	 thêm	nữa	 thậm	chí	cũng

không	phải	là	một	nhà	xã	hội	chủ	nghĩa;	cái	phalanstère	
[15]

	của	ông
ta	hoàn	toàn	không	phải	là	một	cái	gì	của	chủ	nghĩa	xã	hội	hợp	lý	cả,
nó	 là	một	 "cấu	 tạo	 quái	 dị	 xây	 dựng	 rập	 khuôn	 theo	 sự	 buôn	 bán
thông	thường".

Và	cuối	cùng:
"Kẻ	 nào	 mà	 những	 ý	 kiến	 ấy"	 (ý	 kiến	 của	 Fourier	 nói	 về

Newton)	"...	còn	chưa	đủ	để	tin	rằng	trong	cái	tên	Fourier	và	cả	trong
toàn	 bộ	 chủ	 nghĩa	 Fourier,	 chỉ	 có	 âm	 tiết	 đầu	 tiên	 là	 đúng"	 (fou	 =
người	 điên)	 "thì	 chính	 người	 đó	 cũng	 phải	 được	 liệt	 vào	 một	 loại
người	ngu	ngốc	nào	đó."

Sau	rốt,	Robert	Owen
"có	những	ý	kiến	buồn	tẻ	và	nghèo	nàn...	có	tư	tưởng	hết	sức

thô	 sơ	 trong	 vấn	 đề	 đạo	 đức...	một	 vài	 khuôn	 sáo	 thoái	 hoá	 thành
những	điều	vô	nghĩa...	 phương	pháp	nhận	 thức	 trái	 với	 lý	 trí	 thông
thường	 và	 thô	 sơ...	 tiến	 trình	 tư	 tưởng	 của	 Owen	 hầu	 như	 không
đáng	mất	 công	phê	phán	một	 cách	nghiêm	 túc...	 tính	hư	danh	 của



ông	ta",	v.v..
Như	vậy,	nếu	ông	Đuy-rinh	đánh	giá	một	cách	hóm	hỉnh	các

nhà	 không	 tưởng	 theo	 tên	 của	 họ:	 Saint-Simon	 -	 saint	 (thánh),
Fourier	-fou	(điên),	Enfantin	-	enfant	(trẻ	con)	thì	ông	ta	chỉ	thiếu	thêm
một	điều	nữa	là:	Owen	-	than	ôi!	[o	weh!]	nữa	mà	thôi,	và	cả	một	thời
kỳ	quan	trọng	trong	lịch	sử	chủ	nghĩa	xã	hội	sẽ	bị	đập	tan	bằng	bốn
chữ,	 và	 kẻ	 nào	 nghi	 ngờ	 điều	 đó	 thì	 "phải	 được	 liệt	 vào	 một	 loại
người	ngu	ngốc	nào	đó".

Trong	số	những	lời	nhận	định	của	ông	Đuy-rinh	về	các	nhà	xã
hội	 chủ	nghĩa	sau	này,	 thì	để	cho	ngắn	gọn,	 chúng	 tôi	 chỉ	 xin	 trích
những	lời	nói	về	Lassalle	và	Mác	mà	thôi:

Lassalle:	"Những	mưu	toan	tủn	mủn	thông	thái	rởm	muốn	phổ
cập...	 triết	 học	 kinh	 viện	 rườm	 rà...	một	 tấm	gương	 khiến	 người	 ta
hoảng	sợ...	tính	chất	hạn	chế	vốn	có...	thái	độ	làm	ra	vẻ	quan	trọng
với	món	hàng	xoàng	xĩnh	nhất...	vì	anh	hùng	Do-thái	của	chúng	ta...
nhà	văn	châm	biếm...	 tầm	 thường...	 sự	ngả	nghiêng	bên	 trong	của
các	quan	niệm	về	đời	sống	và	thế	giới."

Mác:	"Tính	chất	hẹp	hòi	của	các	quan	điểm...	những	tác	phẩm
và	thành	tựu	của	ông	ta,	tự	nó	và	vì	nó,	nghĩa	là	đững	về	mặt	thuần
tuý	là	lý	luận	mà	xét,	thì	không	có	ý	nghĩa	gì	lâu	dài	đối	với	lĩnh	vực
lịch	sử	các	trào	lưu	tinh	thần	nói	chung	thì	nhiều	lắm	cũng	chỉ	có	thể
được	nhắc	tới	như	là	những	dấu	hiệu	ảnh	hưởng	của	một	ngành	triết
học	 kinh	 viện	 bè	 phái	 cận	 đại...	 thiếu	 năng	 lực	 tổng	 hợp	 và	 phân
loại...	 tư	 tưởng	và	 thể	văn	 lộn	xộn,	 lối	 văn	không	xứng	đáng...	 tính
hám	 danh	 Anh	 hoá...	 sự	 lừa	 bịp...	 những	 quan	 niệm	 kỳ	 quái,	 trên
thực	tế	chỉ	là	sản	phẩm	lai	căng	của	trí	tưởng	tượng	có	tính	chất	lịch
sử	và	lô-gích...	lối	nói	dối	trá...	tính	hư	danh	cá	nhân...	thủ	đoạn	vật	ti
tiện...	 trắng	 trợn...	 những	câu	pha	 trò	và	bông	đùa	để	 tỏ	 ra	 là	hóm
hỉnh...	uyên	bác	kiểu	người	Tàu...	lạc	hậu	về	triết	học	và	khoa	học."

Vân	vân	và	vân	vân,	-	vì	tất	cả	những	điều	đó	cũng	chỉ	mới	là
một	bó	hoa	nhỏ	ngắt	 lấy	vội	 trong	vườn	hồng	của	ông	Đuy-rinh	mà
thôi.	 Lẽ	 dĩ	 nhiên	 là	 lúc	 này	 chúng	 tôi	 hoàn	 toàn	 chưa	 đề	 cập	 xem
những	 lời	mắng	mỏ	đáng	yêu	đó	-	mà	nếu	có	đôi	chút	giáo	dục	 thì
chúng	chắc	sẽ	không	cho	phép	ông	Đuy-rinh	tìm	thấy	bất	kỳ	một	cái
gì	 là	 có	 thính	 chất	 ti	 tiện	 và	 trắng	 trợn	 cả	 -	 có	phải	 cũng	 là	 những
chân	lý	cuối	cùng	cao	nhất	không.	Cho	nên	 lúc	này,	chúng	tôi	cũng
tránh	 biểu	 lộ	 chút	 hoài	 nghi	 nào	 về	 sự	 sâu	 sắc	 tới	 tận	 gốc	 rễ	 của
những	lời	mắng	mỏ	đáng	yêu	ấy,	bởi	vì	trong	trường	hợp	trái	 lại	thì
thậm	chí	 có	 thể	 là	 người	 ta	 sẽ	 cấm	không	 cho	 chúng	 tôi	 chọn	 loại
người	ngu	ngốc	trong	đó	chúng	tôi	sẽ	được	xếp	vào.	Chúng	tôi	cho
rằng	chúng	tôi	chỉ	có	nhiệm	vụ,	một	mặt,	đưa	ra	một	ví	dụ	về	cái	mà



ông	Đuy-rinh	gọi	là
"mẫu	 mực	 của	 cách	 diễn	 đạt	 thanh	 nhã	 và	 khiêm	 tốn	 theo

đúng	nghĩa	của	từ	đó",
và	mặt	 khác,	 xác	 nhận	 rằng	 đối	 với	 ông	 Đuy-rinh	 thì	 sự	 vô

dụng	của	những	người	đi	trước	ông	ta	cũng	được	xác	định	một	cách
chắc	chắn	như	sự	toàn	thiện	toàn	mỹ	của	ông	ấy.	Vì	thế	chúng	tôi	xin
hết	sức	tôn	kính	cúi	rạp	mình	trước	bậc	thiên	tài	vĩ	đại	nhất	đó	của	tất
cả	các	thời	đại	-	nếu	quả	thực	là	như	vậy.
	



Phần	thứ	nhất:	Triết	học

		



III.	Phân	loại.	Chủ	nghĩa	tiên	nghiệm

	 Theo	ông	Đuy-rinh,	triết	học	là	sự	phát	triển	của	hình	thức	cao
nhất	của	ý	thức	về	thế	giới	và	về	đời	sống	và	theo	nghĩa	rộng,	 triết
học	bao	quát	những	nguyên	lý	của	mọi	hiểu	biết	và	ý	chí.	Ở	bất	cứ
nơi	nào	mà	một	 loạt	những	nhận	 thức	hay	những	động	cơ	nào	đó,
hay	một	nhóm	hình	thức	tồn	tại	nào	đó	được	đề	ra	trước	ý	thức	con
người	thì	những	nguyên	lý	của	tất	cả	những	cái	đó	phải	trở	thành	đối
tượng	của	triết	học.	Những	nguyên	lý	ấy	 là	những	yếu	tố	đơn	giản,
hoặc	từ	trước	đến	nay	vẫn	được	coi	là	đơn	giản,	họp	thành	nội	dung
muôn	vẻ	của	hiểu	biết	và	của	ý	chí.	Cũng	như	sự	cấu	 tạo	hoá	học
của	 các	 vật	 thể,	 cấu	 trúc	 chung	 của	 sự	 vật	 cũng	 có	 thể	 quy	 thành
những	hình	thức	cơ	bản	và	những	yếu	tố	cơ	bản.	Những	yếu	tố	hay
những	nguyên	 lý	ấy,	một	khi	người	 ta	đã	nắm	được,	mà	cả	đối	với
thế	giới	không	biết	và	không	thể	nắm	được	đối	với	chúng	ta.	Như	vậy
là	những	nguyên	 lý	 triết	học	 là	cái	bổ	xung	cuối	cùng	mà	các	khoa
học	 đều	 cần	 đến	 để	 trở	 thành	một	 hệ	 thống	 thống	 nhất	 nhằm	 giải
thích	giới	tự	nhiên	và	đời	sống	con	người.	Ngoài	những	hình	thức	cơ
bản	của	mọi	tồn	tại	ra,	triết	học	chỉ	có	hai	đối	tượng	nghiên	cứu	riêng
của	nó,	cụ	thể	là	giới	tự	nhiên	và	thế	giới	loài	người.	Do	đó,	chúng	ta
có	3	nhóm	một	cách	hoàn	toàn	thoải	mái	để	sắp	xếp	lại	vật	liệu	của
chúng	ta,	cụ	thể	là	đồ	thức	luận	chung	về	vũ	trụ,	học	thuyết	về	những
nguyên	lý	của	giới	tự	nhiên	và	cuối	cùng	là	học	thuyết	về	con	người.
Trình	tự	đó	đồng	thời	cũng	bao	hàm	một	trật	tự	lôgích	bên	trong;	bởi
vì	những	nguyên	lý	hình	thức,	có	ý	nghĩa	đối	với	mọi	tồn	tại,	đi	ở	phía
trước,	còn	những	lĩnh	vực	vật	thể,	trong	đó	những	nguyên	lý	ấy	phải
được	ứng	dụng,	 thì	đi	 theo	sau	chúng	 tuỳ	 theo	mức	độ	phục	 thuộc
của	những	lĩnh	vực	đó.

Đó	là	những	gì	mà	ông	Đuy-rinh	khẳng	định	và	gần	như	đúng
từng	câu	từng	chữ.

Như	vậy	là	ông	Đuy-rinh	nói	đến	những	nguyên	lý	rút	ra	từ	tư
duy,	chứ	không	phải	từ	thế	giới	bên	ngoài,	đến	những	nguyên	lý	hình
thức	phải	được	ứng	dụng	vào	giới	tự	nhiên	và	loài	người,	do	đó,	giới
tự	 nhiên	 và	 loài	 người	 phải	 phù	 hợp	 với	 chúng.	Nhưng	 tư	 duy	 lấy
những	nguyên	lý	ấy	từ	đâu	ra?	Từ	bản	thân	nó	ư?	Không	phải,	bởi	vì
chính	 ông	 Đuy-rinh	 nói:	 lĩnh	 vực	 của	 tư	 duy	 thuần	 tuý	 tự	 giới	 hạn
trong	những	đồ	thức	lôgích	và	ở	những	hình	thức	toán	học{42}	(điều
này	thêm	nữa	cũng	sai	 lầm,	như	chúng	ta	sẽ	 thấy).	Những	đồ	thức
lôgích	chỉ	có	thể	thuộc	về	những	hình	thức	tư	duy;	nhưng	ở	đây	chỉ



nói	đến	những	hình	thức	của	tồn	tại,	của	thế	giới	bên	ngoài.	Nhưng
như	 thế	 là	 toàn	 bộ	 quan	 hệ	 hoá	 ra	 bị	 đảo	 ngược:	 các	 nguyên	 lý
không	phải	là	điểm	xuất	phát	của	sự	nghiên	cứu	mà	là	kết	quả	cuối
cùng	 của	 nó;	 những	 nguyên	 lý	 ấy	 không	 phải	 được	ứng	 dụng	 vào
giới	tự	nhiên	và	lịch	sử	loài	người;	không	phải	là	giới	tự	nhiên	và	loài
người	phải	phù	hợp	với	các	nguyên	lý,	mà	trái	 lại	các	nguyên	lý	chỉ
đúng	 trong	chừng	mực	chúng	phù	hợp	với	giới	 tự	nhiên	và	 lịch	sử.
Đó	là	quan	điểm	duy	vật	duy	nhất	đối	với	vấn	đề,	còn	quan	điểm	của
ông	Đuy-rinh	chống	lại	quan	điểm	ấy	là	quan	điểm	duy	tâm,	là	quan
điểm	hoàn	toàn	đặt	lộn	ngược	sự	vật	và	cấu	tạo	thế	giới	hiện	thực	từ
tư	duy,	từ	những	đồ	thức,	từ	những	phương	án	hay	những	phạm	trù
tồn	tại	vĩnh	cửu	ở	đâu	đó	trước	khi	có	thế	giới,	hoàn	toàn	theo	kiểu
của...	một	Hegel	nào	đó.

Thật	 vậy,	 chúng	 ta	 hãy	 đối	 chiếu	 "Bách	 khoa	 toàn	 thư"	 của
Hegel	và	tất	cả	những	điều	tưởng	tượng	mê	sảng	của	nó	với	những
chân	 lý	 cuối	 cùng	 cao	 nhất	 của	 ông	 Đuy-rinh.	 Trước	 hết	 chúng	 ta
thấy	ở	ông	Đuy-rinh	cái	đồ	thức	luận	chung	về	vũ	trụ,	cái	mà	ở	Hegel
gọi	là	lôgích.	Sau	đó,	chúng	ta	lại	thấy	cả	hai	đều	ứng	dụng	những	đồ
thức	-	hay	phạm	trụ	lôgích	ấy	-	vào	giới	tự	nhiên:	đó	là	triết	học	về	tự
nhiên,	và	sau	cung	ứng	dụng	vào	loài	người:	đó	là	cái	mà	Hegel	gọi
là	triết	học	của	tinh	thần.	Như	vậy	là	cái	"trật	tự	lôgích	bên	trong"	của
hệ	thống	Đuy-rinh	dẫn	chúng	 ta	"một	cách	hoàn	toàn	 thoải	mái"	 trở
về	với	"Bách	khoa	toàn	thư"	của	Hegel,	nơi	mà	trật	tự	đó	đã	được	rút
ra	một	cách	trung	thực	khiến	cho	giáo	sư	Michelet	ở	Béc-lin,	chàng
Do-thái	lang	thang	của	học	phái	Hegel,	phải	cảm	động	đến	ứa	nước
mắt.

Điều	này	bao	giờ	cũng	xảy	 ra	khi	người	 ta	hiểu	 "ý	 thức",	 "tư
duy"	theo	kiểu	hoàn	toàn	tự	nhiên	chủ	nghĩa,	coi	đó	là	một	cái	gì	đó
có	 sẵn,	 đối	 lập	 từ	 đầu	 với	 tồn	 tại,	 những	 quy	 luật	 của	 tư	 duy	 và
những	 quy	 luật	 của	 giới	 tự	 nhiên	 phù	 hợp	 với	 nhau	 đến	 như	 thế.
Nhưng	sau	đó,	nếu	người	ta	đặt	câu	hỏi	rằng	tưu	duy	và	ý	thức	con
người	là	gì,	chúng	từ	đâu	đến,	thì	người	ta	sẽ	thấy	rằng	chúng	là	sản
vật	của	bộ	óc	con	người	và	bản	thân	con	người	lại	là	một	sản	vật	của
giới	tự	nhiên,	tư	duy	và	tồn	tại,	những	quy	luật	của	tư	duy	và	những
quy	luật	của	giới	tự	nhiên	phù	hợp	với	nhau	đến	như	thế.	Nhưng	sau
đó,	nếu	người	ta	đặt	câu	hỏi	rằng	tư	duy	và	ý	thức	là	gì,	chúng	từ	đâu
đến,	thì	người	ta	sẽ	thấy	rằng	chúng	là	sản	vật	của	bộ	óc	con	người,
-	quy	đến	cùng,	cũng	là	những	sản	vật	của	giới	tự	nhiên.	Nhưng	ông
Đuy-rinh	lại	không	thể	tự	cho	phép	mình	lý	giải	vấn	đề	một	cách	đơn
giản	như	vậy.	Ông	ta	không	chỉ	tư	duy	với	danh	nghĩa	loài	người	-	đó
cũng	là	một	việc	tuyệt	đẹp	rồi	-	mà	còn	với	danh	nghĩa	mọi	sinh	vật



có	ý	thức	và	đang	tư	duy	của	tất	cả	mọi	thiên	thể.
Thật	vậy,	"chúng	ta	sẽ	hạ	thấp	những	hình	thức	cơ	bản	của	ý

thức	và	tri	thức,	nếu	như	sau	khi	đã	gán	cho	chúng	cái	hình	dung	từ
"của	con	người",	chúng	ta	muốn	gạt	bỏ	hay	dầu	chỉ	nghi	ngời	ý	nghĩa
tối	 cao	 của	 chúng	 và	 cái	 quyền	 tuyệt	 đối	 của	 chúng	 được	 đạt	 đến
chân	lý".

Cho	nên	để	cho	người	 ta	khỏi	đi	đến	chỗ	nghi	ngờ	rằng	trên
một	 thiên	 thể	nào	đó,	hai	 lần	hai	 là	năm,	ông	Đuy-rinh	không	được
gọi	tư	duy	là	"của	con	người",	và	do	đó	tách	tư	duy	ra	khỏi	cơ	sở	hiện
thực	duy	nhất	trên	đó	chúng	ta	tìm	thấy	nó,	tức	là	ra	khỏi	con	người
và	giới	 tự	 nhiên,	 và	 do	đó	ông	 ta	 rơi	một	 cách	 không	 thể	 cứu	 vãn
được	vào	một	hệ	 tư	 tưởng	 làm	cho	ông	 trở	 thành	kẻ	hậu	sinh	của
chính	 Hegel,	 người	 mà	 ông	 gọi	 là	 "kẻ	 hậu	 sinh".	 Vả	 lại,	 sau	 này
chúng	ta	sẽ	còn	nhiều	lần	có	dịp	được	chào	ông	Đuy-rinh	trên	những
thiên	thể	khác	nữa.

Lẽ	dĩ	nhiên	là	trên	một	cơ	sở	tư	tưởng	như	vậy	thì	không	thể
lập	ra	được	bất	cứ	một	học	thuyết	duy	vật	nào.	Sau	này	chúng	ta	sẽ
thấy	 ông	 Đuy-rinh	 nhiều	 lần	 buộc	 phải	 gán	 cho	 giới	 tự	 nhiên	 một
phương	 thức	hành	động	có	ý	 thức,	 tức	 là	 cái	mà	người	 ta	gọi	một
cách	đơn	giản	là	thượng	đế.

Nhưng	nhà	 triết	học	về	hiện	 thực	của	chúng	 ta	còn	có	nhiều
động	 cơ	 khác	để	 chuyển	 có	 sở	 của	mọi	 hiện	 thực	 từ	 thế	 giới	 hiện
thực	vào	thế	giới	ý	niệm.	Chính	khoa	học	về	cái	đồ	thức	luận	chung
về	vũ	trụ,	về	những	nguyên	lý	hình	thức	đó	của	tồn	tại,	là	cơ	sở	của
triết	học	của	ông	Đuy-rinh.	Nhưng	nếu	đồ	thức	về	vũ	trụ	được	rút	ra	-
không	phải	 từ	bộ	óc,	mà	chỉ	nhờ	bộ	óc	-	 từ	 thế	giới	hiện	 thực,	nếu
những	nguyên	lý	của	tồn	tại	được	rút	ra	từ	những	cái	đang	tồn	tại,	thì
để	làm	việc	đó,	chúng	ta	không	cần	đến	một	triết	học	nào	cả,	mà	chỉ
cần	đến	những	hiểu	biết	thực	chứng	về	thế	giới	và	về	những	gì	diễn
ra	trong	thế	giới	đó;	và	những	gì	thu	được	từ	việc	đó	cũng	không	phải
là	triết	học	mà	là	khoa	học	thực	chứng.	Nhưng	trong	trường	hợp	ấy,
toàn	bộ	tập	sách	của	ông	Đuy-rinh	chẳng	qua	chỉ	là	một	công	trình	vô
ích	mà	thôi.

Tiếp	nữa,	nếu	người	 ta	 không	còn	cần	đến	 triết	 học	 với	 tưu
cách	là	triết	học	nữa	thì	người	ta	cũng	không	cần	đến	bất	kỳ	một	hệ
thống	nào,	ngay	cả	hệ	 thống	 tự	nhiên	của	 triết	học.	Cái	quan	niệm
cho	 rằng	 toàn	bộ	những	qua	 trình	của	 tự	nhiên	đều	nằm	 trong	một
mối	liên	hệ	có	hệ	thống,	sẽ	thúc	đẩy	khoa	học	phải	chỉ	rõ	mối	liên	hệ
có	hệ	thống	ấy	ở	khắp	mọi	nơi,	trong	những	cái	riêng	cũng	như	trong
toàn	bộ.	Nhưng	trình	bày	mối	liên	hệ	ấy	một	cách	tương	ứng,	cặn	kẽ,
khoa	học,	cấu	tạo	trong	tư	duy	một	hình	ảnh	chính	xác	của	hệ	thống



thế	giới	trong	đó	chúng	ta	đang	sống,	là	một	việc	không	thể	làm	việc
đối	với	chúng	 ta	cũng	như	đối	với	 tất	cả	mọi	 thời	đại.	Nếu	vào	một
giai	đoạn	phát	 triển	nào	đó	của	nhân	 loại	người	 ta	cấu	 tạo	ra	được
một	hệ	 thống	hoàn	 thiện	cuối	cùng	như	vậy,	bao	quát	 tất	cả	những
mối	liên	hệ	-	về	vật	thể	cũng	như	về	tinh	thần	lịch	sử	-	của	thế	giới,
thì	như	thế	có	nghĩa	 là	 lĩnh	vực	nhận	 thức	của	nhân	 loại	đã	đạt	 tới
giới	hạn	cuối	cùng	của	nó	và	sự	phát	 triển	hơn	nữa	của	 lịch	sử	sẽ
ngừng	lại	từ	khi	xã	hội	được	xây	dựng	phù	hợp	với	hệ	thống	đó	-	đó
sẽ	 là	điều	phi	 lý,	hoàn	 toàn	vô	nghĩa.	Do	đó	con	người	đứng	 trước
một	mâu	thuẫn	như	sau:	một	mặt,	phải	nhận	thức	được	một	cách	cặn
kẽ	 hệ	 thống	 thế	 giới	 trong	 toàn	 bộ	mối	 liên	 hệ	 của	 nó,	 nhưng	mặt
khác,	do	bản	tính	của	con	người	và	do	bản	tính	của	hệ	thống	thế	giới,
con	người	lại	không	bao	giờ	có	thể	giải	quyết	được	hoàn	toàn	nhiệm
vụ	đó.	Nhưng	mâu	thuẫn	này	không	phải	chỉ	nằm	trong	bản	tính	của
hai	nhân	tố	vũ	trụ	và	con	người,	mà	nó	còn	là	đòn	bẩy	chủ	yếu	của
toàn	 bộ	 sự	 tiến	 bộ	 tinh	 thần	 và	 nó	 được	 giải	 quyết	 hàng	 ngày	 và
thường	 xuyên	 trong	 quá	 trình	 phát	 triển	 tiến	 lên	 không	 ngừng	 của
nhân	loại,	hoàn	toàn	giống	như	những	bài	toán	nhất	định,	chẳng	hạn,
được	giải	đáp	bằng	một	chuỗi	vô	hạn	hay	một	phân	số	liên	tục.	Trên
thực	 tế,	 bất	 kỳ	 phản	 ánh	 nào	 của	 hệ	 thống	 thế	 giới	 vào	 trong	 tư
tưởng	cũng	đều	bị	hạn	chế	về	mặt	khách	quan	bởi	điều	kiện	lịch	sử,
và	về	mặt	chủ	quan	bởi	đặc	điểm	 thể	xác	và	 tinh	 thần	của	 tác	giả.
Nhưng	ông	Đuy-rinh	lại	tuyên	bố	trước	rằng	phương	pháp	tư	duy	của
ông	ta	loại	trừ	mọi	ý	định	xây	dựng	một	thế	giới	quan	hạn	chế	về	mặt
chủ	quan.	Trên	kia,	chúng	ta	đã	thấy	ông	Đuy-rinh	là	người	có	mặt	ở
khắp	mọi	nơi,	-	trên	tất	cả	các	thiên	thể	có	thể	được.	Bây	giờ,	chúng
ta	lại	thấy	ông	ta	cái	gì	cũng	biết.	Ông	ta	đã	giải	quyết	những	nhiệm
vụ	cuối	cùng	của	khoa	học,	và	như	vậy	là	ông	ta	đã	bịt	kín	cửa	đi	đến
tương	lai	của	toàn	bộ	khoa	học.

Cũng	như	đối	với	các	hình	thức	cơ	bản	của	tồn	tại,	ông	Đuy-
rinh	cũng	cho	rằng	có	 thể	 trực	 tiếp	rút	 toàn	bộ	môn	 toán	học	 thuần
tuý	 từ	đầu	óc	của	con	người	một	cách	 tiên	nghiệm,	nghĩa	 là	không
cần	đến	kinh	nghiệm	mà	thế	giới	bên	ngoài	cung	cấp	cho	chúng	ta.

Theo	ông	ta:
trong	 toán	học	 thuần	 tuý,	 lý	 tính	phải	dụng	chạm	 tới	 "Những

sản	vật	mà	bản	thân	nó	đã	sáng	tạo	và	tưởng	tượng	ra	một	cách	tự
do";	những	khái	niệm	về	số	và	hình	 là	 "Đối	 tượng	đầy	đủ	của	 toán
học	và	do	bản	thân	toán	học	sáng	tạo	ra",	và	vì	thế	toán	học	"có	một
ý	nghĩa	độc	lập	đối	với	kinh	nghiệm	đặc	biệt	và	đối	với	nội	dung	hiện
thực	của	thế	giới	".

Toán	học	thuần	tuý	có	ý	nghĩa	độc	lập	đối	với	kinh	nghiệm	đặc



biệt	của	mỗi	cá	nhân,	điều	đó	tất	nhiên	là	đúng,	và	điều	đó	cũng	đúng
với	tất	cả	các	sự	thực	đã	được	xác	định	của	khoa	học,	thậm	trí	còn
đúng	đối	với	tất	cả	các	sự	thực	nói	chung.	Cực	tính	của	nam	châm,
thành	phần	 của	nước	gồm	hyđrô	 và	 ô	 xy,	 cái	 sự	 thực	 là	Hegel	 đã
chết	và	ông	Đuy-rinh	đang	sống,	-	tất	cả	những	cái	đó	đều	có	ý	nghĩa
độc	lập	đối	với	kinh	nghiệm	cá	nhân	của	tôi	hay	của	những	người	cá
biệt	khác,	thậm	trí	cũng	độc	lập	đối	với	cả	kinh	nghiệm	của	ông	Đuy-
rinh,	khi	ông	ta	ngủ	giấc	ngủ	của	con	nguời	ngoan	đạo.	Nhưng	cũng
hoàn	toàn	không	đúng	khi	nói	rằng	trong	toán	học	thuần	tuý,	 lý	 tính
chỉ	dụng	chạm	đến	những	sản	vật	mà	bản	 thân	nó	đã	sáng	 tạo	và
tưởng	tượng	ra.	Những	khái	niệm	về	số	và	hình	không	thể	rút	ra	từ
đâu	khác,	mà	chỉ	là	từ	thế	giới	hiện	thực	mà	thôi.	Mười	ngón	tay	mà
người	ta	dùng	để	tập	đếm	nghĩa	là	để	làm	bài	toán	số	học	đầu	tiên,
có	thể	là	bất	cứ	cái	gì	cũng	được,	nhưng	không	chỉ	là	một	sự	tạo	tự
do	của	lý	tính.	Muốn	đếm,	chẳng	những	cần	phải	có	những	đối	tượng
có	 thể	 đếm	 được	mà	 cũng	 đã	 cần	 phải	 có	 cái	 lực	 là	 khi	 khảo	 sát
những	đối	 tượng	đó,	gạt	bỏ	được	tất	cả	những	thuộc	tính	khác	của
chúng	trừ	số	lượng	của	chúng	-	và	năng	lực	này	là	kết	quả	của	một
sự	phát	 triển	 lịch	sử	 lâu	dài,	dựa	 trên	kinh	nghiệm.	Giống	như	khái
niệm	về	số,	khái	niệm	về	hình	cũng	là	hoàn	toàn	mượn	của	thế	giới
bên	ngoài	chứ	không	phải	nảy	sinh	ra	trong	óc	từ	việc	tư	duy	thuần
tuý.	Phải	 có	 những	 vật	 có	 hình	 và	 người	 ta	 phải	 đem	so	 sánh	 các
hình	của	những	vật	ấy,	trước	khi	có	thể	đi	đến	một	khái	niệm	về	hình.
Đối	tượng	của	toán	học	thuần	tuý	là	những	hình	thức	không	gian	và
những	quan	hệ	số	lượng	của	thế	giới	hiện	thực,	tức	là	một	chất	liệu
rất	hiện	thực.	Việc	chất	liệu	này	xuất	hiện	dưới	một	hình	thức	hết	sức
trừu	 tượng,	việc	đó	chỉ	có	 thể	che	đậy	một	cách	yếu	ớt	nguồn	gốc
của	 nó	 từ	 thế	 giới	 bên	 ngoài.	Nhưng	 để	 có	 thể	 nghiên	 cứu	 những
hình	thức	và	quan	hệ	ấy	trong	trạng	thái	thuần	tuý	của	chúng	thì	phải
hoàn	toàn	tách	chúng	ra	khỏi	nội	dung	của	chúng,	gạt	nội	dung	ấy	ra
coi	 như	 là	một	 cái	 gì	 không	 quan	 trọng;	 làm	 như	 vậy,	 ta	 có	 được
những	điểm	không	có	kích	thước,	những	đường	không	có	chiều	dày
và	chiều	rộng,	những	a	và	b,	x	và	y,	những	hằng	số	và	những	biến	số
và	chỉ	sau	rốt	người	 ta	mới	đi	đến	những	sáng	 tạo	 tự	do	và	những
tưởng	tượng	tự	do	của	bản	thân	lý	tính,	tức	là	những	số	ảo.	Ngay	cả
việc	 dẫn	 xuất	một	 đại	 lượng	 toán	 học	 này	 từ	một	 đại	 lượng	 khác,
dường	như	 là	 tiên	nghiệm,	cũng	không	chứng	minh	nguồn	gốc	 tiên
nghiệm	của	chúng,	mà	chỉ	chứng	minh	mối	liên	hệ	hợp	lý	giữa	chúng
với	nhau	mà	thôi.	Trước	khi	đi	đến	các	quan	niệm	rút	ra	hình	trụ	từ
việc	quay	tròn	của	một	hình	chữ	nhật	xung	quanh	một	cạnh	của	nó,
thì	người	ta	đã	phải	nghiên	cứu	một	số	hình	chữ	nhật	và	hình	trụ	hiện



thực,	dù	là	dưới	những	hình	thức	rất	không	hoàn	thiện.	Cũng	như	tất
cả	các	khoa	học	khác,	toán	học	sinh	ra	từ	những	nhu	cầu	thực	tiễn
của	con	người:	Từ	việc	đo	diện	 tích	 các	 khoảnh	đất	 và	 việc	 lường
dung	 tích	của	những	đồ	chứa,	 từ	việc	đếm	 thời	gian	và	 từ	cơ	học.
Nhưng	cũng	như	trong	mọi	lĩnh	vực	của	tư	duy,	đến	một	trình	độ	phát
triển	nào	đó,	những	quy	luật	được	rút	ra	bằng	con	đường	trừu	tượng
hoá	từ	thế	giới	hiện	thực,	cũng	bị	tách	khỏi	thế	giơi	hiện	thực,	bị	đem
đối	lập	với	thế	giới	hiện	thực	như	là	một	cái	gì	độc	lập,	như	là	những
quy	 luật	 từ	bên	ngoài	mà	 thế	giới	phải	 thích	ứng	 theo.	Tình	hình	 là
như	 vậy	 trong	 Xã	 hội	 và	 Nhà	 nước;	 tình	 hình	 cũng	 như	 vậy	 chứ
không	khác	đối	với	môn	toán	học	thuần	tuý,	nó	được	áp	dụng	về	sau
vào	thế	giới,	mặc	dầu	là	nó	được	mượn	từ	chính	thế	giới	đó	và	chỉ
biểu	hiện	một	phần	những	hình	thức	liên	hệ	vốn	có	của	thế	giới	đó	-
và	chính	chỉ	vì	thế	mà	toán	học	nói	chung	mới	có	thể	áp	dụng	được.

Nhưng,	giống	như	ông	Đuy-rinh	 tưởng	 tượng	 rằng	 từ	những
định	đề	toán	học,	những	định	đề	mà

"Xét	 theo	quan	điểm	của	 lô	 -	 gích	 thuần	 tuý	 cũng	 không	 thể
chứng	minh	được	và	không	cần	phải	chứng	minh	"

người	ta	có	thể	rút	ra	toàn	bộ	toán	học	thuần	tuý	mà	không	có
một	 tạp	chất	có	 tính	chất	kinh	nghiệm	nào	cả,	 rồi	sau	đó	đem	 toán
học	thuần	tuý	ấy	ứng	dụng	vào	thế	giới,	-	ông	ta	cũng	tưởng	rằng	có
thể,	thoạt	tiên,	tạo	ra	từ	trong	đầu	óc	của	mình	những	hình	thức	cơ
bản	của	tồn	tại,	những	yếu	tố	giản	đơn	của	mọi	hiểu	biết,	những	định
đề	của	triết	học,	rồi	từ	những	cái	đó	mà	suy	ra	toàn	bộ	triết	học,	hay
tổ	chức	về	vũ	 trụ,	và	ban	bố	một	cách	uy	nghiêm	cái	hiến	pháp	ấy
của	mình	cho	giới	 tự	nhiên	 lại	 tuyệt	nhiên	không	gồm	những	người

Phổ	ủng	hộ	Manteuf	 -	 fel	năm	1850	
[16]

	và	chỉ	có	một	bộ	phận	hết
sức	nhỏ	bé	của	loài	người	là	gồm	những	người	Phổ	như	thế	mà	thôi.

Những	định	đề	toán	học	là	những	biểu	hiện	nội	dung	tư	tưởng
hết	sức	nghèo	nàn	mà	toán	học	bắt	buộc	phải	mường	tượng	của	lô	-
gích	học.	Có	thể	quy	chúng	thành	hai	định	đề	sau	đây:

1.	Chỉnh	thể	thì	lớn	hơn	bộ	phận.	Mệnh	đề	này	chỉ	là	một	cách
nói	thuần	tuý	trùng	lắp,	bởi	vì	xét	về	ý	nghĩa	số	lượng	thì	quan	niệm
"bộ	 phận"	 đã	 có	 trước	 một	 mối	 quan	 hệ	 nhất	 định	 với	 quan	 niệm
"chỉnh	thể"	rôi,	cụ	thể	là	từ	"bộ	phận"	trực	tiếp	nói	lên	rằng	"chỉnh	thể"
số	lượng	là	do	nhiều	"bộ	phận"	số	lượng	họp	thành.	Việc	định	đề	ấy
xác	nhận	một	cách	rõ	ràng	điều	nói	trên	cũng	không	làm	cho	chúng	ta
tiến	 thêm	 được	 bước	 nào.	 Thậm	 chí	 người	 ta	 cũng	 có	 thể	 chứng
minh	trên	một	chừng	mực	nào	đó	lời	nói	trùng	lặp	ấy	bằng	cách	nói
như	sau:	chỉnh	thể	là	cái	gồm	nhiều	bộ	phận;	bộ	phận	là	cái	mà	nếu



đem	 tập	 hợp	 nhiều	 lại	 với	 nhau	 thì	 họp	 thành	 chỉnh	 thể,	 do	 đó	 bộ
phận	nhỏ	hơn	chỉnh	thể,	-	trong	đó	sự	trống	rỗng	của	sự	lặp	lại	làm
cho	sự	trống	rỗng	của	nội	dung	càng	nổi	bật	hơn	nữa.

2.	Nếu	hai	đại	 lượng	bằng	nhau	một	đại	 lượng	thứ	ba	thì	hai
đại	lượng	đó	bằng	nhau.	Như	Hegel	đã	chứng	minh,	mệnh	đề	này	là

một	kết	luận	được	lô	gích	học	đảm	bảo	là	đúng	đắn	
[17]

,	-	do	đó	nó
đã	 chứng	 minh,	 mặc	 dầu	 là	 ở	 ngoài	 lĩnh	 vực	 toán	 học	 thuần	 tuý.
Những	định	đề	khác	về	sự	ngang	bằng	chỉ	 là	sự	phát	triển	lô	-	gích
của	kết	luận	này	mà	thôi.

Dựa	 vào	 những	 luận	 điểm	 ngèo	 nàn	 đó,	 thì	 trong	 toán	 học
cũng	như	trong	bất	cứ	lĩnh	vực	vực	nào	khác,	người	ta	không	thể	tiến
xa	được.	Muốn	tiến	xa	hơn	nữa,	chúng	ta	phải	đưa	những	quan	hệ
hiện	thực	vào,	những	quan	hệ	và	những	hình	thức	không	gian	mượn
của	những	vật	thể	hiện	thực.	Những	quan	niệm	về	đường,	mặt,	góc,
đa	giác,	hình	khối,	hình	cầu,	v.v.,	đều	là	mượn	của	hiện	thực,	và	phải
khá	ngây	thơ	về	tư	tưởng	thì	mới	có	thể	tin	vào	nhứng	nhà	toán	học
cho	rằng	sở	dĩ	có	đường	đầu	tiên	là	do	sự	di	chuyển	của	một	điểm
trong	 không	 gian,	 có	mặt	 đầu	 tiên	 là	 do	 sự	 di	 chuyển	 trong	 không
gian,	có	mặt	đầu	tiên	là	do	sự	di	chuyển	của	một	đường,	có	hình	khối
đầu	 tiên	 là	 do	 sự	di	 chuyển	 của	một	mặt,	 v.v..	Bản	 thân	ngôn	ngữ
cũng	chống	lại	ý	kiến	đó.	Một	hình	toán	học	ba	chiều	thì	được	gọi	là
một	vật	thể,	corpus	solidum,	do	đó	theo	ngay	tiếng	la	tinh,	là	một	vật
thể	có	thể	sờ	mó	được,	và	như	vậy	là	nó	mang	một	tên	gọi	hoàn	toàn
không	phải	mượn	của	trí	tưởng	tượng	tự	do	của	trí	tuệ,	mà	là	mượn
của	hiện	thực	chắc	nịnh.

Nhưng	suy	luận	dài	dòng	như	thế	để	làm	gì?	Sau	khi	đã	nhiệt

liệt	ca	tụng,	ở	trang	42	và	43	
[18]

,	tính	độc	lập	của	toán	học	thuần	tuý
đối	 với	 thế	giới	 kinh	nghiệm,	 tính	 tiên	nghiệm	của	nó,	 cách	nó	vận
dụng	những	sáng	tạo	và	tưởng	tượng	tự	do	của	trí	tuệ	thì	ông	Đuy-
rinh	nói	ở	trang	63	như	sau:

"Cụ	thể,	người	 ta	dễ	không	thấy	rằng	những	yếu	tố	 toán	học
đó	(số,	đại	lượng,	thời	gian,	không	gian	và	vận	động	hình	học),	chỉ	có
tính	chất	ý	niệm	xét	 theo	hình	thức	của	chúng	mà	thôi,	 .	 .	 .	bởi	vậy
những	đại	lượng	tuyệt	đối,	thuộc	bất	cứ	loại	nào,	cũng	đều	là	một	cái
gì	hoàn	toàn	có	tính	chất	kinh	nghiệm"	.	.	.	song	"những	đồ	thức	toán
học	đều	có	thể	có	một	đặc	trưng	tách	rời	khỏi	kinh	nghiệm	nhưng	tuy
vậy	vẫn	đầy	đủ".

Điều	 này	 ít	 nhiều	 đúng	 với	 mọi	 sự	 trừu	 tượng,	 nhưng	 tuyệt
nhiên	không	chững	minh	rằng	sự	trừu	tượng	đó	không	phải	là	rút	ra



từ	hiện	 thực.	Trong	cái	đồ	 thức	về	vũ	 trụ	 thì	 toán	học	 thuần	 tuý	đã
nảy	sinh	ra	từ	tư	duy	thuần	tuý,	-	trong	cái	triết	học	về	tự	nhiên,	nó	lại
là	một	cái	gì	hoàn	toàn	có	tính	chất	kinh	nghiệm,	mượn	của	thế	giới
bên	ngoài,	rồi	bị	tách	ra	khỏi	thế	giới	đó.	Vậy	thì	chúng	ta	nên	tin	cái
nào	bây	giờ?
	



IV.	Đồ	thức	luận	về	vũ	trụ

	 "Tồn	 tại	bao	gồm	 tất	 cả	 là	duy	nhất.	Trong	sự	độc	 lập	 tự	 tại
của	nó,	nó	không	có	một	cái	gì	bên	cạnh	hay	bên	trên	nó.	Ghép	vào
nó	một	tồn	tại	thứ	hai	sẽ	có	nghĩa	là	làm	cho	nó	trở	thành	một	cái	gì
không	phải	nó,	tức	là	thành	một	bộ	hay	một	yếu	tố	của	một	chỉnh	thể
rộng	hơn,	do	chỗ	chúng	ta	mở	rộng	tư	duy	thống	nhất	của	chúng	ta
ra	 như	một	 cái	 khung,	 cho	 nên	 không	 có	 cái	 gì	 phải	 gia	 nhập	 thể
thống	nhất	ấy	của	tư	duy	 lại	có	thể	được	tính	nhị	nguyên	trong	bản
thân	 nó.	 Nhưng	 cũng	 không	 có	 cái	 gì	 có	 thể	 nằm	 ngoài	 thể	 thống
nhất	ấy	của	tư	duy	.	 .	 .	Bản	chất	của	mọi	 tư	duy	 là	ở	chỗ	hợp	nhất
những	yếu	tố	của	ý	thức	thành	một	thể	thống	nhất	...	chính	nhờ	khả
năng	hợp	nhất	đó	của	tư	duy	mà	nảy	sinh	khái	niệm	không	thể	chia
cắt	được	về	thế	giới	,	và	vũ	trụ	như	bản	thân	từ	này	đã	chỉ	rõ,	cũng
được	coi	là	một	cái	gì	trong	đó	tất	cả	mọi	cái	đều	hợp	nhất	thành	một
thể	 thống	 nhất	 ".	 Ông	 Đuy-rinh	 đã	 nói	 như	 vậy.	 Cái	 phương	 pháp
toán	học,	theo	nó	thì:

"Mọi	vấn	đề	đều	phải	được	giải	quyết	bằng	định	đề,	dựa	trên
những	hình	cơ	bản	đơn	giản,	tựa	hồ	như	thể	vấn	đề	ở	đây	là	những
nguyên	lý	.	.	.	đơn	giản	của	toán	học	vậy",	phương	pháp	đó	đã	được
áp	dụng	đầu	tiên	ở	đây.

"Tồn	tại	bao	gồm	tất	cả	là	duy	nhất".	Nếu	lời	nói	trùng	lắp,	việc
lặp	lại	một	cách	đơn	giản,	trong	vị	ngữ,	điều	đã	nói	trong	chủ	từ	-	là
một	định	đề,	thì	đó	là	một	định	đề	thật	sự.	Trong	chủ	từ,	ông	Đuy-rinh
nói	với	chúng	ta	rằng	tồn	tại	bao	trùm	tất	cả	và	trong	vị	ngữ,	ông	ta
dũng	cảm	quả	quyết	rằng	trong	trường	hợp	đó	không	có	cái	gì	nằm
ngoài	tồn	tại	cả.	Cái	"tư	tưởng	sáng	tạo	ra	hệ	thống"	thật	mới	đồ	sộ
làm	sao!

Quả	 thật	 là	 sáng	 tạo	 ra	 hệ	 thống.	 Đọc	 chưa	 quá	 sáu	 dòng
chúng	ta	thấy	ông	Đuy-rinh,	bằng	tính	thống	nhất	của	tư	duy,	đã	biến
tính	duy	nhất	của	tồn	tại	thành	tính	thống	nhất	của	tồn	tại.	vì	bản	chất
của	mọi	tư	duy	là	ở	sự	hợp	nhất	thành	một	thể	thống	nhất,	cho	nên
tồn	 tại	một	khi	được	người	 ta	suy	nghĩ	đến	 thì	nó	chỉ	được	 tư	duy
như	là	một	thể	thống	nhất,	và	khái	niệm	về	thế	giới	là	một	khái	niệm
không	thể	chia	cắt	được;	và	vì	tồn	tại	được	tư	duy,	khái	niệm	về	thế
giới	là	thống	nhất,	cho	nên	tồn	tại	hiện	thực,	thế	giới	hiện	thực,	cũng
là	một	thể	thống	nhất	không	thể	chia	cắt	được.	Và	vì	vậy:

"không	còn	chỗ	nào	cho	thế	giới	bên	kia	nữa,	một	khi	tinh	thần
đã	học	được	cách	bao	quát	tồn	tại	trong	tính	phổ	biến	thuần	nhất	của



nó	".
Đó	là	một	chiến	dịch	đã	làm	lu	mờ	hẳn	các	chiến	dịch	Austerlitf

và	Jena,	Koniggratz	và	Sedan.	bằng	một	vài	mệnh	đề,	qua	chưa	đầy
một	trang,	-	kể	từ	đoạn	chúng	ta	huy	động	định	đề	thứ	nhất	-	chúng
ta	đã	xoá	bỏ,	 loại	 trừ,	tiêu	diệt	được	tất	cả	thế	giới	bên	kia,	 thượng
đế,	thiên	binh,	trời,	địa	ngục,	luyện	ngục,	cùng	với	sự	bất	diệt	của	linh
hồn.

Bằng	 cách	nào	mà	 từ	 tính	 duy	 nhất	 của	 tồn	 tại	 chúng	 ta	 tới
được	tính	thống	nhất	của	tồn	tại?	Bằng	cách	là	nói	chung,	chúng	ta
hình	dung	sự	tồn	tại	ấy.	Một	khi	chúng	ta	đem	tư	duy	thống	nhất	của
chúng	ta	giăng	ra	như	một	cái	khung	bao	trùm	tồn	tại	duy	nhất,	thì	tồn
tại	duy	nhất	liền	trở	thành	một	tồn	tại	thống	nhất	trong	tư	duy;	bởi	vì
bản	chất	của	mọi	tư	duy	là	ở	chỗ	hợp	nhất	những	yếu	tố	của	ý	thức
lại	thành	một	thể	thống	nhất.

Mệnh	đề	sau	là	hoàn	toàn	sai	lầm.	Một	là,	tư	duy	bao	hàm	ở
chỗ	đem	những	đối	tượng	của	nhận	thức	ra	phân	thành	các	yếu	tố,
cũng	như	đem	những	yếu	tố	có	quan	hệ	với	nhau	hợp	thành	một	thể
thống	nhất.	Không	có	phân	tích	thì	không	có	tổng	hợp.	Hai	là,	nếu	tư
duy	không	phạm	sai	 lầm	 thì	nó	chỉ	có	 thể	đem	hợp	nhất	 thành	một
thể	thống	nhất	những	yếu	tố	nào	của	ý	thức	mà	trong	đó	hoặc	trong
những	nguyên	hình	hiện	thực	của	chúng,	tính	thống	nhất	đã	có	sẵn
từ	trước.	Nếu	tôi	gộp	cái	bàn	chải	giày	vào	phạm	trù	thống	nhất	của
loài	có	vú,	thì	cũng	không	phải	vì	thế	mà	nó	sẽ	mọc	ra	những	tuyến
vú	được.	Vậy	thì	sự	thống	nhất	của	tồn	tại,	và	do	đó,	tính	chất	đúng
đắn	của	cái	quan	niệm	coi	tồn	tại	là	thể	thống	nhất,	chính	là	điều	cần
phải	chứng	minh;	và	nếu	ông	Đuy-rinh	cam	đoan	với	chúng	ta	rằng
ông	ta	cũng	quan	niệm	tồn	tại	là	thể	thống	nhất	chứ	không	phải	là	thể
nhị	 nguyên	chẳng	hạn,	 thì	 như	 thế	chẳng	qua	ông	chỉ	mới	nói	 cho
chúng	ta	biết	ý	kiến	cá	nhân	của	ông	ta	mà	thôi,	ý	kiến	đó	không	có
tính	chất	bắt	buộc	đối	với	ai	cả.

Nếu	 chúng	 ta	 muốn	 hình	 dung	 tiến	 trình	 tư	 duy	 của	 ông	 ta
dưới	dạng	thuần	tuý,	thì	nó	là	như	thế	này:	Tôi	bắt	đầu	từ	tồn	tại.	Do
đó	tôi	tư	duy	về	tồn	tại.	Tư	duy	về	tồn	tại	là	thống	nhất.	Nhưng	tư	duy
và	tồn	tại	phải	phù	hợp	với	nhau,	chúng	tương	ứng	với	nhau,	"bù	trừ
cho	nhau".	Do	đó,	trong	hiện	thực,	tồn	tại	cũng	là	thống	nhất.	Do	đó,
không	 có	 cái	 "thế	 giới	 bên	 kia".	 Nhưng	 nếu	 ông	 Đuy-rinh	 nói	 với
chúng	ta	một	cách	thẳng	thắn	như	vậy,	chứ	không	chiêu	đãi	chúng	ta
bằng	những	lời	tiên	tri	trên	đây	thì	toàn	bộ	hệ	tư	tưởng	của	ông	ta	đã
bộc	 lộ	 rõ	 rồi.	 Muốn	 dùng	 sự	 đồng	 nhất	 giữa	 tư	 duy	 và	 tồn	 tại	 để
chứng	minh	tính	hiện	thực	của	một	kết	quả	nào	đó	của	tư	duy,	thì	đó
chính	là	một	trong	những	điều	tưởng	tượng	mê	sảng	điên	rồ	nhất	của



-	một	Hegel.
Ngay	 nếu	 như	 toàn	 bộ	 sự	 chứng	minh	 của	 ông	Đuy-rinh	 có

đúng	đi	nữa	 thì	ông	 ta	cũng	vẫn	chưa	giành	được	một	 tấc	đất	nào
của	 những	 người	 duy	 linh	 chủ	 nghĩa.	 Những	 người	 duy	 linh	 chủ
nghĩa	sẽ	trả	lời	ông	ta	một	cách	ngắn	gọn:	đối	với	chúng	tôi	cũng	vậy,
thế	giới	là	không	thể	tách	rời;	việc	phân	thành	trần	thế	và	thế	giới	bên
kia	chỉ	 tồn	tại	đối	với	quan	điểm	đặc	biệt	 trần	thế,	mang	nặng	tội	 tổ
tông	mà	thôi;	còn	tự	nó	và	vì	nó,	tức	là	trong	bản	thân	thượng	đế,	thì
toàn	 bộ	 tồn	 tại	 là	 thống	 nhất.	 Và	 họ	 sẽ	 đi	 theo	 ông	 Đuy-rinh	 đến
những	thiên	thể	yêu	thích	nhất	khác	của	ông,	và	họ	sẽ	chỉ	cho	ông	ta
thấy	một	hay	nhiều	thiên	thể	ở	đó	không	có	tội	tổ	tông,	do	đó	không
có	sự	đối	 lập	giữa	 trần	 thế	 và	 thế	giới	 bên	 kia,	 và	ở	đó	 tính	 thống
nhất	của	thế	giới	là	một	tín	điều.

Điều	 khôi	 hài	 nhất	 trong	 việc	 này	 là	 để	 chứng	minh	 từ	 khái
niệm	tồn	tại	rằng	thượng	đế	không	tồn	tại,	ông	Đuy-rinh	đã	vận	dụng
ngay	cách	minh	của	bản	thể	luận	về	sự	tồn	tại	của	thượng	đế.	Cách
chứng	minh	đó	như	thế	này:	khi	chúng	ta	suy	nghĩ	về	thượng	đế,	thì
chúng	ta	suy	nghĩ	về	thượng	đế	như	là	một	tổng	thể	của	tất	cả	mọi
sự	hoàn	mỹ.	Nhưng	thuộc	 tổng	thể	của	 tất	cả	mọi	sự	hoàn	mỹ	này
trước	 hết	 là	 sự	 tồn	 tại,	 vì	một	 sinh	 vật	 không	 tồn	 tại	 thì	 nhất	 định
không	hoàn	mỹ.	Vì	 vậy,	 trong	những	 tính	hoàn	mỹ	của	 thượng	đế,
chúng	ta	phải	kể	cả	sự	tồn	tại.	Vì	vậy,	thượng	đế	phải	tồn	tại.	-	ông
Đuy-rinh	cũng	suy	 luận	đúng	hệt	như	vậy:	khi	chúng	ta	suy	nghĩ	về
tồn	tại,	chúng	ta	suy	nghĩ	về	tồn	tại	như	là	một	khái	niệm.	Cái	gì	đã
được	bao	trùm	trong	một	khái	niệm	thì	cái	ấy	 là	 thống	nhất.	Do	đó,
nếu	tồn	tại	không	thống	nhất	thì	nó	sẽ	không	phù	hợp	với	khái	niệm
của	bản	thân	nó.	Cho	nên,	nó	phải	là	thống	nhất.	Cho	nên	không	có
thượng	đế,	v.v..

Khi	chúng	ta	nói	đến	tồn	tại	và	chỉ	nói	đến	tồn	tại	thôi	thì	tính
thống	nhất	chỉ	có	 thể	 là	ở	chỗ	tất	cả	những	đối	 tượng	mà	chúng	ta
nói	dến,	đều	có,	đều	tồn	tại.	Chúng	được	tư	duy	tập	hợp	lại	trong	thể
thống	nhất	của	 tồn	 tại	ấy,	chứ	không	phải	 trong	 thể	 thống	nhất	nào
khác;	và	lời	khẳng	định	-	chung	cho	tất	cả	những	đối	tượng	đó	-	nói
rằng	chúng	đang	tồn	tại,	không	những	không	thể	mang	lại	cho	chúng
những	thuộc	tính	khác,	chung	hay	không	chung,	mà	lúc	đầu	còn	gạt
tất	cả	những	thuộc	tính	ấy	ra	khỏi	sự	nghiên	cứu.	Bởi	vì	nếu	chúng	ta
xa	rời,	dù	chỉ	là	một	ly,	cái	sự	thật	cơ	bản	giản	đơn	là	tất	cả	những
đối	tượng	đó	đều	có	thuộc	tính	chung	là	tồn	tại	thì	trước	mắt	chúng	ta
liền	xuất	hiện	những	sự	khác	biệt	giữa	những	đối	tượng	ấy	-	còn	tìm
hiểu	xem	những	sự	khác	biệt	đó	là	ở	chỗ	cái	này	đen,	cái	kia	trắng,
cái	này	có	linh	hồn,	cái	kia	không	có	linh	hồn,	hoặc	cái	này	thuộc	về



trần	thế,	cái	kia	thuộc	về	thế	giới	bên	kia,	thì	chúng	ta	không	thể	kết
luận	được	về	tất	cả	những	cái	đó	nếu	chỉ	căn	cứ	vào	các	sự	việc	là
tất	cả	chúng	đều	có	cùng	một	thuộc	tính	là	tồn	tại.

Tính	thống	nhất	của	thế	giới	không	phải	là	ở	sự	tồn	tại	của	nó,
mặc	dù	tồn	tại	là	tiền	đề	của	tính	thống	nhất	của	nó,	vì	trước	khi	thế
giới	có	thể	là	một	thể	thống	nhất	thì	trước	hết	thế	giới	phải	tồn	tại	đã.
Tồn	tại	nói	chung	vẫn	 là	một	vấn	đề	còn	bỏ	ngỏ,	kể	từ	cái	giới	hạn
mà	ở	đó	tầm	nhìn	của	chúng	ta	chấm	dứt.	Tính	thống	nhất	thực	sự
của	thế	giới	là	ở	tính	chất	vật	chất	của	nó,	và	tính	vật	chất	này	được
chứng	minh	không	phải	bằng	vài	ba	lời	lẽ	khéo	léo	của	kẻ	làm	trò	ảo
thuật,	mà	bằng	một	sự	phát	triển	lâu	dài	và	khó	khăn	của	triết	học	và
khoa	học	tự	nhiên.

Chúng	ta	hãy	đọc	tiếp.	Tồn	tại	mà	ông	Đuy-rinh	nói	với	chúng
ta	không	phải	là

"cái	 tồn	 tại	 thuần	 tuý,	 không	biến	đổi,	 không	được	có	những
tính	 quy	 định	 đặc	 thù	 nào,	 và	 thực	 ra	 chỉ	 là	 cái	 giống	 như	 sự	 hư
không	của	tư	duy	hay	sự	không	có	tư	duy".

Nhưng	ngay	sau	đó,	 chung	 ta	sẽ	 thấy	 rằng	 thế	giới	 của	ông
Đuy-rinh	quả	 thật	bắt	đầu	bằng	một	 thứ	 tồn	 tại	hoàn	 toàn	không	có
mọi	khác	biệt	bên	trong	nào,	không	có	mọi	vận	động	và	biến	hoá	nào;
do	đó	trên	thực	tế	chỉ	là	cái	giống	như	sự	hư	không	của	tư	duy,	tức	là
một	sự	hư	không	thật	sự.	Trạng	thái	khác	biệt,	biến	đổi	hiện	nay	của
thế	giới,	trạng	thái	biểu	hiện	một	sự	phát	triển,	một	sự	hình	thành,	chỉ
phát	 triển	 từ	sự	 tồn	 tại	 -	hư	không	ấy;	và	chỉ	 sau	khi	hiểu	điều	đó,
chúng	ta	mới	có	thể,	cũng	trong	sự	chuyển	hoá	vĩnh	cửu	ấy,

"nắm	được	khái	niệm	về	tồn	tại	phổ	biến,	không	biến	đổi."
Thế	là	giờ	đây	chúng	ta	có	được	cái	khái	niệm	tồn	tại	vào	một

giai	đoạn	cao	hơn,	ở	đó	nó	bao	hàm	tính	cố	định	cũng	như	tính	biến
đổi,	tồn	tại	cũng	như	sự	hình	thành.	Đến	đây	chúng	ta	thấy	rằng

"giống	 và	 loài,	 hay	 nói	 chung	 cái	 phổ	 biến	 và	 cái	 đặc	 thù	 là
những	 phương	 pháp	 đơn	 giản	 nhất	 để	 phân	 biệt,	 những	 phương
pháp	mà	không	có	thì	không	thể	hiểu	được	kết	cấu	của	sự	vật".

Nhưng	đó	là	những	phương	pháp	để	phân	biệt	về	chất;	và	sau
khi	đã	xem	xét	chúng,	chúng	ta	lại	đọc	tiếp:

"đối	 lập	 với	 giống	 và	 khái	 niệm	 về	 đại	 lượng,	 coi	 đó	 là	 cái
thuần	nhất,	trong	đó	không	còn	có	sự	phân	biệt	nào	về	loài	nữa";

nghĩa	 là	 từ	chất,	 chúng	 ta	chuyển	sang	 lượng,	mà	 lượng	 thì
bao	giờ	cũng	"có	thể	đo	được".

Bây	giờ	chúng	ta	thử	đem	"những	đồ	thức	có	hiệu	lực	chung
được	 phác	 hoạ	 một	 cách	 tinh	 tế"	 và	 cái	 "quan	 điểm	 thực	 sự	 phê
phán"	đó	ra	so	sánh	với	những	sự	thô	thiển,	những	ý	kiến	hồ	đồ	và



những	điều	 tưởng	 tượng	mê	sảng	của	một	Hegel	nào	đó	xem	sao.
Chúng	ta	lại	thấy	rừng	lôgích	học	của	Hegel	bắt	đầu	từ	tồn	tại	-	hệt
như	ở	ông	Đuy-rinh;	rằng	tồn	tại	thể	hiện	ra	là	hư	không,	giống	như	ở
ông	Đuy-rinh;	rằng	tồn	tại	-	hư	không	ấy,	người	ta	bước	sang	sự	hình
thành	mà	kết	quả	là	tồn	tại	hiện	có	[1*],	tức	là	một	hình	thức	cao	hơn,
được	chứa	đầy	hơn	cả	tồn	tại[2*]	-	hoàn	toàn	giống	như	ở	ông	Đuy-
rinh.	Tồn	tại	hiện	có	dẫn	đến	chất,	chất	dẫn	đến	lượng	-	cũng	hoàn
toàn	 giống	 như	ở	 ông	Đuy-rinh.	 Để	 không	 còn	 thiếu	 sót	 gì	 về	 căn
bản,	ông	Đuy-rinh	kề	với	chúng	ta	nhân	một	cơ	hội	khác:

"Bất	 chấp	 tất	 cả	 tính	 chất	 tiệm	 tiền	 về	 lượng,	 người	 ta	 chỉ
bước	từ	lĩnh	vực	không	có	cảm	giác	qua	lĩnh	vực	có	cảm	giác	bằng
một	 bước	 nhảy	 vọt	 về	 chất,	một	 bước	 nhảy	mà	 chúng	 ta...	 có	 thể
khẳng	định	rằng	nó	khác	đến	vô	cùng	tận	với	sự	tăng	giảm	dần	dần
đơn	thuần	của	cùng	một	thuộc	tính".

Đó	chính	là	cái	đường	nút	của	những	quan	hệ	về	mức	độ	của
Hegel,	 trên	đó	ở	những	điểm	nút	nhất	định,	một	 sự	 tăng	 thêm	hay
giảm	bớt	thuần	tuý	về	lượng	sẽ	gây	nên	một	bước	nhảy	vọt	về	chất,
ví	dụ	như	khi	 làm	cho	nước	nóng	 thêm	hay	 lạnh	đi	 thì	điểm	sôi	 và
điểm	đóng	băng	là	những	điểm	nút,	ở	đó	-	dưới	áp	suất	bình	thường
của	không	khí	-	bước	nhảy	vọt	sang	trạng	thái	kết	tụ	mới	sẽ	diễn	ra,
tức	là	ở	đó	lượng	biến	thành	chất.

Chúng	ta	cũng	đã	thử	nghiên	cứu	đến	tận	gốc	rễ,	và	đã	thấy
rằng	những	gốc	rễ	của	những	đồ	thức	cơ	bản	đi	đến	tận	gốc	rễ	của
ông	Đuy-rinh	là	...	"những	điều	tưởng	tượng	mê	sảng	của	một	Hegel
nào	đó,	 những	phạm	 trù	 của	 "Lô-gích	học"	 của	Hegel,	 phần	 I,	Học
thuyết	về	tồn	tại,	theo	đúng	cái	"trình	tự"	của	Hegel	trước	kia	và	hầu
như	chẳng	có	một	mưu	toan	nào	nhằm	che	đậy	sự	cóp	nhặt!

Nhưng	không	tự	bằng	lòng	với	việc	mượn	của	người	tiền	bối	-
bị	ông	ta	vu	khống	nhiều	hơn	cả	-	toàn	bộ	cái	đồ	thức	về	người	đó,
ông	Đuy-rinh,	sau	khi	tự	mình	nêu	ra	ví	dụ	trên	đây	về	bước	chuyển
có	tính	chất	nhảy	vọt	từ	lượng	sang	chất,	còn	trâng	tráo	nói	về	Mác:

"Lẽ	nào	 lại	không	buồn	cười	khi	 thấy	 lời	viện	dẫn"	(của	Mác)
"chẳng	hạn,	đến	cái	quan	niệm	rối	rắm	và	mơ	hồ	của	Hegel	nói	rằng
lượng	chuyển	hoá	thành	chất!"

Quan	 niệm	 rối	 rắm	mơ	 hồ!	 Vậy	 thì	 ở	 đây,	 ai	 là	 người	 đã	 bị
chuyển	hoá,	và	ai	là	người	đáng	buồn	cười	thưa	ông	Đuy-rinh?

Như	vậy	là	tất	cả	những	lời	châu	ngọc	trên	đây	không	những
không	 "được	 giải	 quyết	 bằng	 định	 đề"	 như	 đã	 quy	 định	 mà	 chỉ	 là
được	đưa	từ	ngoài	vào,	tức	là	từ	"Lô-gích	học"	của	Hegel.	Hơn	nữa
lại	đưa	vào	đến	mức	mà	trong	toàn	chương	trình	người	ta	không	thấy

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_05.htm#n1kf
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_05.htm#n2kf


có	ngay	cả	bóng	dáng	một	mối	 liên	hệ	bên	 trong	nào	mà	 lại	không
mượn	của	Hegel,	và	rốt	cuộc	thì	tất	cả	đều	quy	thành	một	sự	triết	lý
rỗng	tuếch	về	không	gian	và	thời	gian,	về	cố	định	và	biến	đổi.

Từ	 tồn	 tại,	Hegel	chuyển	sang	bản	chất,	sang	biện	chứng.	ở
đây,	ông	xem	xét	những	tính	quy	luật	của	tư	duy,	những	mặt	đối	lập
và	những	mâu	thuẫn	bên	trong	của	các	tính	quy	định	đó,	ví	dụ	như
khẳng	định	và	phủ	định,	rồi	ông	đi	đến	tính	nhân	quả,	tức	là	quan	hệ
giữa	nguyên	nhân	và	kết	quả,	và	ông	kết	thúc	bằng	tính	tất	yếu.	Ông
Đuy-rinh	 cũng	 như	 làm	 cái	 gì	 khác	 hơn.	 Cái	 mà	 Hegel	 gọi	 là	 học
thuyết	về	bản	chất	thì	ông	Đuy-rinh	chuyển	sang	ngôn	ngữ	của	ông
ta	 là:	những	 thuộc	 tính	 lô-gích	của	 tồn	 tại.	Nhưng	những	 thuộc	 tính
này	bao	gồm	trước	hết	là	ở	trong	"sự	đối	kháng	của	các	lực	lượng",
trong	các	mặt	đối	lập.	Ngược	lại,	ông	Đuy-rinh	triệt	để	phủ	nhận	mâu
thuẫn;	sau	này	chúng	ta	sẽ	trở	lại	đề	tài	này.	Sau	đó	ông	ta	chuyển
sang	 tính	nhân	quả	và	 từ	đó	chuyển	sang	 tính	 tất	 yếu.	Do	đó,	nếu
ông	Đuy-rinh	nói	về	mình	rằng:

"Chúng	tôi,	những	người	không	triết	lý	từ	cái	lồng",
thì	chắc	hẳn	 là	ông	 ta	muốn	nói	 rằng	ông	 ta	 triết	 lý	 trong	cái

lồng,	 cụ	 thể	 là	 trong	 cái	 lồng	đồ	 thức	 luận	 về	những	phạm	 trù	 của
Hegel.

[1*].Dasein
[2*].	Sein

	

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_05.htm#n1ks
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_05.htm#n2ks


Triết	học	về	tự	nhiên

		



V.	Không	gian	và	thời	gian.

	 Bây	giờ,	chúng	 ta	nói	sang	 triết	học	về	 tự	nhiên.	Ở	đây,	ông
Đuy-rinh	lại	có	đầy	đủ	lý	do	để	không	hài	lòng	về	những	tiền	bối	của
ông.

Triết	học	về	 tự	nhiên	"đã	suy	đồi	đến	mức	trở	 thành	một	 thứ
thơ	văn	giả	hiệu	rỗng	tuếch	và	dựa	trên	sự	ngu	dốt",	và	"đã	trở	thành
số	 phận	 của	 thứ	 triết	 lý	 đánh	 đĩ	 của	một	 Schelling	 hoặc	 những	 kẻ
cùng	loại,	cố	đóng	vai	trò	của	các	hoạ	sĩ	phụng	thờ	cái	tuyệt	đối	và
mê	hoặc	công	chúng".	Sự	mệt	mỏi	đã	giải	thoát	chúng	ta	khỏi	những
"quái	vật"	ấy,	nhưng	cho	đến	nay,	nó	chỉ	mới	nhường	chỗ	cho	 "sự
giao	động"	mà	thôi	"còn	về	công	chúng	đông	đảo,	thì	như	mọi	người
đều	biết,	ở	đây	sự	ra	đi	của	một	tay	bịp	bợm	lớn	thường	chỉ	 là	một
dịp	cho	kẻ	kế	vị	cỡ	nhỏ	hơn,	nhưng	thạo	nghề	hơn,	bày	lại	món	hàng
của	kẻ	bịp	bợm	trước	dưới	một	nhãn	hiệu	khác".	Chính	những	nhà
khoa	học	tự	nhiên	cũng	không	"muốn	dạo	chơi	trong	cái	vương	quốc
của	những	tư	tưởng	bao	trùm	cả	thế	giới"	và	do	đó,	trong	lĩnh	vực	lý
luận,	họ	chỉ	đưa	ra	"những	kết	luận	vội	vã	rời	rạc".

Tóm	lại	ở	đây	rất	cần	có	sự	giúp	đỡ,	và	may	mắn	thay,	đã	có
sẵn	ông	Đuy-rinh.

Để	 đánh	 giá	 đúng	 những	 sự	 phát	 hiện	 tiếp	 theo	 về	 sự	 phát
triển	 của	 thế	 giới	 trong	 thời	 gian	 và	 sự	 giới	 hạn	 của	 thế	 giới	 trong
không	gian,	chúng	ta	buộc	phải	nói	trở	lại	về	một	vài	đoạn	trong	"đồ
thức	luận	về	vũ	trụ".

Tồn	tại	-	vẫn	lại	nhất	trí	với	Hegel	("Bách	khoa	toàn	thư",	$93)
-	được	người	ta	gán	cho	cái	tính	vô	tận	-	cái	mà	Hegel	gọi	là	tính	vô
tận	xấu	-	và	sau	đó	người	ta	nghiên	cứu	tính	vô	tận	ấy.

"Hình	thức	rõ	rệt	nhất	của	tính	vô	tận	có	thể	quan	niệm	được
một	cách	không	có	mâu	thuẫn,là	sự	tích	 luỹ	cô	hạn	những	số	trong
chuỗi	số...	Cũng	như	ta	có	thể	thêm	một	đơn	vị	nào	vào	mỗi	số	mà
không	bao	giờ	làm	cạn	được	khả	năng	tiếp	tục	đếm,	thì	tiếp	sau	mỗi
trạng	thái	của	tồn	tại	cũng	đều	có	một	trạng	thái	khác,	và	tính	vô	tận
chính	là	ở	sự	nảy	sinh	một	cách	vô	hạn	những	trạng	thái	đó.	Vì	vậy
tính	vô	tận	chính	là	ở	sự	nảy	sinh	một	cách	vô	hạn	những	trạng	thái
đó.	Vì	vậy	tính	vô	tận	đó	được	suy	nghĩ	một	cách	chính	xác,	cũng	chỉ
có	một	 hình	 thức	 cơ	 bản	 với	một	 hướng	duy	 nhất	mà	 thôi.	 Bởi	 vì,
mặc	dầu	đối	với	tư	duy	của	chúng	ta,	hình	dung	sự	tích	luỹ	các	trạng
thái	 luôn	luôn	biến	đổi	theo	hướng	này	hay	hướng	ngược	lại	 là	một
việc	không	quan	 trọng,	nhưng	dẫu	sao	 tính	vô	 tận	đi	giật	 lùi	 chẳng



qua	cũng	chỉ	 là	một	hình	ảnh	do	một	biểu	 tượng	quá	vội	vã	 tạo	ra.
Thật	vậy,	vì	trong	thực	tế	sự	tích	luỹ	ấy	phải	theo	hướng	ngược	lại,
cho	nên	trong	mỗi	trạng	thái	cá	biệt	của	nó,	nó	sẽ	để	lại	đằng	sau	nó
một	chuỗi	số	dài	vô	tận.	Nhưng	như	thế	là	chúng	ta	lại	mắc	vào	mối
mâu	 thuẫn	 không	 thể	 chấp	 nhận	 được	 về	một	 chuỗi	 vô	 tận	 có	 thể
đếm	được	và	vì	thế	giả	định	rằng	tính	vô	tận	có	một	hướng	thứ	hai
nữa	thì	thật	là	vô	nghĩa."

Kết	luận	thứ	nhất	rút	ra	từ	quan	niệm	đó	về	tính	vô	tận	là:	mối
liên	hệ	nhân	quả	 trong	 thế	giới	vào	một	 lúc	nào	đó	đã	phải	có	 thời
điểm	khởi	đầu	của	nó:

"một	chuỗi	vô	tận	những	nguyên	nhân	đã	xấp	nối	đuôi	nhau	là
một	điều	không	thể	có	được,	chỉ	là	vì	nó	giả	định	một	sự	hằng	hà	vô
số	mà	lại	đếm	được".

Như	thế	là	nguyên	nhân	cuối	cùng	đã	được	chứng	minh.
Hậu	quả	thứ	hai	là:
"quy	luật	về	con	số	xác	định:	chỉ	có	thể	quan	niệm	được	một

sự	 tích	 luỹ	 những	 thành	 phần	 giống	 nhau	 của	một	 chủng	 loại	 hiện
thực	nào	đó	gồm	những	vật	thể	độc	lập,	như	là	việc	hình	thành	một
con	 số	 nhất	 định".	 Không	 những	 con	 số	 hiện	 có	 của	 các	 thiên	 thể
trong	mỗi	lúc	phải	là	một	con	số	xác	định	tự	nó,	mà	cả	tổng	số	những
phần	vật	chất	độc	lập	nhỏ	nhất	tồn	tại	trên	thế	giới	cũng	phải	là	như
vậy.	Tính	tất	yếu	này	là	lý	do	thực	sự	giải	thích	tại	sao	lại	không	thể
quan	niệm	một	hợp	chất	nào	không	có	nguyên	tử.	Mọi	sự	phân	chia
hiện	thực	bao	giờ	cũng	có	một	giới	hạn	dứt	khoát	và	phải	có	tính	giới
hạn	như	thế,	nếu	không	thì	sẽ	gặp	mâu	thuẫn	là	một	sự	hằng	hà	vô
số	mà	lại	đếm	được.	Cũng	vì	lẽ	ấy	mà	không	những	số	vòng	quả	đất
xoay	quanh	mặt	 trời	 từ	 trước	đến	nay	phải	 là	một	số	xác	định	mặc
dầu	không	thể	nói	rõ	là	bao	nhiêu,	nhưng	tất	cả	các	quá	trình	chu	kỳ
trong	tự	nhiên	cũng	đều	phải	có	một	khởi	điểm,	và	tất	cả	mọi	sự	phân
biệt,	tất	cả	những	tính	nhiều	vẻ	nối	tiếp	nhau	trong	tự	nhiên	cũng	đều
phải	bắt	nguồn	 từ	một	 trạng	 thái	bất	biến.	Trạng	 thái	này	có	 thể	đã
tồn	 tại	 từ	rất	 lâu	mà	không	có	mâu	thuẫn;	song	ngay	cả	quan	niệm
trên	dây	cũng	sẽ	bị	loại	trừ	nếu	bản	thân	thời	gian	gồm	có	những	bộ
phận	hiện	thực	chứ	không	phải	bị	lý	trí	của	chúng	ta	phân	chia	ra	một
cách	tuỳ	tiện,	chỉ	bằng	cách	giả	định	những	khả	năng	trên	ý	niệm	với
nội	dung	hiện	thực	và	bên	trong	không	giống	nhau	của	thời	gian	thì
lại	khác;	việc	thực	tế	nhét	đầy	thời	gian	bằng	những	sự	kiện	có	thể
phân	biệt	được	và	những	hình	thức	tồn	tại	của	lĩnh	vực	đó,	-	chính	do
tính	chất	có	thể	phân	biệt	được	của	nó,	-	đều	thuộc	phạm	vi	có	thể
đếm	 được.	Nếu	 chúng	 ta	 tưởng	 tượng	 ra	một	 trạng	 thái	 không	 có
những	biến	đổi	và	trong	sự	đồng	nhất	của	nó	với	bản	thân,	nó	tuyệt



đối	không	thể	hiện	những	sự	phân	biệt	nào	trong	trình	tự	kế	tục	cả,
thì	một	khái	niệm	riêng	hơn	về	thời	gian	cũng	sẽ	chuyển	thành	một
quan	niệm	chung	hơn	về	tồn	tại.	Sự	tích	luỹ	của	một	thời	gian	trống
rỗng	phải	có	nghĩa	 là	cái	gì,	điều	đó	 thậm	chí	không	 thể	hình	dung
được.	Ông	Đuy-rinh	đã	nói	như	vậy	và	ông	ta	lấy	làm	đắc	ý	không	ít
về	ý	nghĩa	của	những	phát	hiện	ấy.	Thoạt	tiên	ông	ta	mong	mỏi	rằng
người	ta	"ít	nhất	cũng	sẽ	không	coi	đó	là	một	chân	lý	không	đáng	kể",
nhưng	sau	đó,	ông	ta	nói:

"Người	 ta	hãy	nhớ	 lại	 những	phương	pháp	cực	kỳ	đơn	giản
nhờ	đó	mà	chúng	tôi	đã	đem	lại	cho	các	khái	niệm	về	tính	vô	tận	và
cho	sự	phê	phán	những	khái	niệm	ấy	một	tầm	quan	trọng	từ	trước	tới
nay	chưa	 từng	biết	đến...	hãy	nhớ	 lại	những	yếu	 tố	của	quan	niệm
phổ	biến	về	không	gian	và	về	thời	gian,	đuợc	cấu	tạo	một	cách	đơn
giản	đến	như	thế,	nhờ	việc	đi	sâu	và	làm	cho	rõ	thêm	hiện	nay."

Chúng	tôi	đã	đem	lại!	Việc	đi	sâu	vào	làm	cho	rõ	thêm!	Chúng
tôi	 là	ai	và	cái	hiện	nay	ấy	là	vào	lúc	nào?	Ai	đi	sau	vào	làm	cho	rõ
thêm?

"Luận	điểm.	Thế	giới	có	khởi	điểm	trong	thời	gian	và	cũng	có
giới	hạn	trong	không	gian.	-	Chứng	minh:	Thật	vậy,	nếu	cho	rằng	thế
giới	 không	có	điểm	khởi	đầu	 trong	 thời	gian	 thì	 trước	mỗi	một	 thời
điểm	nhất	định	đều	có	cả	một	vĩnh	cửu	đã	trôi	qua,	và	do	đó	có	một
chuỗi	vô	 tận	những	 trạng	 thái	kế	 tiếp	nhau	của	những	sự	vật	 trong
thế	giới	đã	trôi	qua.	Nhưng	tính	vô	tận	của	một	chuỗi	chính	là	ở	chỗ
chuỗi	đó	không	bao	giờ	có	 thể	kết	 thúc	bằng	một	sự	 tổng	hợp	 liên
tiếp	được.	Vì	 vậy,	 cái	 chuỗi	 vô	 tận	đã	 trôi	 qua	 của	 thế	giới	 là	 điều
không	thể	có	được;	do	đó,	khởi	điểm	của	thế	giới	là	điều	kiện	tất	yếu
của	sự	tồn	tại	của	nó,	-	đó	là	điểm	đầu	tiên	cần	chứng	minh.	-	Còn	về
điểm	thứ	hai,	nếu	lại	thừa	nhận	điều	ngược	lại	thì	thế	giới	sẽ	là	một
tổng	thể	vô	hạn	nhất	định	của	bất	cứ	biểu	tượng	trực	quan	nào,	thì
chúng	 ta	 chỉ	 có	 thể	 quan	niệm	được	đại	 lượng	đó	 bằng	 cách	 tổng
hợp	các	bộ	phận,	còn	toàn	bộ	của	một	lượng	như	thế	-	chỉ	bằng	cách
tổng	hợp	đầy	đủ	hoặc	chỉ	bằng	cách	 lặp	 lại	việc	kết	hợp	đơn	vị	với
bản	thân	nó.	Vì	vậy,	muốn	quan	niệm	thế	giới	choán	đầy	tất	cả	các
không	 gian	 như	 là	một	 tổng	 thể,	 thì	 phải	 coi	 sự	 tổng	 hợp	 liên	 tiếp
những	bộ	phận	của	 thế	giới	vô	 tận	 là	một	sự	 tổng	hợp	hoàn	 thiện,
nghĩa	là	phải	coi	cái	thời	gian	vô	tận,	cần	thiết	để	đếm	tất	cả	các	sự
vật	cùng	tồn	tại,	như	là	đã	trôi	qua	rồi,	đây	là	một	điều	không	thể	làm
được.	Vậy	không	thể	coi	một	hợp	thể	vô	tận	những	vật	hiện	thực	là
một	tổng	thể	nhất	định	có	cùng	một	lúc.	Do	đó,	xét	về	bề	rộng	của	nó
trong	không	gian	 thì	 thế	giới	 không	phải	 là	vô	 tận	mà	 là	nằm	 trong
những	giới	hạn	của	nó:	đó	là	điểm	thứ	hai"	(cần	phải	chứng	minh).



Những	 câu	 trên	 đây	 được	 sao	 y	 nguyên	 văn	 từ	 một	 quyển
sách	nổi	tiếng	xuất	bản	lần	đầu	tiên	năm	1871,	nhan	đề	là	"Phê	phán
lý	 tính	 thuần	 tuý"	 của	 Immanuel	 Kant,	 trong	 đó	 bất	 cứ	 người	 nào
cũng	có	thể	đọc	thấy	những	lời	trên	đây	trong	phần	I,	đoạn	II,	quyển
II,	chương	II,	mục	2:	Sự	tự	mâu	thuẫn[1*]	 thứ	nhất	của	 lý	 tính	 thuần
tuý.	Như	vậy	 là	ông	Đuy-rinh	chỉ	 có	niềm	vinh	quang	 là	đã	gán	cái
tên:	"quy	luật	về	tính	xác	định	của	mỗi	số"	cho	một	ý	kiến	mà	Kant	đã
nói	 ra,	và	đã	phát	hiện	ra	rằng	đã	có	một	 thời	kỳ	chưa	có	 thời	gian
nhưng	vẫn	có	thế	giới.	Còn	về	tất	cả	những	cái	khác,	tức	là	về	tất	cả
những	cái	gì	còn	có	đôi	chút	ý	nghĩa	 trong	những	 lập	 luận	của	ông
Đuy-rinh,	thì	đó	là	"chúng	tôi"	-	tức	là	Immanuel	Kant,	và	"hiện	tại"	thì
chỉ	cách	đây	mới	có	95	năm.	Quả	thật	là	"cực	kỳ	đơn	giản"!	"Cái	tầm
quan	trọng	từ	trước	đến	nay	chưa	từng	biết	đến	thật	là	tuyệt	vời	làm
sao"!

Nhưng	Kant	cũng	không	hề	khẳng	định	rằng	những	luận	điểm
trên	đây	đã	được	xác	 lập	dứt	 khoát	bằng	sự	chứng	minh	của	ông.
Trái	lại	thế.	Ngay	cạnh	trang	đó,	Kant	khẳng	định	và	chứng	minh	điều
ngược	lại:	thế	giới	không	có	điểm	khởi	đầu	trong	thời	gian	và	không
có	điểm	kết	thúc	trong	không	gian,	và	chính	vì	cả	hai	điều	đó	nên	có
thể	 chứng	 minh	 được	 nên	 Kant	 mới	 đưa	 ra	 cái	 tự	 mâu	 thuẫn
[Antinomie],	tức	là	một	mâu	thuẫn	không	thể	giải	quyết	được.	Nhưng
con	 người	 dũng	 cảm	 chuyên	 chế	 tạo	 ra	 những	 "kết	 luận	 và	 quan
niệm	 độc	 đáo	 đên	 tận	 gốc"	 của	 chúng	 ta	 lại	 không	 thế:	 trong	 cái
Antinomie	của	Kant,	cái	gì	ông	ta	dùng	được	thì	ông	ta	sao	chép	lại
một	cách	chăm	chỉ,	còn	những	cái	khác	thì	ông	ta	vứt	bỏ	đi.

Vấn	đề	tự	nó	được	giải	quyết	rất	dễ	dàng.	Cái	vĩnh	cửu	trong
thời	gian,	cái	vô	tận	trong	không	gian,	-	như	điều	đó	đã	rõ	ràng	ngay
từ	đầu	và	theo	ý	nghĩa	đơn	giản	của	những	từ	ấy,	-	là	ở	chỗ,	ở	đây
không	có	điểm	tận	cùng	về	một	phía	nào	cả,	cả	ở	đằng	trước	lẫn	ở
đằng	sau,	cả	ở	trên	lẫn	ở	dưới,	cả	ở	bên	phải	lẫn	bên	trái.	Cái	vô	tận
này	khác	hẳn	với	cái	vô	tận	của	một	chuỗi	vô	tận,	bởi	vì	chuỗi	vô	tận
bao	giờ	cũng	bắt	đầu	từ	đơn	vị,	từ	một	số	đầu	tiên.	Việc	không	thể	áp
dụng	quan	niệm	về	chuỗi	số	ấy	vào	đối	tượng	của	chúng	ta	sẽ	bộc	lộ
rõ	ngay	khi	ta	đem	nó	áp	dụng	vào	không	gian.	Chuỗi	vô	tận,	áp	dụng
vào	không	gian	là	một	đường	kéo	dài	đến	vô	tận	của	không	gian,	dẫu
chỉ	 là	ở	một	mức	xa	xôi	 thôi,	hay	không?	Hoàn	 toàn	không.	Trái	 lại
cần	phải	 từ	cùng	một	điểm	ấy	kẻ	sáu	đường	theo	ba	huớng	ngược
nhau	thì	mới	có	thể	quan	niệm	được	các	chiều	của	không	gian,	và	do
đó	chúng	ta	sẽ	có	sáu	chiều.	Kant	hiểu	rất	rõ	điều	đó	nên	ông	ta	chỉ
vận	dụng	chuỗi	số	của	ông	ta	vào	 tính	không	gian	của	thế	giới	một
cách	gián	tiếp,	bằng	cách	đi	vòng	mà	thôi.	Trái	 lại,	ông	Đuy-rinh	ép

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_06.htm#n1s


chúng	ta	phải	thừa	nhận	sáu	chiều	trong	không	gian	và	ngay	lập	tức
sau	đó	ông	ta	lại	không	ngớt	căm	phẫn	lên	án	chủ	nghĩa	thần	bí	toán
học	của	Gau	là	một	người	đã	tỏ	ý	không	thoả	mãn	với	ba	chiều	thông
thường	của	không	gian.

Áp	dụng	vào	 thời	gian	 thì	đường	vô	 tận	về	hai	phía,	hay	hai
chuỗi	vô	tận	những	đơn	vị	hướng	theo	hai	phía,	có	một	ý	nghĩa	hình
ảnh	nào	đó.	Nhưng	nếu	chúng	ta	hình	dung	thời	gian	như	một	chuỗi
tính	từ	đơn	vị	 trở	đi,	hay	như	một	đường	bắt	đầu	từ	một	điểm	nhất
định,	thì	như	vậy	chúng	ta	nói	trước	rằng	thời	gian	có	điểm	khởi	đầu:
chúng	 ta	 đã	 giả	 thiết	 chính	 điều	 mà	 chúng	 ta	 muốn	 chứng	 minh.
Chúng	ta	gán	cho	tính	vô	tận	của	thời	gian	một	tính	chất	phiến	diện,
nửa	vời;	nhưng	một	 tính	vô	tận	phiến	diện	bị	phân	đôi,	cũng	 là	một
mâu	 thuẫn	 tự	nó,	 là	cái	đối	 lập	 trực	 tiếp	với	cái	 "vô	 tận	được	quan
niệm	 là	 không	 có	mâu	 thuẫn".	Chúng	 ta	 chỉ	 có	 thể	 vượt	 qua	được
mâu	thuẫn	đó	nếu	chúng	ta	thừa	nhận	rằng	đơn	vị	mà	chúng	ta	dùng
để	bắt	đầu	đếm	chuỗi	số,	điểm	mà	từ	đó	chúng	ta	đo	tiếp	đường,	đều
là	một	đơn	vị	nào	đó	trong	chuỗi	số,	một	điểm	nào	đó	trên	đường,	và
dù	ta	có	đặt	đơn	vị	hay	điểm	đó	ở	đâu	chăng	nữa	thì	điều	đó	cũng
không	quan	trọng	đối	với	đường	hay	đối	với	chuỗi	số	cả.

Nhưng	 còn	mâu	 thuẫn	 của	 "chuỗi	 vô	 tận	 đếm	 đựoc"	 thì	 thế
nào?	Nếu	ông	Đuy-rinh	chỉ	cho	chúng	ta	thấy	cái	thuật	đếm	chuỗi	số
đó	như	thế	nào	thì	có	lẽ	chúng	ta	sẽ	có	thể	nghiên	cứu	nó	sâu	hơn.
Bao	giờ	ông	ta	 làm	nổi	cái	công	việc	đến	từ	âm	vô	cực	cho	đến	số
không,	thì	 lúc	đó	xin	mời	ông	ta	trở	lại.	Rất	rõ	ràng	là	dù	ông	ta	bắt
đầu	đếm	từ	số	nào	cũng	vậy,	ông	ta	vẫn	để	lại	đằng	sau	ông	ta	một
chuỗi	số	dài	vô	tận	và	cùng	với	nó	là	cả	một	bài	toán	ông	ta	phải	giải
đáp.	 Ông	 ta	 hãy	 cứ	 đảo	 ngược	 cái	 chuỗi	 vô	 tận	 của	 ông	 ta
1+2+3+4...	và	hãy	cứ	đếm	ngược	lại	từ	vô	cực	đến	đơn	vị	xem;	hiển
nhiên	đó	là	mưu	toan	của	một	người	hoàn	toàn	không	hiểu	biết	gì	về
việc	mình	đang	 làm	cả.	Hơn	 thế	nữa,	 khi	 ông	Đuy-rinh	 khẳng	định
rằng	chuỗi	vô	 tận	của	 thời	gian	đã	qua	 là	đã	đếm	được	rồi	 thì	như
vậy	 ông	 ta	 đã	 khẳng	 định	 rằng	 thời	 gian	 có	 điểm	 khởi	 đầu;	 vì	 nếu
không	thì	ông	không	tài	nào	bắt	đầu	"đếm"	được.	Thế	là	một	lần	nữa
ông	lại	lén	lút	đưa	ra	dưới	dạng	một	tiền	đề	cái	mà	ông	ta	phải	chứng
minh.	Như	vậy,	cái	quan	niệm	về	chuỗi	vô	tận	đã	đếm	được,	nói	cách
khác	là	quy	luật	bao	quát	toàn	thế	giới	của	Đuy-rinh	về	tính	xác	định
của	mỗi	con	số,	 là	một	contradictio	in	adjecto[2*],	nó	chứa	đựng	một
mâu	thuẫn	trong	bản	thân	nó,	thậm	chí	còn	là	một	mâu	thuẫn	phi	 lý
nữa.

Một	điều	rõ	ràng	là:	cái	vô	tận	có	điểm	tận	cùng	nhưng	không
có	điểm	khởi	đầu,	thì	cũng	vô	tận	không	hơn	hay	không	kém	cái	vô

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_06.htm#n2s


tận	có	điểm	khởi	đầu	mà	không	có	điểm	tận	cùng.	Nếu	có	được	một
chút	hiểu	biết	về	biện	chứng	thì	có	lẽ	ông	Đuy-rinh	đã	biết	được	rằng
điểm	khởi	đầu	và	điểm	tận	cùng	nhất	định	phải	đi	đôi	với	nhau	cũng
như	cực	bắc	với	cực	nam;	rằng	nếu	xoá	bỏ	điểm	tận	cùng	đi	thì	chính
điểm	khởi	đầu	lại	trở	thành	điểm	tận	cùng	-	điểm	tận	cùng	duy	nhất
của	chuỗi	số,	và	ngược	lại	cũng	thế.	Toàn	bộ	ảo	tưởng	sẽ	không	thể
thực	 hiện	 được	nếu	 không	 có	 thói	 quen	 toán	 học	 vận	 dụng	 những
chuỗi	vô	tận.	Vì	trong	toán	học,	cần	phải	xuất	phát	từ	cái	xác	định,	cái
có	hạn,	để	đi	dến	cái	không	xác	định,	cái	vô	hạn,	cho	nên	tất	cả	các
chuỗi	 toán	học	dương	hoặc	âm	đều	phải	bắt	đầu	bằng	đơn	vị,	nếu
không	thì	không	dùng	để	tính	toán	được.	Nhưng	nhu	cầu	trên	ý	niệm
của	nhà	toán	học	thì	còn	xa	mới	là	một	quy	luật	bắt	buộc	đối	với	thế
giới	hiện	thực.

Vả	 lại	ông	Đuy-rinh	cũng	sẽ	không	bao	giờ	quan	niệm	được
cái	 vô	 tận	 hiện	 thực	 không	 có	 mâu	 thuẫn.Cái	 vô	 tận	 là	 một	 mâu
thuẫn,	và	nó	chứa	đầy	những	mâu	thuẫn.	Cái	vô	tận	chỉ	gồm	những
đại	lượng	có	hạn	cộng	thành	cũng	đã	là	một	mâu	thuẫn	rồi,	và	đúng
là	như	thế.	Tính	có	hạn	của	thế	giới	vật	chất	cũng	dẫn	đến	nhiều	mâu
thuẫn	chẳng	kém	gì	tính	vô	tận	của	nó,	và	như	ta	đã	thấy,	bất	kỳ	mưu
toan	nào	định	gạt	bỏ	những	mâu	thuẫn	đó	đều	dẫn	đến	những	mâu
thuẫn	mới	và	nghiêm	trọng	hơn.	Chính	vì	cái	vô	tận	là	một	mâu	thuẫn
nên	nó	là	một	quá	trình	vô	tận,	diễn	ra	vô	tận	trong	thời	gian	và	trong
không	gian.	Xoá	bỏ	mâu	 thuẫn	sẽ	có	nghĩa	 là	chấm	dứt	cái	 vô	 tận
Hegel	đã	hiểu	điểm	này	một	cách	hoàn	toàn	đúng	đắn	nên	ông	ta	coi
khinh	 một	 cách	 chính	 đáng	 những	 ngài	 triết	 lý	 suông	 về	 mối	 mâu
thuẫn	ấy.

Chúng	 ta	 hãy	 bàn	 tiếp.	 Vậy,	 thời	 gian	 đã	 có	 điểm	 khởi	 đầu.
Nhưng	trước	điểm	khởi	đầu	đó	có	cái	gi?	Thế	giới	nằm	trong	 trạng
thái	bất	biến,	đồng	nhất	với	bản	thân.	Và	vì	trong	trạng	thái	ấy,	không
xảy	 ra	những	sự	biến	đổi	nối	 tiếp	nhau,	cho	nên	khái	niệm	đặc	 thù
hơn	về	thời	gian	cũng	tự	nó	biến	thành	ý	niệm	phổ	biến	hơn	về	tồn
tại.	Một	là,	ở	đây	chúng	ta	hoàn	toàn	không	dính	dáng	gì	đến	vấn	đề:
những	khái	niệm	nào	đang	chuyển	biến	 trong	đầu	óc	của	ông	Đuy-
rinh.	Vấn	đề	ở	đây	không	phải	 là	khái	niệm	về	thời	gian,	mà	là	thời
gian	 hiện	 thực	 mà	 ông	 Đuy-rinh	 quyết	 không	 thể	 dứt	 bỏ	 được	 dễ
dàng	như	vậy.	Hai	là,	dầu	cho	khái	niệm	về	thời	gian	có	thể	chuyển
hoá	thành	ý	niệm	chung	hơn	về	tồn	tại	đến	mức	nào	chăng	nữa,	thì
điều	đó	vẫn	không	làm	cho	chúng	ta	tiến	thêm	được	bước	nào	cả.	Vì
các	hình	thức	cơ	bản	của	mọi	tồn	tại	 là	không	gian	và	thời	gian,	và
một	tồn	tại	nằm	ngoài	thời	gian	thì	cũng	hết	sức	vô	lý	như	một	tồn	tại
ở	ngoài	không	gian.	Cái	"tồn	tại	đã	qua	ở	ngoài	thời	gian"	của	Hegel



và	cái	"tồn	tại	từ	thuở	rất	xa	xưa"	
[19]

	của	phái	Schelling	mới,	còn	là
những	biểu	tượng	hợp	lý	so	với	cái	tồn	tại	nằm	ngoài	thời	gian	ấy.	Vì
vậy	ông	Đuy-rinh	đi	 vào	vấn	đề	một	cách	 rất	 là	 thận	 trọng:	nói	 cho
đúng	 ra,	đấy	cũng	 là	 thời	gian,	nhưng	 là	 thời	gian	mà	về	 thực	chất
không	thể	gọi	 là	 thời	gian	được;	bởi	vì	bản	thân	thời	gian	ấy	không
bao	gồm	những	bộ	phận	hiện	thực	và	chỉ	bị	lý	tính	của	chúng	ta	phân
chia	ra	một	cách	tuỳ	tiện	thành	các	phần	mà	thôi;	chỉ	có	việc	thực	sự
nhét	đầy	thời	gian	bằng	những	hiện	tượng	có	thể	phân	biệt	được,	thì
mới	là	cái	có	thể	đếm	được;	còn	sự	tích	luỹ	một	khoảng	thời	gian	dài
trống	 rỗng	 là	cái	gì	 thì	điều	đó	 thậm	chí	cũng	không	 thể	hình	dung
được.	Ở	đây,	sự	tích	luỹ	đó	là	cái	gì,	điều	đó	hoàn	toàn	không	quan
trọng;	vấn	đề	 là	 trong	trạng	thái	giả	 thiết	ở	đây,	 liệu	 thế	giới	có	kéo
dài	không,	liệu	nó	có	trải	qua	một	khoảng	thời	gian	hay	không?	Việc
đo	một	khoảng	 thời	 thời	gian	không	có	nội	dung	như	 thế	 thì	 chẳng
mang	lại	kết	quả	gì	cả,	cũng	giống	như	trong	trường	hợp	đo	một	cách
vu	 vơ	 không	 có	 mục	 đích	 trong	 không	 gian	 trống	 rỗng,	 -	 điều	 đó
chúng	ta	đã	biết	 từ	 lâu	rồi,	và	chính	vì	cái	 tính	chất	 tẻ	nhạt	của	loại
công	việc	đó	mà	Hegel	đã	gọi	cái	vô	tận	ấy	là	cái	vô	tận	xấu.	Đối	với
ông	Đuy-rinh,	thời	gian	chỉ	tồn	tại	thông	qua	sự	biến	đổi,	chứ	không
phải	là	sự	biến	đổi	tồn	tại	trong	thời	gian	và	nhờ	thời	gian.	Chính	vì
thời	gian	khác,	độc	lập	với	sự	biến	đổi	mà	người	ta	có	thể	dùng	sự
biến	đổi,	chứ	không	phải	là	sự	biến	đổi	tồn	tại	trong	thời	gian	và	nhờ
thời	gian.	Chính	vì	thời	gian	khác,	độc	lập,	với	sự	biến	đổi	mà	người
ta	có	thể	dùng	sự	biến	đổi	để	do	thời	gian,	bởi	vì	muốn	đo	thì	bao	giờ
cũng	phải	dùng	một	cái	gì	khác	với	vật	cần	đo.	Còn	thời	gian	trong	đó
không	xảy	ra	những	biến	đổi	rõ	rệt	nào	thì	quyết	không	thể	hoàn	toàn
không	 phải	 là	 thời	 gian;	 trái	 lại	 đó	 là	 thời	 gian	 thuần	 tuý,	 không	 bị
những	tạp	chất	lạ	từ	bên	ngoài	xâm	nhập,	do	đó	là	thời	gian	thực	sự,
thời	gian	với	tư	cách	là	thời	gian.	Thật	vậy,	nếu	chúng	ta	muốn	hiểu
được	khái	niệm	thời	gian	dưới	dạng	hoàn	toàn	thuần	tuý	của	nó	tách
khỏi	 tất	cả	mọi	 tạp	chất	 lạ	 từ	bên	ngoài,	 thì	chúng	 ta	buộc	phải	gạt
sang	một	bên	những	biến	cố	khác	nhau,	xẩy	ra	cùng	một	lúc	hay	kế
tiếp	nhau	 trong	 thời	gian,	coi	đó	 là	những	cái	không	 thuộc	phạm	vi
thời	gian,	và	bằng	cách	đó	hình	dung	một	thời	gian	trong	đó	không	có
gì	xẩy	ra	cả.	Như	vậy,	chúng	ta	đã	không	để	cho	khái	niệm	thời	gian
chìm	ngập	trong	ý	niệm	chung	về	tồn	tại,	mà	lần	đầu	tiên	chúng	ta	đạt
tới	khái	niệm	thuần	tuý	về	thời	gian.

Nhưng	so	với	sự	lẫn	 lộn	mà	ông	Đuy-rinh,	cùng	với	cái	quan
niệm	của	ông	ta	về	trạng	thái	ban	đầu	đồng	nhất	với	bản	thân	của	thế
giới,	đã	rơi	vào,	thì	tất	cả	những	mâu	thuẫn,	những	điều	không	thể	có



trên	dây	chỉ	là	trò	trẻ	con	thôi.	Nếu	thế	giới	đã	có	lần	ở	vào	trạng	thái
tuyệt	đối	không	xẩy	ra	một	biến	đổi	nào	cả,	thì	làm	thế	nào	mà	nó	lại
có	 thể	 chuyển	 từ	 trạng	 thái	 đó	 sang	những	sự	biến	đổi	 được?	Cái
tuyệt	đối	 không	có	sự	biến	đổi	nào,	 thêm	nữa,	nó	 lại	ở	 trong	 trạng
thái	ấy	từ	thời	hết	sức	xa	xưa,	thì	dù	sao	cũng	không	thể	tự	nó	thoát
ra	 khỏi	 trạng	 thái	 ấy,	 chuyển	 sang	 trạng	 thái	 vận	 động	 và	 biến	 đổi
được.	Như	vậy	là	phải	có	một	cái	đẩy	đầu	tiên	từ	bên	ngoài,	từ	ngoài
thế	giới	vào,	làm	cho	nó	vận	động.	Nhưng	ai	cũng	biết	rằng	"cái	đẩy
đầu	 tiên"	 chỉ	 là	một	 cách	 nói	 khác	 để	 chỉ	 thượng	 đế	mà	 thôi.	Ông
Đuy-rinh	 thuyết	phục	chúng	ta	 là	gạt	bỏ	sạch	sành	sanh	 thượng	đế
và	thế	giới	bên	kia	ra	khỏi	đồ	thức	vũ	trụ	của	ông	rồi,	nhưng	ở	đây
chính	ông	ta	lại	đem	cả	hai	trở	lại	-	dưới	một	dạng	tinh	vi	hơn	và	sâu
sắc	hơn	-	trong	triết	học	về	tự	nhiên.

Tiếp	nữa,	ông	Đuy-rinh	nói:
"Chỗ	nào	mà	đại	lượng	là	thuộc	về	một	yếu	tố	bất	biến	của	tồn

tại	thì	ở	đó	đại	lượng	vẫn	cứ	bất	biến	trong	tính	quy	định	của	nó.	Điều
đó	là	đúng...	đối	với	vật	chất	và	đối	với	lực	cơ	giới."

Tiện	đây	xin	nói	rằng	câu	thứ	nhất	là	một	kiểu	mẫu	quý	giá	về
cái	 tài	ba	hoa	trong	việc	nêu	những	định	đề	trùng	lắp	của	ông	Đuy-
rinh:	chỗ	nào	mà	đại	lượng	không	biến	đổi	thì	nó	vẫn	y	nguyên	như
cũ.	Do	đó,	lực	cơ	giới,	một	khi	đã	tồn	tại	trên	thế	giới	thì	vĩnh	viễn	vẫn
như	thế.	Chúng	ta	chưa	nói	rằng,	trong	chừng	mực	điều	đó	là	đúng
thì	 triết	học	Descartes	cũng	đã	biết	và	đã	nói	đến	điều	đó	cách	đây
gần	ba	 trăm	năm	 rồi;	 rằng	 trong	khoa	học	 tự	nhiên,	 thuyết	bảo	 tồn
năng	lượng	đã	thịnh	hành	khắp	nơi	từ	hai	mươi	năm	nay	rồi;	rằng	khi
hạn	chế	điều	đó	trong	phạm	vi	lực	cơ	giới	thì	ông	Đuy-rinh	chẳng	cải
tiến	nó	thêm	được	chút	nào	cả.	Nhưng	như	thế	thì	vào	cái	thời	trạng
thái	 không	biến	đổi,	 lực	 cơ	giới	 nằm	ở	đâu?	ông	Đuy-rinh	 vẫn	một
mực	không	chịu	trả	lời	câu	hỏi	ấy.

Thưa	 ông	 Đuy-rinh,	 hồi	 đó	 cái	 lực	 cơ	 giới	 vĩnh	 viễn	 ngang
bằng	với	bản	thân	nằm	ở	đâu,	và	nó	đã	đẩy	cái	gì	vận	động.	Trả	lời:

"Trạng	thái	ban	đầu	của	vũ	trụ,	hay	nói	cho	rõ	hơn,	của	tồn	tại
của	 vật	 chất	 không	 có	 biến	 đổi,	 không	 có	 một	 sự	 tích	 luỹ	 nào	 về
những	sự	biến	đổi	trong	thời	gian,	là	một	vẫn	đề	mà	chỉ	có	một	trí	tuệ
nào	cho	rằng	tự	ý	làm	què	quặt	năng	lực	sinh	sản	của	mình	là	khôn
ngoan	rất	mực,	mới	có	thể	gạt	bỏ	được."

Như	 vậy	 là:	 hoặc	 là	 các	 anh	 hãy	 nhắm	 mắt	 thừa	 nhận	 cái
trạng	thái	ban	đầu	không	có	biến	đổi	của	tôi,	hoặc	là	tôi,	Eugen	Đuy-
rinh,	 con	người	 có	 khả	năng	sinh	sản,	 sẽ	 tuyên	bố	 rằng	 tất	 cả	 các
người	đều	là	những	hoạn	quan	về	mặt	tinh	thần!	Dĩ	nhiên	điều	này	có
thể	 đe	 doạ	 được	 một	 số	 người	 nào	 đấy!	 Còn	 chúng	 ta	 là	 những



người	đã	thấy	được	một	vài	ví	dụ	về	năng	lực	sinh	sản	của	ông	Đuy-
rinh	rồi,	chúng	ta	có	thể	tự	cho	phép	mình	không	trả	lời	câu	chửi	tao
nhã	ấy	và	hỏi	lại	một	lần	nữa	rằng:	nhưng	thưa	ông	Đuy-rinh,	xin	lỗi
ông,	thế	cái	lực	cơ	giới	ấy	nó	ra	thế	nào?	Ông	Đuy-rinh	sẽ	lúng	túng
ngay	lập	tức.

Thật	thế,	ông	ta	đã	ấp	úng:	"tự	nó	tính	đồng	nhất	tuyệt	đối	của
trạng	thái	giới	hạn	ban	đầu	đó	không	đem	lại	một	nguyên	lý	nào	về
sự	quá	độ	cả.	Nhưng	chúng	ta	hãy	nhớ	lại	rằng	về	thực	chất,	mỗi	một
mắt	xích	mới	nhỏ	nhất	trong	sợi	dây	chuyền	của	tồn	tại	mà	chúng	ta
rất	quen	thuộc,	cũng	đều	gặp	khó	khăn	như	vậy	cả.	Cho	nên	kẻ	nào
muốn	nêu	ra	những	khó	khăn	trong	trường	hợp	chủ	yếu	nói	ở	đây,	thì
cũng	 không	 được	 bỏ	 qua	 những	 khó	 khăn	 đó	 trong	 những	 trường
hợp	 ít	 rõ	 rệt	 hơn.	Hơn	nữa,	 chúng	 ta	 vẫn	 có	 khả	năng	gộp	những
trạng	thái	trung	gian	tiến	dần	từng	nấc	vào,	và	như	thế	là	cái	cầu	của
của	 sự	 liên	 tục	 vẫn	 được	mở	 thông	 để	 đi	 ngược	 lên	 đến	 tận	 chỗ
không	còn	có	những	biến	đổi	nữa.	Thật	ra,	xét	về	mặt	thuần	tuý	trên
ý	 niệm	 thì	 tính	 liên	 tục	 này	 không	 giúp	 chúng	 ta	 khắc	 phục	 được
những	khó	khăn	chủ	yếu,	nhưng	đối	với	chúng	ta,	nó	vẫn	là	hình	thức
cơ	bản	của	mọi	quy	luật	và	của	mọi	sự	quá	độ	khác	mà	ai	nấy	đều
biết,	thành	thử	chúng	ta	cũng	có	quyền	dùng	nó	làm	khâu	trung	gian
giữa	sự	thăng	bằng	đầu	tiên	ấy	và	sụ	mất	thăng	bằng.	Nhưng	nếu	ta
quan	niệm	sự	thăng	bằng	có	 thể	nói	 là	(!)	bất	động,	 theo	đúng	như
những	khái	niệm	đã	được	thừa	nhận	trong	cơ	học	hiện	nay	mà	không
có	sự	phán	đổi	đặc	biệt	nào	(!),	thì	sẽ	hoàn	toàn	không	thể	giải	thích
được	là	làm	thế	nào	mà	vật	chất	dã	có	thể	tiến	tới	trạng	thái	biến	đổi
được".	Nhưng	ngoài	cơ	học	khối	lượng	ra	thì	theo	ông	Đuy-rinh,	còn
có	sự	chuyển	hoá	của	vận	động	của	các	khối	lượng	thành	vận	động
của	các	hạt	nhỏ	nhất,	nhưng	sự	chuyển	hoá	đó	diễn	 ra	bằng	cách
nào	 thì	 "cho	 đến	 nay	 chúng	 ta	 vẫn	 chưa	 có	 được	 một	 nguyên	 lý
chung	nào,	và	như	vậy	chúng	ta	đừng	lấy	làm	lạ	khi	thấy	rằng	nhưng
quá	trình	đó	còn	hơi	chìm	trong	bóng	tối"

Đó	là	tất	cả	những	điều	mà	ông	Đuy-rinh	có	thể	nói	được.	Và
trên	 thực	 tế,	 nếu	 chúng	 ta	muốn	 tự	 thoả	mãn	 với	 những	 thủ	 đoạn
đoạn	dánh	trống	lảng	và	những	câu	nói	thực	sự	thảm	hại,	trống	rỗng
ấy	thì	chúng	ta	ắt	phải	thấy	rằng	không	những	"việc	tự	ý	làm	què	quặt
năng	lực	sinh	sản	của	mình",	mà	cả	niềm	tin	mù	quáng	mê	muội	nữa,
đều	là	sự	khôn	ngoan	rất	mực.	Như	chính	ông	Đuy-rinh	đã	thú	nhận,
tính	đồng	nhất	tuyệt	đối	tự	nó	không	thể	nào	đi	tới	sự	biến	đổi	được.
Không	có	một	thủ	đoạn	nào	mà	nhờ	nó	sự	thăng	bằng	tuyệt	đối	tự	nó
không	thể	nào	đi	 tới	sự	biến	đổi	được.	Không	có	một	 thủ	đoạn	nào
mà	sự	thăng	bằng	tuyệt	đối	có	thể	chuyển	sang	vận	động	được.	Thế



thì	còn	lại	cái	gì?	Còn	lại	ba	cách	nói	dối	trá	thối	nát.
Thứ	nhất:	cũng	sẽ	khó	mà	chỉ	ra	được	sự	quá	độ	từ	mỗi	mắt

xích	nhỏ	nhất	sang	mắt	xích	tiếp	liền	đó	trong	sợi	dây	chuyền	của	tồn
tại	mà	chúng	 ta	đã	biết	 rất	 rõ.	 -	Hình	như	ông	Đuy-rinh	coi	độc	giả
của	mình	là	những	trẻ	em	còn	bú.	Việc	chỉ	ra	những	bước	quá	độ	và
liên	hệ	cá	biệt	của	những	mắt	xích	nhỏ	nhất	trong	sợi	dây	chuyền	của
tồn	tại	chính	là	nội	dung	của	khoa	học	tự	nhiên,	và	nếu	việc	ấy	còn
vấp	váp	ở	một	chỗ	nào	đó	thì	cũng	không	ai,	kể	cả	bản	thân	ông	Đuy-
rinh,	 lại	 nghĩ	 đến	 chuyện	 giải	 thích	 sự	 vận	 động	 đã	 diễn	 ra	 từ	 hư
không,	mà	bao	giờ	cũng	chỉ	từ	sự	di	chuyển,	sự	biến	đổi	hoặc	sự	tiếp
tục	của	một	vận	động	nào	đó	trước	đây.	Nhưng	ở	đây,	như	ông	ta	đã
thừa	nhận,	vấn	đề	lại	là	làm	thế	nào	để	có	sự	vận	động	nảy	sinh	từ
sự	bất	động,	tức	là	từ	hư	không.

Thứ	 hai:	 chúng	 ta	 có	 "cái	 cầu	 của	 tính	 liên	 tục".	 Xét	 về	mặt
thuần	 tuý	 trên	 ý	 niệm,	 thì	 cái	 cầu	 này	 quả	 thật	 không	 giúp	 ta	 vượt
được	khó	khăn,	nhưng	chúng	ta	vẫn	có	quyền	dùng	nó	làm	môi	giới
giữa	 sự	 bất	 động	 và	 vận	 động.	 Khốn	 nỗi,	 tính	 liên	 tục	 của	 sự	 bất
động	lại	là	ở	chỗ	không	vận	động;	như	vậy	làm	thế	nào	dùng	nó	để
đẻ	ra	sự	vận	động	được,	đó	vẫn	là	một	điều	bí	ẩn	hơn	bao	giờ	hết.
và	dầu	cho	ông	Đuy-rinh	có	phân	chia	bước	quá	độ	từ	chỗ	không	có
sự	 vận	 động	 đến	 sự	 vận	 động	 phổ	 biến	 thành	 bao	 nhiêu	 phần	 vô
cùng	nhỏ	đi	nữa	và	gán	cho	bước	quá	độ	ấy	một	 thời	gian	dài	bao
nhiêu	chăng	nữa	thì	cũng	vẫn	chẳng	làm	cho	chúng	ta	tiến	được	một
phần	nghìn	mi-li-mét	nào	cả.	Nếu	không	có	một	hành	vi	sáng	tạo	thì
ta	không	thể	nào	đi	được	từ	chỗ	hư	không	đến	một	cái	gì	đó,	dù	cho
cái	gì	đó	chỉ	nhỏ	như	một	vi	phân	toán	học.	Như	vậy	là	cái	cầu	của
tính	liên	tục	thậm	chí	cũng	không	phải	là	một	cái	cầu	của	những	con
lừa	nữa;	chỉ	có	ông	Đuy-rinh	mới	có	thể	qua	được	cái	cầu	đó.

Thứ	ba:	chừng	nào	cơ	học	hiện	đại	còn	có	giá	trị	-	và	theo	ông
Đuy-rinh	đó	là	một	trong	những	đòn	bẩy	hết	sức	quan	trọng	để	hình
thành	tư	duy	-	thì	không	thể	giải	thích	được	làm	thế	nào	mà	người	ta
có	 thể	chuyển	 từ	sự	không	vận	động	sang	vận	động	được.	Nhưng
thuyết	cơ	học	về	nhiệt	chỉ	cho	chúng	ta	thấy	rằng	trong	những	trường
hợp	nhất	định,	sự	vận	động	của	khối	lượng	biến	thành	sự	vận	động
phân	tử	(mặc	dù	cả	ở	đây	nữa	sự	vận	động	cũng	nảy	sinh	ra	từ	một
sự	 vận	 động	 khác,	 chứ	 không	 bao	 giờ	 từ	 sự	 không	 vận	 động),	 và
điều	đó,	-	ông	Đuy-rinh	nói	một	cách	rụt	rè	-	có	 lẽ	có	thể	 là	một	cái
cầu	giữa	cái	 tĩnh	 triệt	để	 (cái	đang	ở	 trạng	 thái	 thăng	bằng)	với	cái
động	(đang	cần	vận	động).	Nhưng	các	quá	 trình	này	còn	"hơi	chìm
trong	bóng	tối".	Và	ông	Đuy-rinh	đã	để	chúng	ta	ngồi	ỳ	trong	bóng	tối
đó.



Nhờ	tất	cả	việc	đi	sâu	vào	làm	cho	rõ	thêm,	chúng	ta	đã	đi	đến
chỗ	là:	ngày	càng	chìm	sâu	vào	một	sự	vô	lý	ngày	vàng	tinh	vi	hơn
để	cuối	cùng	đi	đến	cái	bến	mà	chúng	ta	bắt	buộc	phải	đến	nơi	"bóng
tối".	Nhưng	điều	đó	không	làm	cho	ông	Đuy-rinh	bối	rối	một	chút	nào
cả.	Ngay	trang	sau,	ông	còn	cả	gan	khẳng	định	rằng	ông	ta	đã

"có	 thể	đem	 lại	một	nội	dung	hiện	 thực	cho	khái	niệm	về	sự
bất	biến	đồng	nhất	với	bản	thân,	xuất	phát	 trực	 tiếp	 từ	những	hành
động	của	bản	thân	vật	chất	và	của	các	lực	cơ	khí".

Thế	 mà	 chính	 con	 người	 ấy	 lại	 gọi	 người	 khác	 là	 "bọn	 bịp
bơm"!

May	thay,	giữa	tình	trạng	lẫn	lộn	và	lầm	lạc	đến	tuyệt	vọng	ấy
thì	"trong	bóng	tối",	chúng	ta	vẫn	còn	được	một	niềm	an	ủi,	và	đó	quả
thật	là	niềm	an	ủi	đang	nâng	cao	tâm	hồn	con	người	lên.

"toán	học	 của	những	người	 dân	ở	 các	 thiên	 thể	 khác	 không
thể	dựa	vào	những	định	đề	toán	học	nào	khác	ngoài	những	định	đề
của	chúng	ta"

[1*]Tiếng	Đức:	Antinomie
[2*]	Mẫu	thuẫn	về	định	ngữ,	tức	là	một	mâu	thuẫn	phi	 lý	kiểu

như	"hình	vuông	tròn",	"thanh	sắt	bằng	gỗ",v.v..
	

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_06.htm#1s
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_06.htm#2s


VI.	Triết	học	về	tự	nhiên,	thiên	thể	học,	vật	lý
học,	hoá	học

	 Sau	đây	chúng	ta	chuyển	sang	phần	lý	luận	về	cách	thức	theo
đó	 thế	 giới	 hiện	 nay	 đã	 hình	 thành.	 Ông	 Đuy-rinh	 nói	 trạng	 thái
khuếch	tán	phổ	biến	của	vật	chất	đã	là	quan	niệm	xuất	phát	của	các
nhà	triết	học	ở	lonie,	nhưng	đặc	biệt	 từ	Kant	trở	đi	 thì	giả	thuyết	về
khối	tinh	vân	nguyên	thuỷ	lại	bắt	đầu	đóng	một	vai	trò	mới,	trong	đó
lực	hấp	dẫn	của	các	 thiên	 thể	 rắn.	Thuyết	cơ	học	về	nhiệt	hiện	đại
cho	phép	đem	lại	cho	những	kết	 luận	về	trạng	thái	trước	kia	của	vũ
trụ	 một	 tính	 chất	 xác	 định	 hơn	 rất	 nhiều.	 Mặc	 dù	 thế,	 "trạng	 thái
khuếch	tán	của	thể	khí	chỉ	có	thể	dùng	làm	điểm	xuất	phát	để	đi	đến
những	kết	luận	nghiêm	túc	nêu	trước	đó,	người	ta	có	thể	nêu	rõ	một
cách	 chính	 xác	hơn	nữa	cái	 hệ	 thống	 cơ	học	bao	hàm	 trong	 trạng
thái	ấy.	Nếu	không	thì	không	những	ý	niệm	đó	trên	thực	tế	vẫn	rất	là
mơ	hồ,	mà	càng	rút	ra	những	kết	luận	tiếp	theo	thì	ngay	cả	trạng	thái
tinh	vân	nguyên	thuỷ	cũng	thực	sự	ngày	càng	trở	nên	dày	đặc	hơn	và
khó	lọt	qua	hơn;...	 tạm	thời	thì	tất	cả	đều	đang	ở	trong	trạng	thái	 lờ
mờ	và	chưa	thành	hình	của	một	ý	niệm	không	thể	xác	định	được	rõ
hơn	về	sự	khuếch	tán",	và	vì	vậy	chúng	ta	chỉ	có	được,	"với	cái	vũ	trụ
thể	khí	ấy,	một	quan	niệm	hết	sức	mù	mịt".

Học	thuyết	của	Kant	cho	rằng	tất	cả	các	thiên	thể	hiện	tại	đều
sinh	ra	từ	những	khối	tinh	vân[7]	đang	xoay	tròn,	là	một	thành	tựu	lớn
nhất	của	khoa	thiên	văn	từ	Copernic	đến	nay.	Lần	đầu	tiên,	cái	quan
niệm	cho	 rằng	giới	 tự	nhiên	không	có	 lịch	sử	 trong	 thời	gian,	đã	bị
lung	 lay.	 Cho	 đến	 lúc	 đó	 người	 ta	 vẫn	 cho	 rằng	 ngay	 từ	 đầu,	 các
thiên	thể	vẫn	vận	động	theo	những	quỹ	đạo	bất	di	bất	dịch	và	vẫn	ở
trong	những	trạng	thái	bất	di	bất	dịch;	và	dù	cho	trên	các	thiên	thể	cá
biệt,	 những	 sinh	 vật	 hữu	 cơ	 cá	 biệt	 có	 chết	 đi	 chăng	 nữa	 thì	 các
giống	và	loài	vẫn	không	biến	đổi.	Thật	vậy,	ai	cũng	thấy	rõ	là	giới	tự
nhiên	 vận	 động	 không	 ngừng,	 nhưng	 sự	 vận	 động	 ấy	 cũng	 được
hình	dung	là	sự	thường	xuyên	lặp	lại	những	quá	trình	như	nhau	mà
thôi.	 Chính	 Kant	 là	 người	 đầu	 tiên	 đã	 phá	 vỡ	 cái	 quan	 niệm	 hoàn
toàn	thích	hợp	với	phương	pháp	tư	duy	siêu	hình	đó,	và	ông	đã	phá
vỡ	một	cách	hết	sức	khoa	học	đến	mức	là	hiện	nay	phần	lớn	những
lý	 lẽ	 của	 ông	 đã	 dùng	 để	 chứng	 minh	 vẫn	 còn	 có	 giá	 trị.	 Đương
nhiên,	nói	cho	thật	chặt	chẽ	thì	học	thuyết	của	Kant	cho	đến	nay	vẫn
chỉ	 là	một	giả	 thiết.	Nhưng	ngay	cả	hệ	 thống	 thế	giới	của	Copernic

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/chuthich.htm#n7f


cho	đến	nay	cũng	vẫn	chỉ	là	một	giả	thiết,	và	sau	khi	kính	quang	phổ
đã	 chứng	 minh	 một	 cách	 không	 thể	 chối	 cãi	 được	 sự	 tồn	 tại	 của
những	khối	khí	đó	 rực	 trên	vòm	 trời	 thì	các	giới	khoa	học	phản	đối
học	 thuyết	của	Kant	đều	phải	 im	 tiếng.	Ngay	cả	bản	 thân	ông	Đuy-
rinh	cũng	không	thể	cấu	tạo	được	cái	thế	giới	nếu	không	căn	cứ	vào
giai	đoạn	tinh	văn	đó,	nhưng	ông	đã	trả	thù	bằng	cách	đòi	người	ta
phải	chỉ	 cho	ông	 ta	 thấy	hệ	 thống	cơ	học	nằm	 trong	 trạng	 thái	 tinh
văn	đó,	và	vì	chẳng	có	ai	có	thể	chỉ	cho	ông	ra	thấy	được	hệ	thống	ấy
nên	ông	ta	thưởng	cho	trạng	thái	tinh	văn	ấy	đủ	mọi	hình	dung	từ	khi
miệt.	 Đáng	 tiếc	 là	 khoa	 học	 hiện	 nay	 cũng	 vẫn	 chưa	 thể	 giải	 đáp
được	nhiều	vấn	đề	khác	nữa.	Nếu	hỏi	tại	sao	cóc	lại	không	có	đuôi
thì	cho	đến	nay	khoa	học	cũng	chỉ	có	thể	trả	 lời:	vì	nó	đã	mất	đuôi.
Nếu	người	ta	nổi	nóng	lên	và	bảo	rằng	như	thế	thì	tất	cả	mọi	cái	đều
vẫn	còn	ở	trong	trạng	thái	lờ	mờ	và	chưa	thành	hình	của	một	ý	niệm
không	thể	xác	định	được	rõ	hơn	về	việc	"mất",	tất	cả	vẫn	còn	là	một
quan	niệm	cực	kỳ	mù	mịt,	-	với	việc	đem	đạo	đức	vận	dụng	vào	khoa
học	tự	nhiên	như	vậy,	chúng	ta	vẫn	không	tiến	thêm	được	một	bước
nào	cả.	Bất	kỳ	ở	đâu	và	bất	cứ	lúc	nào,	cũng	có	thể	công	kích	và	tỏ	ý
cáu	kỉnh	như	vậy	được	cho	nên	bất	kỳ	ở	đâu	và	bất	cứ	lúc	nào,	như
vậy	cũng	đều	là	không	đúng	chỗ.	Vậy	ai	cấm	ông	Đuy-rinh	tự	mình	đi
tìm	hệ	thống	cơ	học	của	tinh	văn	nguyên	thuỷ?

May	sao	giờ	đây	chúng	ta	lại	được	biết	vằng	khối	tinh	vân	của
Kant.

"Còn	xa	mới	phù	hợp	với	một	trạng	thái	hoàn	toàn	đồng	nhất
của	môi	trường	thế	giới,	nói	một	cách	khác	là	phù	hợp	với	trạng	thái
đồng	nhất	với	bản	thân	của	vật	chất".

Thật	 may	 cho	 Kant	 là	 ông	 đã	 có	 thể	 thoả	mãn	 với	 việc	 tìm
được	con	được	đi	 ngược	 từ	những	 thiên	 thể	hiếm	có	 lên	đến	khối
tinh	văn,	và	chưa	hề	lúc	nào	nghĩ	tới	cá	trạng	thái	vật	chất	đồng	nhất
với	bản	 thân	cả!	Nhân	 tiện	cũng	chỉ	 ra	 rằng	nếu	khoa	học	 tự	nhiên
hiện	 nay	 gọi	 khối	 tinh	 văn	 của	 Kant	 là	 tinh	 văn	 nguyên	 thuỷ,	 thì
đương	nhiên	chỉ	có	thể	biểu	diễn	đó	theo	một	nghĩa	tương	đối.	Gọi	là
tinh	văn	nguyên	thuỷ,	một	mặt	vị	nó	 là	nguồn	gốc	của	các	thiên	thể
đang	tồn	 tại,	và	mặt	khác,	vì	nó	 là	hình	 thức	xưa	nhất	của	vật	chất
mà	cho	đến	nay	người	ta	có	thể	biết	được.	Điều	đó	hoàn	toàn	không
loại	trừ	mà	ngược	lại	còn	đòi	hỏi	phải	giả	định	rằng	trước	khi	có	trạng
thái	 tinh	 văn	nguyên	 thuỷ	 thì	 vật	 chất	 đã	 trải	 qua	một	 chuỗi	 vô	 tận
những	hình	thức	khác.	Ông	Đuy-rinh	coi	đây	là	ưu	thế	của	mình.	Ở
nơi	nào	mà	cùng	với	khoa	học,	chúng	ta	tạm	thời	dừng	lại	ở	cái	tinh
văn	nguyên	 thuỷ	đã	 tồn	 tại	 trong	một	 thời	gian	nào	đó,	 thì	cái	khoa
học	của	mọi	khoa	học	của	ông	ta	lại	cho	phép	ông	ta	đi	ngược	lên	xa



hơn	nhiều,	đến.
"Cái	trạng	thái	của	môi	trường	thế	giới,	cái	trạng	thái	không	thể

coi	 là	 thuần	 tuý	 tĩnh	 theo	 nghĩa	 hiện	 nay	 của	 quan	 niệm	 đó,	 cũng
không	coi	là	động	được"

do	đó,	là	một	trạng	thái	hoàn	toàn	không	thể	hiểu	được.
"Sự	thống	nhất	của	vật	chất	và	lực	cơ	giới	mà	chúng	tôi	gọi	là

môi	 trường	 thế	giới,	 là	một	 công	 thức	có	 thể	nói	 là	 vừa	 lôgich	vừa
hiện	thực	để	chỉ	 trạng	thái	đồng	nhất	với	bản	thân	của	vật	chất,	coi
đó	là	tiến	độ	của	tất	cả	các	giai	đoạn	phát	triển	có	thể	đếm	được".

Hiển	nhiên	là	chúng	ta	hoàn	toàn	còn	lâu	mới	thoát	khỏi	được
cái	trạng	thái	nguyên	thuỷ	đồng	nhất	với	bản	thân	của	vật	chất.	Trạng
thái	ấy,	ở	đây,	được	coi	là	sự	thống	nhất	giữa	vật	chất	và	lực	cơ	giới,
và	sự	thống	nhất	này	được	coi	là	một	công	thức	vừa	lôgich	vừa	hiện
thực,	v.v....	Do	đó,	một	khi	sự	thống	nhất	của	vật	chất	và	của	lực	cơ
giới	không	còn	nữa	thì	vận	động	bắt	đầu.

Cái	công	 thức	 lôgich	hiện	 thực	ấy	chẳng	qua	chỉ	 là	một	ý	đồ
vụng	về	nhằm	dùng	những	phạm	 trù	 "tự	nó"	và	 "cho	nó"	của	hegel
vào	triết	học	về	hiện	thực.	Theo	Hegel,	"tự	nó"	có	nghĩa	là	tính	đồng
nhất	ban	đầu	của	các	mặt	đối	lập	chưa	phát	triển,	đang	còn	ẩn	giấu
trong	một	vật	thể,	một	quá	trình,	một	khái	niệm;	còn	"cho	nó	thì	bao
hàm	sự	phân	biệt	và	sự	tách	rời	của	những	yếu	tố	ẩn	giấu	đó	là	sự
đấu	 tranh	 giữa	 chúng	 với	 nhau	 bắt	 đầu.	 Vì	 thế	 chúng	 ta	 phải	 hình
dung	trạng	thái	nguyên	thuỷ	bất	động	là	sự	thống	nhất	giữa	vật	chất
và	lực	cơ	giới	và	hình	dung	bước	chuyển	sang	trạng	thái	vận	động	là
sự	 tách	 rời	 và	 đối	 lập	 giữa	 vật	 chất	 và	 lực	 cơ	 giới.	 Nhưng	 một
phương	 thức	 quan	 niệm	như	 vậy	 không	 đem	 lại	 cho	 chúng	 ta	một
bằng	chứng	nào	về	tính	hiện	thực	của	trạng	thái	nguyên	thuỷ	tưởng
tượng	ấy,	mà	chỉ	chứng	minh	rằng	người	ta	có	thể	gộp	trạng	thái	ấy
vào	trong	phạm	trù	"tự	nó"	của	Hegel	và	gộp	sự	kết	thúc	cũng	hoàn
toàn	 tưởng	 tượng	 của	 trạng	 thái	 ấy	 vào	 trong	 phạm	 trù	 "cho	 nó",
Hegel	ơi,	cứu	tôi	với	!.

Vật	chất,	-	ông	Đuy-rinh	nói,	-	là	cái	mang	tất	cả	những	gì	hiện
thực;	 vì	 vậy	 không	 thể	 có	 lực	 cơ	 giới	 ở	 ngoài	 vật	 chất	 được.	Hơn
nữa,	lực	cơ	giới	lại	là	một	trạng	thái	của	vật	chất.	Thế	là	trong	trạng
thái	nguyên	thuỷ,	trong	đó	không	có	gì	xảy	ra	cả,	thì	vật	chất	và	trạng
thái	đó	sẽ	tự	phân	biệt	với	vật	chất.	Như	thế	là	chúng	ta	phải	để	cho
người	 ta	khao	chúng	 ta	bằng	những	câu	 thần	bí	như	vậy,	cũng	với
niềm	tin	rằng	trạng	thái	đồng	nhất	với	bản	thân	là	không	tĩnh	mà	cũng
không	động,	không	thăng	bằng	mà	cũng	không	vận	động!	Trước	sau,
chúng	ta	vẫn	không	biết	lực	cơ	giới	nằm	ở	đâu	trong	cái	trạng	thái	vũ
trụ	ấy	và	làm	sao	mà	có	thể	chuyển	được	từ	bất	động	tuyệt	đối	sang



vận	 động	 mà	 không	 cần	 đến	 một	 cái	 đấy	 từ	 bên	 ngoài,	 nghĩa	 là
không	cần	đến	thượng	đế.

Trước	 ông	Đuy-rinh	 các	 nhà	 duy	 vật	 đã	 nói	 đến	 vật	 chất	 và
vận	động.	bây	giờ,	ông	Đuy-rinh	quy	vận	động	thành	lực	cơ	giới,	coi
đó	là	hình	thức	dường	như	là	cái	cơ	bản	của	vận	động,	và	do	đó	tự
làm	 cho	mình	 không	 thể	 hiểu	 được	mối	 liên	 hệ	 hiện	 thực	 giữa	 vật
chất	và	vận	động,	vả	lại	mối	liên	hệ	này	tất	cả	các	nhà	duy	vật	trước
ông	ta	cũng	đều	chưa	hiểu	rõ.	Nhưng	vấn	đề	thì	thật	là	đơn	giản.	Vận
động	là	phương	thức	tồn	tại	của	vật	chất.	Bất	kỳ	ở	đâu	và	bất	cứ	lúc
nào	cũng	không	có	và	không	thể	có	vật	chất	mà	không	có	vận	động.
Vận	động	trong	không	gian	vũ	trụ,	vận	động	cơ	học	của	những	khối
nhỏ	hơn	trên	từng	thiên	thể,	rung	động	phân	tử	dưới	hình	thức	nhiệt,
hay	dưới	 hình	 thức	dòng	điện	hoặc	dòng	 từ,	 phân	giải	 hoá	học	 và
hoá	 hợp	 hoá	 học,	 đời	 sống	 hữu	 cơ	 -	mỗi	một	 nguyên	 tử	 vật	 chất
riêng	biệt	cho	vũ	trụ	trong	mỗi	lúc	nhất	định,	đều	nằm	dưới	hình	thức
này	hình	thức	kia	của	những	hình	thức	vận	động	ấy	hoặc	nằm	dưới
nhiều	hình	thức	cùng	một	lúc.	Mọi	trạng	thái	đứng	im,	mọi	trạng	thái
thăng	bằng	đều	chỉ	là	tương	đối,	chỉ	có	ý	nghĩa	nếu	đem	so	với	một
hình	thức	vận	động	nhất	định	nào	đó.	Ví	dụ,	một	vật	thể	nào	đó	trên
trái	đất	có	thể	ở	trạng	thái	 thăng	bằng	cơ	giới,	nghĩa	 là	ở	trạng	thái
tĩnh	 theo	ý	nghĩa	cơ	học	nhưng	điều	đó	hoàn	toàn	không	ngăn	cản
vật	thể	ấy	tham	dự	vào	vận	động	của	trái	đất,	cũng	như	vào	vận	động
của	 toàn	 bộ	 thái	 dương	 hệ,	 cũng	 như	 hoàn	 toàn	 không	 ngăn	 cản
những	phân	tử	vật	lý	nhỏ	nhất	của	vật	thể	đó	bị	nhiệt	độ	của	nó	làm
cho	rung	động	hoặc	cũng	không	ngăn	cản	những	nguyên	tử	của	vật
thể	 đó	 hoàn	 thành	 một	 quá	 trình	 hoá	 học.	 Vật	 chất	 không	 có	 vận
động,	cũng	như	vận	động	không	có	vật	chất,	đều	 là	điều	không	thể
hình	dung	được.	Vì	vậy	vận	động	là	không	thể	tạo	ra	được	và	không
thể	tiêu	diệt	được,	cũng	như	bản	thân	vật	chất	;	điều	đó	đã	được	triết
học	cũ	 (Descartes)	diễn	 ra	như	sau:	số	 lượng	của	vận	động	 tồn	 tại
trong	thế	giới	bao	giờ	cũng	vẫn	như	thế.	Vậy	vận	động	là	không	thể
tạo	 ra	 được	mà	 truyền	 từ	 vật	 thể	 này	 sang	 vật	 thể	 khác	 thì	 trong
chừng	mực	 nó	 tự	 truyền	 đi,	 người	 ta	 có	 thể	 coi	 nó	 là	 chủ	 động	 là
nguyên	 nhân	 của	 vận	 động,	 và	 trong	 chừng	 mực	 nó	 bị	 truyền	 đi,
người	ta	có	thể	coi	nó	là	bị	động.	Chúng	ta	gọi	vận	động	chủ	động	ấy
là	lực,	vận	động	bị	động	ấy	là	biểu	hiện	của	lực.	Như	vậy,	thật	rõ	ràng
là	 lực	càng	 lớn	bằng	biểu	hiện	của	nó,	vì	 trong	cả	hai,	cũng	vẫn	 là
một	vận	động	ấy	được	thực	hiện	mà	thôi.

Như	 vậy,	một	 trạng	 thái	 bất	 động	 của	 vật	 chất	 là	một	 trong
những	 quan	 niệm	 trống	 rỗng	 nhất	 là	 phi	 lý	 nhất,	 một	 "điều	 tưởng
tượng	mê	 sảng"	 thuần	 tuý.	 Muốn	 đạt	 tới	 quan	 niệm	 đó,	 phải	 hình



dung	thế	thăng	bằng	cơ	giới	tương	đối	mà	một	vật	thể	có	thể	có	trên
trái	đất	là	một	trạng	thái	tĩnh	tuyệt	đối	rồi	áp	dụng	quan	niệm	ấy	vào
toàn	 thể	vũ	 trụ.	Đương	nhiên,	việc	áp	dụng	như	vậy	sẽ	 trở	nên	dễ
dàng	hơn	nếu	quy	sự	vận	động	của	vũ	 trụ	đơn	 thuần	 thành	 lực	cơ
giới.	Và	 lúc	đó,	việc	quy	vận	động	chỉ	đơn	 thuần	 thành	 lực	cơ	giới
còn	có	cái	lợi	là	người	ta	có	thể	hình	dung	đưọc	một	lực	là	tĩnh,	là	bị
trói	buộc,	tức	là	tạm	thời	không	hoạt	động.	Cụ	thể	là,	nếu	việc	truyền
sự	vận	động	là	một	quá	trình	tương	đối	phức	tạp	bao	gồm	nhiều	khâu
trung	 gian	 như	 điều	 đó	 thường	 rất	 hay	 xảy	 ra,	 thì	 người	 ta	 có	 thể
hoãn	sự	truyền	thật	sự	của	vận	động	cho	đến	bất	kỳ	 lúc	nào,	bằng
cách	vứt	bỏ	khâu	cuối	cùng	của	sợi	dây	chuyền.	Thí	dụ,	điều	đó	xảy
ra	trong	khi	người	ta	nạp	đạn	vào	súng	và	dành	cho	mình	việc	chọn
lúc	 bóp	 cò,	 làm	 cho	 viên	 đạn	 được	 phóng	 đi,	 nghĩa	 là	 gây	 ra	 sự
truyền	đi	của	vận	động	cho	việc	đốt	cháy	thuốc	súng	giải	phóng.	Cho
nên,	người	ta	có	thể	quan	niệm	rằng	trong	trạng	thái	bất	động,	đồng
nhất	với	bản	thân,	thì	vật	chất	đã	được	nạp	đầy	lực;	và	đó	là	điều	mà
hình	như	ông	Đuy-rinh	muốn	coi	-	nếu	nói	chung	ông	ta	muốn	coi	đó
là	một	cái	gì,	 -	 là	sự	 thống	nhất	giữa	vật	chất	và	 lực	cơ	giới.	Quan
niệm	đó	là	phi	lý,	vì	nó	đem	một	trạng	thái	xét	về	bản	chất	là	tương
đối	 -và	 do	đó	 trong	một	 lúc	 nhất	 định,	 bao	giờ	 cũng	 chỉ	 có	một	 bộ
phận	của	vật	chất	là	có	thể	nằm	trong	trạng	thái	đó,	-	áp	dụng	như	là
một	trạng	thái	tuyệt	đối	vào	vũ	trụ.	Nhưng	dù	không	kể	đến	cái	đó	đi
nữa	thì	cũng	còn	lại	một	điều	khó	khăn,	một	 là,	 làm	thế	nào	mà	thế
giới	 lại	được	nạp	đầy	 lực	được,	bởi	vì	hiện	nay	súng	không	 thể	 tự
nạp	được	đạn,	hai	nữa,	ngón	tay	đã	bóp	cò	đó	là	của	ai	?	Chúng	ta
có	thể	loay	hoay	như	thế	nào	cũng	được,	nhưng	dưới	sự	chỉ	đạo	của
ông	Đuy-rinh	thì	cứ	một	 lần	bao	giờ	chúng	ta	cũng	 lại	quay	trở	 lại	-
ngón	tay	của	thượng	đế.

Từ	thiên	văn	học,	nhà	triết	học	hiện	thực	của	chúng	ta	chuyển
sang	cơ	học	và	vật	lý	học,	và	phàn	nàn	rằng	thuyết	cơ	học	về	nhiệt,
một	thế	hệ	sau	khi	được	phát	hiện	vẫn	chưa	có	những	bước	tiến	bộ
cơ	bản	nào	vượt	qua	được	cái	điểm	mà	Robert	Mayer	đã	đạt	được.
Hơn	nữa,	toàn	bộ	tình	hình	còn	rất	tối	tăm;

chúng	 ta	phải	 "luôn	 luôn	nhớ	rằng	cùng	với	những	 trạng	 thái
vận	 động	 của	 vật	 chất,	 thì	 cũng	 có	 những	 quan	 hệ	 tĩnh,	 và	 những
quan	hệ	này	không	thể	đo	bằng	công	cơ	học	được...	Nếu	trước	kia
chúng	ta	coi	giới	tự	nhiên	là	người	thợ	vĩ	đại	và	nếu	hiện	nay	chúng
ta	hiểu	từ	ấy	theo	nghĩa	chặt	chẽ,	thì	chúng	ta	cần	phải	nói	thêm	rằng
những	 trạng	 thái	 đồng	 nhất	 với	 bản	 thân	 và	 những	 quan	 hệ	 tĩnh
không	biểu	hiện	được	công	cơ	học.	Như	vậy	là	chúng	ta	lại	thiếu	cái
cầu	nối	tĩnh	với	động,	và	nếu	như	cho	đến	nay	cái	gọi	là	nhiệt	ẩn	vẫn



còn	là	một	chướng	ngại	đối	với	lý	thuyết,	thì	ở	đây	chúng	ta	cũng	bắt
buộc	phải	thừa	nhận	đó	là	một	thiếu	sót	mà	chúng	ta	càng	không	nên
phủ	nhận	khi	ứng	dụng	vào	các	vấn	đề	vũ	trụ".

Tất	cả	những	lời	lẽ	ba	hoa	sấm	truyền	này,	một	lần	nữa,	lại	chỉ
là	sự	thổ	lộ	của	một	lương	tâm	không	trong	sạch,	nó	cảm	thấy	rất	rõ
ràng	nếu	nó	tạo	ra	vận	động	từ	trạng	thái	bất	động	tuyệt	đối	thì	nó	sẽ
sa	lầy	một	cách	không	thể	cứu	vớt	được,	nhưng	nó	lại	xấu	hổ	không
dám	cầu	cứu	đến	vị	cứu	 tinh	duy	nhất,	 tức	 là	chúa	sáng	tạo	ra	 trời
đất.	Nếu	ngay	trong	cơ	học,	kể	cả	cơ	học	về	nhiệt,	cũng	không	sao
tìm	thấy	cái	cầu	nối	tĩnh	với	động,	nối	thăng	bằng	với	vận	động,	thì	tại
sao	ông	Đuy-rinh	 lại	buộc	phải	 tìm	cho	ra	cái	cầu	nối	 trạng	 thái	bất
động	của	ông	ta	với	trạng	thái	vận	động!	Nếu	như	thế	thì	ông	ta	sẽ
may	mắn	thoát	được	khỏi	khó	khăn.

Trong	cơ	học	thông	thường,	cái	cầu	nối	tĩnh	với	động	là	....	cái
đẩy	 từ	bên	ngoài.	Khi	một	 tảng	đá	nặng	một	 tạ	được	nâng	 lên	cao
mười	mét	và	 treo	 lơ	 lửng	nó	ở	đó	sao	cho	nó	ở	vào	một	 trạng	 thái
đồng	nhất	với	bản	thân,	ở	vào	một	quan	hệ	tĩnh,	thì	phải	nhờ	đến	một
công	chúng	gồm	những	trẻ	em	còn	bú	mới	có	thể	khẳng	định	rằng	vị
trí	hiện	tại	của	vật	thể	đó	không	biểu	hiện	một	công	cơ	học	nào	cả,
hoặc	khoảng	cách	giữa	vị	trí	hiện	tại	và	vị	trí	cũ	là	không	thể	đo	được
bằng	công	cơ	học.	Bất	kỳ	người	qua	đường	nào	cũng	sẽ	giải	 thích
được	một	cách	dễ	dàng	cho	ông	Đuy-rinh	hiểu	 rằng	 tảng	đá	không
thể	tự	nó	leo	lên	bám	vào	sợi	dây	được	và	bất	cứ	một	sách	giáo	khoa
nào	về	cơ	học	cũng	sẽ	bảo	cho	ông	Đuy-rinh	biết	vằng	nếu	ông	ta	để
tảng	đá	rơi	xuống	trở	lại	thì	trong	khi	rơi	nó	sẽ	tạo	ra	một	công	cơ	học
ngang	với	công	cơ	học	cần	dùng	để	nâng	nó	lên	cao	mười	mét.	Ngay
cái	sự	thực	hết	sức	đơn	giản	là	tảng	đá	được	treo	trên	cao,	cũng	đã
biểu	hiện	công	cơ	học,	vì	nếu	nó	cứ	bị	 treo	như	vậy	khá	lâu	thì	sợi
dây	sẽ	đứt,	khi	do	tác	dụng	của	sự	phân	giải	hoá	học	sợi	dây	không
còn	mang	nổi	 tảng	đá	nữa.	Nếu	tất	cả	các	quá	trình	cơ	giới	đều	có
thể,	nói	theo	lối	nói	của	ông	Đuy-rinh,	quy	thành	những	hình	thức	cơ
bản	giản	đơn	như	thế	thì	xưa	nay	chưa	hề	có	một	kỹ	sư	nào	mà	lại
không	bắc	nổi	cái	cầu	nối	tĩnh	với	động	khi	đã	có	được	một	cái	đẩy
đầy	đủ.

Cái	sự	thật	là	vận	động	phải	được	đo	bằng	cái	đối	lập	với	nó,
tức	là	thể	đứng	im,	quả	là	một	vấn	đề	hóc	búa,	một	liều	thuốc	đắng
đối	với	nhà	siêu	hình	học	của	chúng	ta.	Đây	là	một	mâu	thuẫn	hiển
nhiên,	và	theo	ông	Đuy-rinh	thì	bất	kỳ	một	mâu	thuẫn	nào	cũng	đều	là
một	điều	phi	lý	[1].	Mặc	dù	vậy	sự	thực	vẫn	là:	tảng	đá	đang	treo	biểu
hiện	một	số	lượng	vận	động	cơ	học	nhất	định,	có	thể	đo	lường	được
một	cách	chính	xác	căn	cứ	vào	trọng	lượng	của	nó	vào	khoảng	cách



giữa	nó	với	mặt	đất,	có	thể	sử	dụng	được	theo	ý	muốn,	bằng	những
phương	thức	khác	nhau	-	ví	dụ	như	bằng	cách	để	rơi	tự	do,	để	trượt
trên	mặt	phẳng	nghiêng,	dùng	trục	kéo;	và	đối	với	cây	súng	đã	nạp
đạn	 thì	 tình	 hình	 cũng	 như	 vậy.	 Theo	 quan	 điểm	 biện	 chứng,	 khả
năng	biểu	hiện	vận	động	bằng	cái	đối	 lập	với	nó,	tức	thể	tĩnh,	hoàn
toàn	 không	 phải	 là	một	 điều	 gì	 khó	 khăn	 cả.	 Theo	 quan	 điểm	biện
chứng,	tất	cả	sự	đối	 lập	ấy,	như	chúng	ta	đã	thấy,	đều	chỉ	 là	tương
đối;	 không	 có	 thể	 tĩnh	 tuyệt	 đối,	 sự	 thăng	 bằng	 vô	 điều	 kiện.	 Vận
động	cá	biệt	thì	có	xu	hướng	thăng	bằng,	song	vận	động	toàn	thể	thì
lại	loại	trừ	sự	thăng	bằng.	Cho	nên,	thể	tĩnh	và	thể	thăng	bằng,	ở	nơi
nào	chúng	diễn	ra	là	kết	quả	của	một	vận	động	có	hạn,	và	hiển	nhiên
là	 vận	 động	 ấy	 có	 thể	 đo	 được	 bằng	 kết	 quả	 của	 nó,	 biểu	 hiện	 ra
bằng	kết	quả	của	nó	và	đi	từ	kết	quả	ấy	có	thể	được	phục	hồi	lại	nó
dưới	 hình	 thức	 này	 hay	 hình	 thức	 khác.	 Nhưng	 ông	 Đuy-rinh	 lại
không	thể	thoả	mãn	với	cách	quan	niệm	vấn	đề	một	cách	đơn	giản
như	vậy.	Là	một	nhà	siêu	hình	chân	chính,	thoạt	tiên	ông	ta	đào	giữa
động	và	tĩnh	một	cái	vực	sâu	hoắm	không	có	trong	thực	tế,	rồi	sau	đó
ông	 rất	 lấy	 làm	ngạc	nhiên	 rằng	 không	 thể	 tìm	 ra	được	 cái	 cầu	để
vượt	qua	cái	vực	thẳm	do	chính	ông	ra	đã	nặn	ra	đó.	Ông	ta	cũng	rất
có	thể	cưỡi	lên	con	ngựa	Rosinante	siêu	hình	của	ông	để	đuổi	theo
cái	 "vật	 tư	nó"	 của	Kant;	 vì	 xét	 cho	 cùng	 thì	 nấp	đằng	 sau	 cái	 cầu
không	thể	nào	tìm	thấy	đó,	chính	là	cái	"vật	tư	nó"	chứ	chẳng	phải	là
cái	gì	khác.

Nhưng	đối	với	thuyết	cơ	học	về	nhiệt,	và	về	nhiệt	bị	ràng	buộc,
hay	ấn,	tức	là	cái	"vât	chướng	ngại"	đối	với	thuyết	ấy,	thì	sự	việc	như
thế	nào	?

Nếu	bằng	cách	đun	nóng,	 ta	biến	một	 li-vrơ	nước	đá	ở	nhiệt
độ	 của	 điểm	đông	 lạnh	 và	ở	 dưới	 áp	 suất	 khí	 quyển	 bình	 thường,
thành	một	 li-vrơ	nước	cùng	một	nhiệt	độ	như	 thế,	 thì	phải	mất	một
nhiệt	 lượng,	 đủ	 để	 đun	 nóng	 li-vrơ	 nước	ấy	 từ	 0	 lên	 79,4	 độ	 bách
phân	hoặc	là	đun	nóng	79,4	nước	lên	1	độ.	Nếu	đun	nóng	li-vrơ	nước
ấy	tới	điểm	sôi	tức	là	tới	100o	và	sau	đó	biến	nó	thành	hơi,	phải	mất
một	nhiệt	lượng	lớn	hơn	gần	bảy	lần,	đủ	để	nâng	nhiệt	độ	của	537,2

li-vrơ	nước	 lên	1	độ	
[20]

.	Nhiệt	mất	đi	ấy	gọi	 là	nhiệt	bị	 ràng	buộc.
Nếu	do	nguội	đi	mà	hơi	nước	trở	lại	thành	nước	và	nước	trở	lại	thành
nước	 đá	 thì	 nhiệt	 lượng	 trước	 đây	 bị	 ràng	 buộc	 bây	 giờ	 được	 giải
phóng,	nghĩa	là	có	thể	cảm	thấy	được	và	có	thể	đo	được	về	mặt	là
nhiệt.	Khi	 hơi	 nước	đọng	 lại	 và	 khi	 nước	đông	 lại	 thì	 chính	sự	giải
phóng	nhiệt	đó	là	nguyên	nhân	khiến	cho	hơi	nóng	100o	chỉ	dần	dần
biến	 thành	 nước	 và	 nước	 ở	 điểm	 đông	 lạnh	 chỉ	 dần	 dần	 đông	 lại



thành	nước	đá.	Sự	thực	là	như	thế.	Bây	giờ	thử	hỏi:	trong	khi	nhiệt	ở
trạng	thái	bị	ràng	buộc	thì	nó	ra	sao?.

Thuyết	cơ	học	về	nhiệt	-	theo	đó,	nhiệt	là	sự	rung	động	hoặc
nhiều	hoặc	ít	-	tuỳ	theo	nhiệt	độ	và	trạng	thái	kết	tụ	-	của	những	phân
tử	nhỏ	nhất	của	vật	thể	hoạt	động	về	mặt	lý	(phân	tử),	một	sự	rung
động	 trong	những	điều	kiện	nhất	định	có	 thể	chuyển	hoá	 thành	bất
cứ	một	hình	thức	vận	động	nào	khác,	-	giải	thích	vấn	đề	nói	trên	bằng
cách	nói	rằng	nhiệt	mất	đi	hoàn	thành	một	công	nhất	định,	đã	chuyển
thành	công.	Trong	lúc	nước	đá	tan	thì	sự	kết	hợp	chặt	chẽ	vững	chắc
giữa	các	phân	tử	khác	nhau	mất	đi	và	biến	thành	một	sự	kết	hợp	lỏng
lẻo;	trong	lúc	nước	bốc	thành	hơi	ở	điểm	sôi	thì	xuất	hiện	một	trạng
thái	trong	đó	các	phân	tử	cá	biệt	không	gây	một	ảnh	hưởng	nào	đáng
kể	đối	với	nhau,	và	do	tác	động	của	nhiệt	thậm	chí	lại	còn	tản	mát	đi
khắp	các	ngả	nữa.	Đồng	thời	rõ	ràng	các	phân	tử	cá	biệt	của	một	vật
thể	 ở	 trạng	 thái	 khi	 thì	 có	 năng	 lượng	 lớn	 hơn	 nhiều	 so	 với	 khi	 ở
trạng	thái	lỏng	và	ở	trạng	thái	lỏng	thì	có	năng	lượng	lớn	hơn	nhiều
so	với	khi	ở	trạng	thái	rắn.	Do	đó	nhiệt	bị	ràng	buộc	không	mất	đi,	nó
chỉ	 chuyển	hoá	 và	mang	hình	 thức	 sức	 căng	 của	phân	 tử.	Một	 khi
điều	kiện	trong	đó	các	phân	tử	cá	biệt	có	thể	duy	trì	được	sự	tự	do
tuyệt	đối	hay	tương	đối	ấy	đối	với	nhau	không	còn	nữa,	nghĩa	là	một
khi	nhiệt	độ	hạ	xuống	dưới	mức	thấp	nhất	là	100o,	hoặc	là	0o	,	thì	sức
căng	ấy	bị	giãn	ra,	các	phân	tử	lại	ép	vào	nhau	với	một	lực	ngang	với
lực	trước	kia	làm	cho	chúng	tách	rời	nhau;	nhưng	lực	ấy	mất	đi	chỉ	là
để	xuất	hiện	trở	lại	thành	nhiệt,	hơn	nữa	là	với	một	lượng	bằng	đúng
lượng	đã	bị	 ràng	buộc	 trước	kia.	Đương	nhiên,	cách	giải	 thích	như
vậy	cũng	chỉ	 là	một	giả	 thuyết;	giống	như	toàn	bộ	 thuyết	cơ	học	về
nhiệt,	vì	cho	đến	nay,	chưa	ai	trông	thấy	một	phần	tử,	chứ	đừng	nói
trông	thấy	một	phân	tử	đang	rung	động	nữa.	Vì	vậy	cách	giải	thích	ấy
chắc	là	còn	đầy	thiếu	sót,	cũng	giống	như	toàn	bộ	học	thuyết	hãy	còn
rất	mới	ấy,	nhưng	ít	nhất	nó	cũng	có	thể	giải	thích	được	quá	trình	đó
mà	không	hề	mâu	thuẫn	với	tính	không	thể	tiêu	diệt	và	không	tạo	ra
được	của	vận	động,	và	 thậm	chí	nó	 lại	còn	có	 thể	chỉ	 ra	chính	xác
rằng	trong	quá	trình	chuyển	hoá	thì	nhiệt	chạy	đi	đâu.	Do	đó	nhiệt	ấn,
hay	nhiệt	bị	ràng	buộc,	hoàn	toàn	không	phải	là	một	vật	chướng	ngại
đối	với	thuyết	cơ	học	về	nhiệt.	Trái	lại,	lần	đầu	tiên,	thuyết	đó	đã	giải
thích	được	quá	trình	một	cách	hợp	lý,	và	nếu	nó	là	một	vật	chướng
ngại	thì	đó	chỉ	là	vì	các	nhà	vật	lý	học	vẫn	tiếp	tục	gọi	nhiệt	đã	chuyển
hoá	 thành	một	hình	 thức	khác	của	năng	 lượng	phân	 tử	 là	nhiệt	 "bị
ràng	buộc",	một	thuật	ngữ	đã	lỗi	thời	và	không	còn	thích	hợp	nữa.

Vậy,	quả	 thật	 là	những	 trạng	 thái	đồng	nhất	với	bản	 thân	và
những	quan	hệ	tĩnh	của	trạng	thái	kết	tụ	ở	thể	rắn,	thể	lỏng	và	thể	khí



đều	thể	hiện	công	cơ	học	trong	chừng	mực	mà	công	cơ	học	là	thước
đo	của	nhiệt.	Trong	trạng	thái	kết	tụ	hiện	nay	của	nó,	vỏ	rắn	của	trái
đất	 cũng	 hệt	 như	 nước	 trong	 đại	 cương,	 đều	 biểu	 hiện	một	 lượng
nhiệt	được	giải	phóng	hoàn	toàn	xác	định,	và	tất	nhiên	tương	đương
với	lượng	này	là	một	lượng	lực	cơ	giới	cũng	hoàn	toàn	xác	định.	Khi
khối	khí	sinh	ra	trái	đất	chuyển	sang	trạng	thái	lỏng	và	về	sau,	đại	bộ
phận	chuyển	sang	trạng	thái	rắn,	thì	một	số	lượng	năng	lượng	phân
tử	nhất	định	đã	được	phóng	 ra	không	gian	vũ	 trụ	 thành	nhiệt.	Như
vậy,	điều	khó	khăn	mà	ông	Đuy-rinh	nói	 lầm	bầm	một	cách	bí	ẩn	 là
không	tồn	tại	và	ngay	cả	khi	áp	dụng	vào	các	vấn	đề	vũ	trụ,	tuy	chúng
ta	có	thể	vấp	phải	những	sai	lầm	và	thiếu	sót	-	do	những	phương	tiện
nhận	thức	không	hoàn	bị	của	chúng	ta	gây	ra,	-	nhưng	không	có	chỗ
nào	chúng	ta	lại	có	thể	vấp	phải	những	chướng	ngại	không	thể	vượt
qua	được	về	mặt	lý	luận.	Ở	đây	cũng	vậy,	cái	cầu	nối	trạng	thái	tĩnh
với	 trạng	thái	động	 là	cái	đẩy	từ	bên	ngoài	-	sự	nguội	đi	hoặc	nóng
lên	là	do	những	vật	thể	khác	tác	động	vào	vật	thể	ở	thể	thăng	bằng
gây	 ra.	Càng	đi	 sâu	 vào	 triết	 học	 về	 tự	 nhiên	 của	ông	Đuy-rinh	 thì
chúng	ta	càng	nhận	thấy	rõ	sự	vô	hy	vọng	của	mọi	mưu	toan	muốn
dùng	 bất	 động	 để	 giải	 thích	 vận	 động	 hay	 tìm	 cái	 cầu	 làm	 cho	 cái
hoàn	 toàn	 tĩnh,	 tức	 là	 bất	 động,	 có	 thể	 tự	 do	 chuyển	 thành	 động,
thành	vận	động.

Thế	 là	 chúng	 ta	đã	 tạm	 thời	 thoát	 khỏi	 cái	 trạng	 thái	nguyên
thuỷ	đồng	nhất	với	bản	 thân.	Ông	Đuy-rinh	chuyển	qua	địa	hạt	hoá
học	và	vạch	ra	cho	chúng	ta	thấy	ba	quy	luật	về	tính	bất	biến	của	tự
nhiên	mà	triết	học	hiện	thực	cho	đến	nay	đã	tìm	ra	được,	cụ	thể	là:

1.	Số	lượng	của	vật	chất	nói	chung,
2.	số	lượng	của	các	nguyên	tố	(hóa	học)	đơn	giản,	và
3.	số	lượng	của	lực	cơ	giới,	đều	là	bất	biến.
Như	vậy	là	tính	không	thể	sáng	tạo	ra	được	và	không	thể	huỷ

hoại	được	của	vật	chất,	cũng	như	-	của	những	bộ	phận	đơn	giản	cầu
thành	vật	chất	-	nêu	vật	chất	gồm	những	bộ	phận	này	-	và	của	vận
động	 -	 những	 sự	 thật	 cũ	 kỹ	 ấy,	 nhưng	 sự	 thật	mà	 ai	 cũng	 biết	 và
được	diễn	đạt	một	cách	hết	sức	không	đầy	đủ,	-	đó	là	điều	duy	nhất
thực	sự	tích	cực	mà	ông	Đuy-rinh	có	thể	trình	bày	với	chúng	ta	như
là	kết	quả	của	triết	học	về	tự	nhiên	của	thế	giới	vô	cơ	của	ông.	Tất	cả
những	điều	đó	là	những	điều	mà	chúng	ta	đã	biết	từ	lâu	rồi.	Nhưng
điều	mà	chúng	ta	chưa	biết	là	:	"những	quy	luật	về	tính	bất	biến	"	và
"những	 thuộc	 tính	đổ	 luận	 trong	hệ	 thống	 các	 sự	 vật	 "	 với	 tư	 cách
như	vậy	là	cái	gì.	Cũng	vẫn	là	câu	chuyện	mà	chúng	ta	đã	thấy	trên

đây	đối	với	Kant	
[21]

:	ông	Đuy-rinh	 lấy	một	điều	cũ	 rích	nào	đó	mà



mọi	người	đều	đã	biết,	dán	vào	đấy	cái	nhãn	hiệu	Đuy-rinh	và	gọi	nó
là.

"Những	 kết	 luận	 và	 những	 quan	 điểm	 hết	 sức	 độc	 đáo...
những	tư	tưởng	sáng	tạo	ra	hệ	thống...	một	khoa	học	căn	bản"

Nhưng	tiến	độ	quyết	không	được	làm	cho	chúng	ta	thất	vọng.
Mặc	dầu	cái	khoa	học	căn	bản	nhất	và	cái	cơ	cấu	xã	hội	tốt	đẹp	nhất
do	 ông	 Đuy-rinh	 đưa	 ra	 có	 những	 thiếu	 sót	 như	 thế	 nào	 đi	 nữa,
nhưng	vẫn	còn	có	một	điều	mà	ông	Đuy-rinh	có	thể	khẳng	định	một
cách	chắc	chắn	là	:

"Số	 lượng	vàng	hiện	có	 trong	vũ	 trụ	 là	 luôn	 luôn	không	 thay
đổi	và	cũng	giống	như	vật	chất	nói	chung,	không	thể	tăng	thêm	hay
bớt	đi"

Nhưng	tiếc	thay	ông	Đuy-rinh	không	nói	cho	chúng	ta	biết	rằng
với	số	"vàng	hiện	có"	ấy	thì	chúng	ta	có	thể	mua	được	gì.
	



VII.	Triết	học	về	tự	nhiên,	giới	hữu	cơ

	 "Từ	cơ	học	về	sức	ép	và	về	sự	đầy	cho	đến	mối	liên	hệ	giữa
những	cảm	giác	và	những	 tư	 tưởng,	có	một	 trình	 tự	 thống	nhất	và
duy	nhất	gồm	những	nấc	trung	gian".

Lời	 quả	 quyết	 này	 tránh	 cho	 ông	Đuy-rinh	 khỏi	 sự	 cần	 thiết
phải	nói	một	 cái	 gì	 đó	 rõ	 ràng	hơn	về	nguồn	gốc	của	sự	sống,	 tuy
rằng	đối	với	một	nhà	tư	tưởng	đã	từng	theo	dõi	sự	phát	triển	của	thế
giới	 bằng	 cách	 đi	 ngược	 lên	 đến	 tận	 trạng	 thái	 đồng	 nhất	 với	 bản
thân	 và	 cảm	 thấy	 rất	 thoải	mái	 trên	 các	 thiên	 thể	 khác	 như	ở	 nhà
mình,	thì	người	ta	có	thể	mong	đợi	rằng	ông	ta	hiểu	biết	vấn	đề	một
cách	 chính	 xác.	 Vả	 lại	 lời	 quả	 quyết	 ấy	 chỉ	mới	 đúng	 có	một	 nửa,
chừng	nào	nó	chưa	được	bổ	sung	bằng	con	đường	nút	của	những

quan	hệ	về	mức	độ	của	Hegel	
[22]

	mà	chúng	tôi	đã	nói	đến	trên	đây.
Mặc	dù	 tất	cả	 tính	 tiệm	 tiến	của	nó,	bước	chuyển	 từ	một	hình	 thức
vận	động	này	sang	một	hình	thức	vận	động	khác	bao	giờ	cũng	vẫn	là
một	bước	nhảy	vọt,	một	bước	ngoặt	quyết	định.	Bước	chuyển	từ	cơ
học	 về	 các	 thiên	 thể	 đến	 cơ	 học	 về	 các	 khối	 lượng	 nhỏ	 hơn	 trên
những	 thiên	 thể	 riêng	 rẽ	 cũng	 vậy;	 bước	 chuyển	 từ	 cơ	học	 về	 các
khối	lượng	đến	cơ	học	về	các	phân	tử,	bao	gồm	những	vận	động	mà
chúng	ta	nghiên	cứu	trong	môn	vật	lý	học	hiểu	theo	đúng	nghĩa	của
từ	đó:	 nhiệt,	 quang,	 điện,	 từ,	 cũng	 vậy;	 bước	 chuyển	 từ	 vật	 lý	 học
phân	tử	đến	vật	lý	học	nguyên	tử	-	hoá	học	-	cũng	hoàn	thành	bằng
một	bước	nhảy	vọt	quyết	định,	và	điều	đó	lại	càng	đúng	đối	với	bước
chuyển	từ	tác	dụng	hoá	học	thông	thường	đến	tác	dụng	hoá	học	của
an-bu-min	mà	chúng	ta	gọi	là	sự	sống.	Ở	bên	trong	lĩnh	vực	của	sự
sống,	 những	bước	nhảy	 vọt	 càng	 trở	 nên	hiếm	hoi	 hơn	 và	 ít	 nhận
thấy	 hơn.	 -	 Thế	 là	một	 lần	 nữa,	Hegel	 lại	 buộc	 phải	 cải	 chính	 ông
Đuy-rinh.

Khái	 niệm	 mục	 đích	 đã	 giúp	 ông	 Đuy-rinh	 thực	 hiện	 bước
chuyển	trên	khái	niệm	sang	thế	giới	hữu	cơ.	Đây	cũng	lại	là	sao	chép
của	Hegel,	người	mà	trong	quyển	"Lô-gic"	-	học	thuyết	về	khái	niệm	-
đã	dùng	mục	đích	luận,	hay	là	học	thuyết	về	mục	đích,	để	chuyển	từ
thế	giới	hoá	học	sang	sự	sống.	Dấu	chúng	ta	có	nhìn	vào	đâu	chăng
nữa,	ở	ông	Đuy-rinh	ở	đoạn	nào	chúng	ta	cũng	đụng	phải	một	"quan
niệm	 thô	 thiển"	 của	Hegel	mà	ông	Đuy-rinh	đã	không	chút	ngượng
ngùng	mạo	nhận	là	khoa	học	căn	bản	của	chính	mình.	Chúng	ta	có	lẽ
đi	 quá	xa,	nêu	ở	đây	chúng	 ta	 lại	 tìm	hiểu	xem	việc	ứng	dụng	các



quan	niệm	về	mục	đích	và	phương	tiện	vào	giới	hữu	cơ	là	đúng	và
thích	đáng	tới	mức	nào.	Dù	sao	đi	nữa,	ngay	cả	việc	ứng	dụng	"mục
đích	nội	 tại"	của	Hegel,	nghĩa	 là	một	mục	đích	không	phải	do	hành
động	cố	ý	của	một	yếu	tố	bên	ngoài	nào	đó	đưa	vào	trong	tự	nhiên,
như	 sự	 sáng	 suốt	 của	 thượng	 đế	 chẳng	 hạn,	mà	 là	một	mục	 đích
nằm	trong	tính	tất	yếu	của	bản	thân	sự	vật,	-	ngay	cả	việc	vận	dụng
khái	niệm	mục	đích	đó	cũng	luôn	luôn	đưa	những	người	chưa	có	học
thức	đầy	đủ	về	 triết	học	đến	chỗ	gán	một	cách	phi	 lý	 cho	 tự	nhiên
những	hành	động	tự	giác	và	cố	ý.	Chính	cái	ông	Đuy-rinh	đã	vô	cùng
phẫn	nộ	một	cách	đạo	đức	trước	mọi	mưu	toan	"duy	 linh"	nhỏ	nhất
của	người	khác,	lại	quả	quyết

"một	cách	chắc	chắn	rằng	những	bản	năng...	được	tạo	ra	chủ
yếu	là	cho	sự	thoả	mãn	gắn	liền	với	hoạt	động	của	những	bản	năng
ấy".

Ông	ta	kể	cho	chúng	ta	nghe	rằng	giới	tự	nhiên	đáng	thương
hại.

"luôn	luôn	buộc	phải	chỉnh	đốn	lại	trật	tự	của	thế	giới	vật	thể",
ngoài	ra	nó	lại	còn	nhiều	công	việc	khác"	đòi	hỏi	nó	phải	tinh	tế	nhiều
hơn	là	người	ta	vẫn	thường	quen	tưởng".	Nhưng	giới	tự	nhiên	chẳng
những	biết	tại	sao	nó	tạo	ra	cái	này	cái	nọ,	chẳng	những	nó	làm	mọi
công	việc	như	một	người	 vú	già,	 chẳng	những	nó	phải	 tinh	 tế	 -	đó
cũng	đã	là	một	trình	độ	hoàn	hảo	khá	cao	trong	tư	duy	chủ	quan	tự
giác	rồi;	giới	tự	nhiên	lại	còn	có	một	ý	chí	nữa;	bởi	vì	cái	vai	trò	phụ
thêm	của	 các	bản	năng	 -	 tức	 là	 cái	mà	nhân	 tiện	 thực	hiện	những
chức	năng	hiện	thực	của	tự	nhiên	như	ăn	uống,	sinh	đẻ,	v.v...	 -	cái
vai	trò	phụ	thêm	ấy,	"chúng	ta	phải	coi	là	được	mong	muốn	một	cách
không	trực	tiếp	mà	chỉ	gián	tiếp	thôi".

Thế	 là	 chúng	 ta	đã	đi	 đến	một	giới	 tự	nhiên	 tư	duy	và	hành
động	một	cách	tự	giác,	do	đó	chúng	ta	đã	đứng	ở	trên	cái	"cầu"	dẫn
chúng	 ta	 -	 thực	 ra	 thì	không	phải	 từ	 thể	 tĩnh	sang	 thể	động,	nhưng
cũng	vẫn	là	từ	phiếm	thần	luận	sang	tự	nhiên	thần	luận.	Hay	có	thể	là
ở	đây	ông	Đuy-rinh	cũng	muốn	tự	mình	làm	thử	một	lần	cái	món	"nửa
thơ	trong	triết	học	về	tự	nhiên"	chăng?

Không,	không	thể	như	thế	được.	Tất	cả	những	gì	mà	nhà	triết
học	hiện	 thực	của	chúng	 ta	có	 thể	nói	về	giới	 tự	nhiên	hữu	cơ,	chỉ
giới	hạn	 trong	cuộc	đấu	 tranh	chống	cái	món	nửa	 thơ	ấy	 trong	 triết
học	về	tự	nhiên,	chống	"sự	lừa	bịp	với	những	sự	hời	hợt	nông	cạn	và
có	thể	nói	là	những	sự	thần	bí	hoá	giả	danh	khoa	học",	chồng	những
"nét	làm	người	ta	nhớ	đến	thơ	ca	tối"	của	chủ	nghĩa	Darwin	mà	thôi.

Trước	 hết	Darwin	 bị	 trách	 cứ	 là	 đã	 truyền	 thuyết	 nhân	 khẩu
của	Malthus	từ	kinh	tế	chính	trị	học	vào	khoa	học	tự	nhiên,	là	tự	giam



mình	trong	những	quan	niệm	của	người	chăn	nuôi	súc	vật,	là	với	cái
thuyết	đấu	tranh	để	sinh	tốn	của	mình,	đã	làm	một	món	nửa	thơ	phản
khoa	học;	 là	 toàn	bộ	chủ	nghĩa	Darwin,	sau	khi	 loại	bỏ	những	điểm
mượn	của	Lamarck	ra,	là	một	hình	động	thú	tính	chống	lại	nhân	tính.

Qua	những	cuộc	đi	nghiên	cứu	khoa	học	của	mình,	Darwin	đã
có	ý	kiến	cho	rằng	các	loài	thực	vật	và	động	vật	không	phải	là	không
biến	đổi	mà	 luôn	 luôn	biến	đổi.	Để	 tiếp	 tục	nghiên	cứu	ý	kiến	ấy	ở
trong	nước	ông	không	có	lĩnh	vực	nào	tốt	hơn	là	lĩnh	vực	chăn	nuôi
động	vật	và	trồng	trọt	thực	vật.	Về	phương	diện	này,	chính	nước	Anh
là	một	nước	cổ	điển;	những	thành	tựu	của	các	nước	khác,	thí	dụ	như
nước	 Đức,	 còn	 xa	 mới	 có	 thể	 so	 sánh	 được	 về	 mặt	 quy	 mô	 với
những	 điều	 đã	 đạt	 được	 ở	 Anh	 về	 mặt	 này.	 Đồng	 thời,	 phần	 lớn
những	thành	tựu	trong	lĩnh	vực	này	đều	mới	đạt	được	từ	một	thế	kỷ
nay,	thành	thử	việc	xác	minh	những	sự	kiện	không	khó	khăn	này.	Và
Darwin	 nhận	 thấy	 rằng	 phương	 pháp	 chăn	 nuôi	 ấy	 đã	 gây	 ra	 một
cách	nhân	tạo	giữa	những	động	vật	và	thực	vật	cùng	loài,	những	sự
khác	 nhau	 lớn	 hơn	 những	 sự	 khác	 nhau	 giữa	 những	 động	 vật	 và
thực	vật	mà	mọi	người	đều	nhận	là	khác	loài.	Như	vậy	là,	một	mặt,
đã	chứng	minh	được	rằng	các	loài	có	thể	biến	đổi	đến	một	mức	nào
đó,	và	mặt	khác	là	những	sinh	vật	có	những	đặc	trưng	khác	nhau	về
loài	 có	 thể	 có	 những	 tổ	 tiên	 chung.	 Sau	 đó	 Darwin	 tìm	 xem	 ngay
trong	tự	nhiên,	có	hay	không	có	những	nguyên	nhân	đã	gây	ra	ở	các
cơ	thể	sống	-	mà	không	có	một	tác	động	tự	giác	nào	của	người	chọn
giống	-	ở	những	biến	đổi	tương	tự	như	những	biến	đổi	được	tạo	ra
bằng	cách	chăn	nuôi	nhân	tạo.	Ông	thấy	rằng	những	nguyên	nhân	ấy
là	ở	sự	mất	cân	đối	giữa	số	rất	lớn	các	phôi	do	tự	nhiên	sản	sinh	ra
và	số	ít	những	cơ	thể	thực	sự	đạt	đến	độ	thành	thực.	Vì	mỗi	phôi	đều
có	 xu	 hướng	muốn	 phát	 triển	 nên	 tất	 nhiên	 phải	 nảy	 ra	 cuộc	 đấu
tranh	để	sinh	tồn,	không	những	biểu	hiện	thành	một	cuộc	chiến	đấu
trực	tiếp	về	thể	xác,	hoặc	ăn	thịt	lẫn	nhau	mà	còn	biểu	hiện	thành	một
cuộc	đấu	tranh	giành	không	gian	và	ánh	sáng,	ngay	cả	trong	thực	vật
nữa.	Rõ	 ràng	 là	 trong	 cuộc	 chiếu	 đấu	 này,	 những	 cá	 thể	 có	 nhiều
triển	 vọng	 nhất	 để	 đạt	 tới	 độ	 trưởng	 thành	 và	 sinh	 sôi	 nảy	 nở	 là
những	cá	thể	có	một	cá	tính	nào	đó,	dù	nhỏ	mấy	đi	nữa,	nhưng	lại	có
lợi	trong	cuộc	đấu	tranh	để	sinh	tồn.	Vì	vậy	những	đặc	tính	cá	biệt	đó
có	xu	hướng	di	truyền	lại,	và	nếu	chúng	có	trong	nhiều	cá	thể	cùng
một	loài	thì	thông	qua	di	truyền	đã	được	tích	luỹ	lại,	chúng	lại	có	xu
hướng	 tăng	 lên	 theo	 hướng	 đã	 đi	 theo;	 trái	 lại,	 những	 cá	 thể	 nào
không	có	những	đặc	tính	đó	thì	dễ	bị	ngã	gục	trong	cuộc	đấu	tranh
để	sinh	tồn	và	dần	dần	biến	mất.	Sự	biến	đổi	của	loài	thông	qua	sự
đào	thải	tự	nhiên,	qua	sự	sống	sót	của	những	cá	thể	nào	thích	ứng



tốt	thất,	diễn	ra	chính	là	theo	cách	đó.
Chính	chống	lại	cái	học	thuyết	ấy	của	Darwin	mà	giờ	đây	ông

Đuy-rinh	 đưa	 ra	 cái	 lý	 lẽ	 nói	 rằng	 cần	 phải	 tìm	 nguồn	 gốc	 của	 cái
quan	niệm	về	đấu	tranh	để	sinh	tồn	-	như	bản	thân	Darwin	cũng	đã
thừa	nhận	-	trong	sự	khái	quát	hoá	những	ý	kiến	của	nhà	kinh	tế	học
Malthus,	nhà	lý	luận	về	nhân	khẩu,	và	vì	vậy	quan	niệm	ấy	cũng	mắc
phải	những	khuyết	điểm	vốn	có	 của	những	ý	 kiến	 kiểu	 thày	 tu	 của
Malthus	 về	 tình	 trạng	 nhân	 khẩu	 thừa.	 Trong	 lúc	 đó	Darwin	 không
bao	giờ	có	ý	định	nói	rằng	phải	tìm	nguồn	gốc	của	quan	niệm	về	đấu
tranh	 để	 sinh	 tồn	ở	Malthus.	Ông	 chỉ	 nói	 rằng	 thuyết	 đấu	 tranh	 để
sinh	 tồn	 của	 ông	 là	 thuyết	 của	Malthus	ứng	dụng	 vào	 toàn	bộ	giới
động	vật	và	thực	vật.	Mặc	dầu	lỗi	lầm	của	Darwin	lớn	đến	đâu	đi	nữa
khi	 ông	 đã	 ngây	 thơ	 thừa	 nhận	 học	 thuyết	 của	 Malthus	 một	 cách
không	có	phê	phán,	nhưng	mới	thoạt	nhìn	mọi	người	cũng	thấy	ngay
được	rằng	không	cần	phải	dùng	cặp	kính	của	Malthus	mới	thấy	được
sự	đấu	tranh	để	sinh	tồn	trong	tự	nhiên,	-	mỗi	mâu	thuẫn	giữa	vô	số
những	phôi	mà	tự	nhiên	sản	sinh	ra	một	cách	thừa	thãi,	với	số	rất	ít
những	phôi	nói	chung	có	thể	đạt	đến	độ	trưởng	thành;	mỗi	mâu	thuẫn
trong	thực	tế	được	giải	quyết	phần	lớn	trong	cuộc	đấu	tranh	để	sinh
tồn,	một	cuộc	đấu	tranh	đôi	khi	cực	kỳ	tàn	khốc.	Giống	như	quy	luật
về	tiến	công	vẫn	giữ	y	nguyên	giá	trị	của	nó	sau	khi	những	lập	luận
của	Malthus	-	mà	Ricardo	đã	dựa	vào	để	luận	chứng	cho	quy	luật	ấy"
-	đã	bị	lãng	quên	từ	lâu	rồi,	cuộc	đấu	tranh	để	sinh	tồn	cũng	vẫn	cứ
tồn	tại	trong	tự	nhiên	mà	không	cần	nhờ	đến	một	sự	lý	giải	nào	của
Malthus	cả.	Vả	lại,	những	cơ	thể	trong	tự	nhiên	cũng	có	những	quy
luật	nhân	khẩu	của	chúng,	những	quy	luật	có	thể	nói	là	hầu	như	hoàn
toàn	chưa	được	nghiên	cứu,	nhưng	việc	xác	 lập	được	chúng	sẽ	có
một	ý	nghĩa	quyết	định	đối	với	thuyết	tiến	hoá	của	các	loài.	Và	ai	 là
người	 đã	 có	một	 sự	 thúc	 đẩy	 quyết	 định	 theo	 hướng	 này?	 Chẳng
phải	ai	khác	ngoài	Darwin.	Ông	Đuy-rinh	cố	tránh	không	đề	cập	đến
mặt	tích	cực	đó	của	vấn	đề.	Đáng	lẽ	nói	đến	mặt	tích	cực	đó,	ông	ta
lại	cứ	nói	đi	nói	 lại	mãi	về	đấu	tranh	để	sinh	tồn.	Theo	ông	ta,	trong
giới	thực	vật	không	có	ý	thức	và	các	động	vật	ăn	cỏ	hiền	lành,	hiển
nhiên	là	không	thể	có	vấn	đề	đấu	tranh	để	sinh	tồn	được:

"theo	ý	nghĩa	xác	định	một	cách	chính	xác	thì	cuộc	đấu	tranh
để	sinh	tồn	chỉ	biểu	hiện	trong	giới	súc	vật	trong	chừng	mực	việc	ăn
uống	được	thực	hiện	bằng	cách	vớ	lấy	và	ăn	thịt".

Và	 sau	 khi	 đã	 hạn	 chế	 khái	 niệm	đấu	 tranh	 để	 sinh	 tồn	 vào
trong	phạm	vi	nhỏ	hẹp	như	vậy,	ông	ta	có	thể	tha	hồ	công	phẫn	đối
với	 tính	chất	 thú	vật	của	cái	khái	niệm	mà	chính	ông	ta	đã	hạn	chế
trong	phạm	vi	tính	chất	thú	vật	đó.	Nhưng	sự	công	phẫn	đối	với	tính



chất	đạo	đức	này	chỉ	nhằm	vào	ông	Đuy-rinh	mà	thôi,	vì	chính	ông	ta
là	tác	giả	duy	nhất	của	thuyết	đấu	tranh	để	sinh	tồn	theo	nghĩa	hạn
chế	 đó	 và	 vì	 thế	 ông	 ta	 cũng	 chính	 là	 người	 duy	 nhất	 chịu	 trách
nhiệm	về	sự	công	phẫn	đó.	Vậy,	người

"đi	 tìm	những	quy	 luật	 và	những	hiểu	biết	 về	mọi	 hoạt	 động
của	tự	nhiên	trong	giới	thú	vật",

Không	phải	 là	Darwin	-	Darwin	đã	bao	gồm	toàn	bộ	giới	hữu
cơ	vào	trong	cuộc	đấu	tranh	đó	sao,	-	mà	chính	là	một	con	ngáo	ộp
tưởng	tượng	nào	đó,	do	chính	ông	Đuy-rinh	chế	tạo	ra.	Vả	lại,	chúng
ta	có	thể	để	mặc	cái	tên	gọi:	đấu	tranh	để	sinh	tồn,	cho	sự	phẫn	nộ
có	 tính	 chất	 hết	 sức	đạo	đức	 của	ông	Đuy-rinh.	Còn	 cái	 sự	 thật	 là
một	cuộc	đấu	 tranh	như	 thế	cũng	 tồn	 tại	 trong	giới	 thực	vật	 thì	mỗi
cánh	đồng	cỏ,	mỗi	thửa	ruộng	lúa	mì,	mỗi	khu	rừng	đều	có	thể	chứng
minh	cho	ông	ta	thấy	được,	nhưng	vấn	đề	không	phải	ở	tên	gọi,	vấn
đề	không	phải	nên	gọi	 là	 "đấu	 tranh	để	sinh	 tồn"	hay	 là	 "thiếu	điều
kiện	sinh	 tồn,	và	những	 tác	động	cơ	giới",	mà	vấn	đề	 là	sự	 thật	ấy
ảnh	hưởng	như	thế	nào	đến	sự	bảo	tồn	hay	sự	biến	đổi	của	các	loài
?	 Về	 điểm	 này,	 ông	Đuy-rinh	 cứ	 khăng	 khăng	 giữ	một	 sự	 im	 lặng
đồng	nhất	với	bản	thân	nó	một	cách	ngoan	cố.	Vì	thế	tất	cả	mọi	cái
trong	sự	đào	thải	tự	nhiên	vẫn	giữ	nguyên	như	cũ.

Nhưng	 chủ	 nghĩa	 Darwin	 "tạo	 ra	 những	 sự	 chuyển	 hoá	 và
những	sự	khác	biệt	của	nó	từ	cái	hư	vô".

Thật	vậy,	khi	bàn	về	đào	thải	 tự	nhiên,	Darwin	bỏ	qua	không
nói	 đến	 những	 nguyên	 nhân	 đã	 gây	 ra	 những	 sự	 biến	 đổi	 trong
những	cá	thể	khác	nhau,	mà	trước	hết	ông	bàn	đến	cái	phương	thức
mà	những	sự	sai	 lệch	cá	biệt	đó	đã	dần	dần	trở	thành	đặc	tính	của
một	giống,	một	biện	 chứng	hay	một	 loài	 nhất	định.	Đối	 với	Darwin,
vấn	đề	trước	tiên	chưa	phải	là	đi	tìm	những	nguyên	nhân	đó,	-	những
nguyên	nhân	mà	cho	đến	nay	một	phần	còn	hoàn	toàn	chưa	biết	đến,
một	phần	chỉ	có	thể	nêu	ra	một	cách	rất	chung	chung,	-	mà	là	đi	tìm
một	hình	thức	hợp	lý,	trong	đó	tác	dụng	của	những	nguyên	nhân	đó
được	cố	định	lại	và	có	một	ý	nghĩa	vừng	chắc.	Trong	việc	này	Darwin
đã	gán	cho	sự	phát	hiện	của	mình	một	phạm	vi	hoạt	động	quá	rộng,
đã	coi	nó	 là	cái	đòn	bẩy	duy	nhất	của	sự	biến	đổi	các	 loài	và	đã	vị
vấn	đề	hình	thức	dưới	đó	những	biến	đổi	cá	biệt	trở	thành	phổ	biến
mà	coi	thường	vấn	đề	nguyên	nhân	của	những	biến	đổi	cá	biệt	lặp	đi
lặp	lại	nhiều	lần	-	đó	là	một	khuyết	điểm	mà	ông	đã	mắc	phải	giống
như	 phần	 lớn	 những	 người	 đã	 làm	 cho	 khoa	 học	 tiến	 bộ	 thực	 sự.
Thêm	nữa,	nếu	Darwin	tạo	ra	những	biến	đổi	cá	biệt	từ	hư	vô	bằng
cách	chỉ	dựa	vào	"sự	khôn	ngoan	của	người	chọn	giống"	thì	hoá	ra
mỗi	một	người	chọn	giống	cũng	tạo	ra	 từ	cái	hư	vô	những	biến	đổi



không	chỉ	có	tính	chất	giả	định,	mà	là	hiện	thực,	trong	các	hình	thức
động	 vật	 và	 thực	 vật.	 Nhưng	 người	 đã	 thúc	 đẩy	 nghiên	 cứu	 xem
những	biến	đổi	và	những	khác	biệt	ấy	do	đâu	mà	có,	lại	chẳng	phải	ai
khác	ngoài	Darwin.

Trong	 thời	gian	gần	đây,	quan	niệm	về	đào	 thải	 tự	nhiên	đã
được	mở	rộng,	đặc	biệt	là	nhờ	Haeckel,	và	sự	biến	đổi	của	các	loài
được	 coi	 là	 kết	 quả	 của	 sự	 tác	 động	 qua	 lại	 giữa	 thích	 ứng	 và	 di
truyền,	thích	ứng	được	trình	bày	như	là	mặt	biến	đổi,	còn	di	truyền	-
là	mặt	bảo	tồn	của	quá	trình.	Nhưng	cả	cái	đó	cũng	không	làm	vừa
lòng	ông	Đuy-rinh.

"Sự	 thích	ứng	 thật	sự	với	những	điều	kiện	sống	do	 tự	nhiên
đem	lại	hoặc	tước	đi,	giả	định	phải	có	những	sự	kích	thích	và	những
hình	thức	hoạt	động	do	các	quan	niệm	quyết	định.	Nếu	không	thì	sự
thích	ứng	chỉ	 là	cái	vẻ	bề	ngoài,	và	khi	đó	tính	nhân	quả	đang	hoạt
động	không	vượt	qua	những	nấc	thấp	của	vật	lý,	hoá	học	và	sinh	lý	-
thực	vật."

Một	 lần	 nữa,	 cái	 tên	 gọi	 lại	 làm	 cho	 ông	 Đuy-rinh	 nổi	 giận.
Nhưng,	dù	ông	ta	có	gọi	cái	tên	gì	đi	nữa	thì	ở	đây	vấn	đề	vẫn	đặt	ra
như	sau:	 những	quá	 trình	như	vậy	 có	gây	 ra	 những	biến	đổi	 trong
các	loài	sinh	vật	hay	không?	Và	một	lần	nữa	ông	Đuy-rinh	lại	không
trả	lời.

"Nếu	trong	sự	lớn	lên	của	mình,	một	cái	cây	chọn	con	đường
trên	đó	nó	nhận	được	nhiều	ánh	 sáng	nhất,	 thì	 kết	 quả	đó	 của	 sự
kích	thích	chẳng	qua	chỉ	là	một	sự	kết	hợp	giữa	những	lực	vật	lý	với
những	 tác	nhân	cơ	hoá	học,	 và	ở	đây	nếu	người	 ta	muốn	nói	 đến
việc	thích	ứng	-	không	phải	là	theo	lối	ẩn	dụ,	mà	theo	đúng	nghĩa	của
từ	-	 thì	điều	đó	tất	phải	đem	lại	một	sự	lẫn	lộn	có	tính	chất	duy	linh
chủ	nghĩa	vào	trong	các	khái	niệm".

Một	người	biết	một	cách	hoàn	toàn	chính	xác	là	vì	ý	chí	của	ai
mà	tự	nhiên	làm	điều	này	hay	điều	kia,	một	người	nói	đến	sự	tinh	tế
của	 tự	 nhiên	 và	 thậm	 chí	 đến	 ý	 chí	 của	 tự	 nhiên	 nữa,	 chính	 con
người	ấy	lại	nghiêm	ngắc	đối	với	những	người	khác	như	thế	đó	!	Quả
thật	là	một	sự	lẫn	lộn	có	tính	chất	duy	linh	chủ	nghĩa	-	nhưng	ở	ai,	ở
Haeckel	hay	ở	ông	Đuy-rinh?

Và	đây	chăng	những	là	một	sự	lẫn	lộn	duy	linh	chủ	nghĩa	mà
còn	là	một	sự	lẫn	lộn	lôgich	nữa.	Chúng	ta	đã	thấy	ông	Đuy-rinh	cố
hết	sức	nhấn	mạnh	rằng	khái	niệm	mục	đích	cũng	có	giá	trị	trong	tự
nhiên:

"Quan	hệ	giữa	phương	tiện	và	mục	đích	hoàn	toàn	không	giả
định	phải	có	một	ý	định	tự	giác".

Nhưng	sự	thích	ứng	không	có	ý	định	tự	giác,	không	thông	qua



các	quan	niệm,	mà	ông	kiên	quyết	phản	đối,	là	cái	gì	nếu	không	phải
là	một	hoạt	động	nhằm	vào	mục	đích	một	cách	vô	ý	thức	như	thế?

Cho	nên,	nếu	những	con	chẫu	chàng	và	những	côn	trùng	ăn	lá
cỏ	màu	xanh,	những	con	vật	sống	ở	sa	mạc	có	màu	vàng	của	cát	và
những	con	vật	ở	hai	cực	trái	đất	chủ	yếu	có	màu	trắng	của	tuyết,	thì
chắc	chắn	chúng	có	màu	sắc	như	vậy	không	phải	 là	do	chúng	có	ý
định	trước	hoặc	do	những	quan	niệm	nào	đó;	trái	 lại,	chỉ	có	thể	giải
thích	 những	 màu	 sắc	 ấy	 bằng	 tác	 dụng	 của	 những	 lực	 vật	 lý	 và
những	nhân	tố	hoá	học	mà	thôi.	Tuy	nhiên,	không	thể	chối	cãi	được
rằng	những	 con	 vật	 ấy,	 nhờ	những	màu	 sắc	 đó,	 đã	 thích	ứng	một
cách	 có	mục	 đích	 với	môi	 trường	 trong	 đó	 chúng	 đang	 sống,	 rằng
nhờ	 thế,	những	kẻ	địch	của	chúng	khó	nhìn	 thấy	chúng	hơn	nhiều.
Cũng	như	vậy,	những	khí	quan	mà	một	số	thực	vật	dùng	để	bắt	và
ăn	những	côn	trùng	đậu	vào	chúng,	cũng	thích	ứng	với	hoạt	động	đó,
-	 và	 thậm	 chí	 còn	 thích	 ứng	một	 cách	 có	mục	 đích	 nữa.	 Nếu	 ông
Đuy-rinh	 cứ	 khăng	 khăng	 cho	 rằng	 sự	 thích	ứng	 chỉ	 có	 thể	 do	 tác
động	của	các	quan	niệm	gây	ra,	thì	ông	ta	chỉ	dùng	những	lời	lẽ	khác
để	nói	rằng	hành	động	có	mục	đích	cũng	phải	được	thực	hiện	thông
qua	các	quan	niệm,	nó	phải	tự	giác,	phải	cố	ý.	Điều	đó,	một	lần	nữa,	-
như	 thường	 thấy	 trong	 triết	 học	 hiện	 thực,	 -	 lại	 dẫn	 chúng	 ta	 đến
đấng	sáng	tạo	đang	thực	hiện	mục	đích,	tức	là	đến	thượng	đế.

"Trước	 kia,	 người	 ta	 gọi	 cách	 giải	 thích	 ấy	 là	 tự	 nhiên	 chấn
luận	và	người	ta	coi	thường	nó"	(ông	Đuy-rinh	nói)	;	"nhưng	giờ	đây,
cả	về	mặt	này	nữa,	hình	thức	người	ta	đã	đi	ngược	trở	lại".

Từ	sự	thích	ứng,	bây	giờ	chúng	ta	chuyển	sang	tính	di	truyền.
Theo	 ông	Đuy-rinh	 thì	 cả	 trong	 vấn	 đề	 này	 nữa,	 chủ	 nghĩa	Darwin
cũng	hoàn	toàn	đi	sai	đường.	Dường	như	Darwin	cho	rằng	toàn	bộ
giới	hữu	cơ	đều	bắt	nguồn	từ	một	sinh	vật	duy	nhất.	Theo	Darwin	thì
hoàn	toàn	không	có	sự	tồn	tại	độc	lập	bên	cạnh	nhau	của	những	sản
phẩm	tự	nhiên	cùng	một	tổ	tiên,	và	vì	vậy,	với	những	quan	niệm	của
mình	nhìn	vào	quá	khứ	ông	sẽ	lập	tức	bị	bế	tắc	một	khi	sợi	dây	sinh
đẻ	hay	một	phương	thức	sinh	đôi	nảy	nở	nào	khác	bị	đứt	đoạn	trong
tay	ông.

Nói	một	cách	lịch	sự	thì	việc	khẳng	định	rằng	Darwin	cho	tất	cả
các	vật	hữu	cơ	hiện	nay	đều	do	một	sinh	vật	nguyên	thuỷ	duy	nhất
sinh	ra,	là	"một	sáng	tạo	và	tưởng	tượng	tự	do"	của	ông	Đuy-rinh.	Ở
trang	trước	trang	cuối	cùng	của	cuốn	"nguồn	gốc	các	loài",	in	lần	thứ
6,	Darwin	nói	rõ	rằng	ông	coi

"Tất	cả	các	sinh	vật	không	phải	 là	những	sáng	tạo	riêng	biệt,
mà	là	dòng	dõi	theo	trực	hệ	của	một	số	ít	sinh	vật".

Còn	Haeckel	thì	đi	xa	hơn	nhiều	và	cho	rằng



"Có	một	nguồn	gốc	hoàn	toàn	độc	lập	đối	với	giới	thực	vật,	và
một	nguồn	khác	đối	với	giới	động	vật",	và	giữa	hai	nguồn	gốc	đó,	"có
một	số	nguồn	gốc	của	những	đơn	tế	bào	độc	lập,	và	mỗi	nguồn	gốc
này	hoàn	toàn	độc	lập	với	hai	nguồn	gốc	trên,	đều	phát	triển	từ	một

hình	 thức	 nguyên	 tế	 bào	 không	 có	 nhân,	 tổ	 tiên	 của	 riêng	 nó"	
[23]

("Lịch	sử	sáng	tạo	của	tự	nhiên",	tr.397).
Sinh	vật	nguyên	thuỷ	này,	được	ông	Đuy-rinh	bịa	ra	chỉ	 là	để

hết	 sức	 bôi	 nhọ	 nó	 bằng	 cách	 so	 sánh	 với	 người	Do	 Thái	 nguyên
thuỷ	là	Adam;	nhưng	chẳng	may	-	tức	là	chẳng	may	cho	ông	Đuy-rinh
-	ông	ta	vẫn	không	hề	ráng	những	sự	phát	hiện	của	(George)	Smith
về	át-xi-ri	chứng	minh	rằng	người	Do-thái	nguyên	thuỷ	đó	là	tiền	thân
của	người	Xê-mít	nguyên	 thuỷ;	 rằng	 tất	cả	câu	chuyện	sáng	 thể	và
hồng	thuỷ	trong	Kinh	thánh	chỉ	là	một	đoạn	lấy	trong	một	loạt	những
chuyện	thần	thoại	tôn	giáo	của	cái	đạo	đa	thần	cố	chung	của	người
Do-thái,	người	Ba-by-lon,	người	Can-đê	và	người	át-xi-ri.

Lời	trách	cứ	Darwin	là	ông	ta	sẽ	lập	tức	bị	bế	tắc	một	khi	sợi
dây	 dòng	 dõi	 đứt	 đoạn	 trong	 tay	 ông,	 tất	 nhiên	 là	một	 lời	 trách	 cứ
nghiêm	khắc	nhưng	không	thể	bác	bỏ	được.	Tiếc	thay,	toàn	bộ	nền
khoa	học	tự	nhiên	của	chúng	ta	đều	phải	chịu	sự	trách	cứ	đó.	ở	đâu
mà	sợi	dây	dòng	dõi	đứt	đoạn	thì	ở	đó	khoa	học	tự	nhiên	cũng	"sẽ	bị
bế	tắc".	Cho	đến	nay,	nó	vẫn	còn	chưa	tạo	ra	được	những	sinh	vật
hữu	cơ	ngoài	cách	dùng	sinh	sản	của	các	sinh	vật	khác;	thậm	chí	nó
vẫn	chưa	hề	tạo	ra	được	chất	nguyên	sinh	đơn	giản	hoặc	những	chất
an-bu-min	khác	 từ	những	nguyên	 tố	hoá	học.	Vì	vậy,	về	nguồn	gốc
của	sự	sống,	cho	đến	nay,	nó	chỉ	có	 thể	nói	chắc	chắn	được	 là	sự
sống	ắt	phải	nảy	sinh	bằng	con	đường	hoá	học.	Nhưng	có	lẽ	triết	học
hiện	thực	có	thể	giúp	chúng	ta	trong	vấn	đề	này,	vì	nó	có	những	sản
vật	 tự	nhiên	cũng	tồn	tại	độc	 lập	bên	cạnh	nhau	mà	không	có	quan
hệ	dòng	dõi	với	nhau.	Làm	thế	nào	mà	những	sản	vật	ấy	đã	có	thể
nảy	sinh	được?	Bằng	cách	tự	sinh	sản	chăng?	Nhưng	cho	đến	nay,
ngay	cả	những	kẻ	 tán	 thành	 thuyết	 tự	sinh	một	cách	sốt	sắng	nhất
cũng	không	có	tham	vọng	rằng	bằng	con	đường	ấy	người	ta	có	thể
tạo	ra	được	một	cái	gì	khác	ngoài	các	vi	khuẩn,	những	mầm	nấm	và
những	thể	hữu	cơ	rất	nguyên	sơ	khác	-	chứ	không	phải	những	côn
trùng,	cá,	chim	hay	động	vật	có	vú.	Như	vậy,	nếu	những	sản	vật	cùng
loài	ấy	của	tự	nhiên	-	lẽ	dĩ	nhiên	là	những	sản	vật	hữu	cơ,	vì	ở	đây
chỉ	nói	đến	chúng	mà	 thôi	 -	không	có	 liên	quan	với	nhau	bằng	một
dòng	dõi	chung	thì	tất	nhiên	là	ở	chỗ	nào	mà	"sợi	dây	dòng	dõi	đứt
đoạn",	 những	 sản	 vật	 ấy	 hay	mỗi	 tổ	 tiên	 của	 chúng	 ắt	 phải	 ra	 đời
bằng	một	hành	động	sáng	 tạo	 riêng	biệt.	Thế	 là	chúng	 ta	đã	 trở	về



với	chúa	sáng	tạo	và	với	cái	mà	người	ta	gọi	là	tự	nhiên	thần	luận.
Tiếp	nữa	ông	Đuy-rinh	còn	cho	rằng	Darwin	đã	tỏ	ra	rất	nông

cạn	khi	nâng.
"hành	động	phối	hợp	tinh	giao	đơn	giản	của	những	đặc	tính	là

nguyên	tắc	cơ	bản	của	sự	xuất	hiện	những	đặc	tính	ấy".
Đây	cũng	lại	là	sản	phẩm	của	sự	sáng	tạo	và	tưởng	tượng	tự

do	của	nhà	 triết	học	sâu	sắc	đến	 tận	gốc	 rễ	của	chúng	 ta.	Trái	 lại,
Darwin	 tuyên	 bố	 dứt	 khoát	 rằng:	 từ	 ngữ	 đào	 thải	 tự	 nhiên	 chỉ	 bao
hàm	sự	bảo	tồn	những	biến	đổi,	chứ	không	bao	hàm	sự	sản	sinh	ra
các	biến	đổi	 (tr.63).	Nhưng	mưu	 toan	mới	đó,	định	gán	cho	Darwin
những	điều	mà	ông	chưa	từng	nói,	lại	giúp	chúng	ta	hiểu	được	tất	cả
sự	sâu	sắc	kiểu	Đuy-rinh	của	những	ý	kiến	sau	đây:

"Nếu	người	ta	đi	tìm	trong	đồ	thức	nội	tại	của	sự	sinh	đẻ	một
nguyên	tắc	nào	đó	của	sự	biến	đổi	độc	lập,	thì	tư	tưởng	đó	hoàn	toàn
hợp	lý;	bởi	vì	tư	tưởng	đem	nguyên	tắc	về	sự	phát	sinh	của	vạn	vật
kết	hợp	với	nguyên	 tắc	 về	sự	sinh	sôi	 nảy	nở	 trên	cơ	sở	 tinh	giao
thành	một	chính	thể,	rồi	từ	một	quan	điểm	cao	hơn,	coi	cái	gọi	là	sự
sinh	không	phải	là	cái	đối	lập	tuyệt	đối	với	sự	tái	sinh	sản	mà	chính	là
sự	sinh	sản,	-	tư	tưởng	ấy	là	một	tư	tưởng	tự	nhiên".

Và	 con	 người	 đã	 có	 thể	 viết	 những	 lời	 vô	 nghĩa	 như	 thế	 lại
không	ngượng	ngùng	chê	trách	Hegel	về	cái	"tiếng	lòng"	của	ông!

Nhưng	chúng	 ta	đã	nghe	khá	đủ	những	 lời	càu	nhàu	và	cáu
gắt	bực	bội	và	mâu	thuẫn	mà	ông	Đuy-rinh	thốt	ra	cho	đã	cơn	giận
trước	 bước	 tiến	 khổng	 lồ	mà	 khoa	 học	 tự	 nhiên	 đạt	 được	 nhờ	 sự
thúc	 đẩy	 của	 thuyết	Darwin.	 Cả	Darwin	 lẫn	 những	 người	 theo	 ông
trong	các	nhà	nghiên	cứu	 tự	nhiên,	đều	không	hề	nghĩ	đến	chuyện
làm	giảm	bớt	công	lao	vĩ	đại	của	Lamarck	bằng	bất	cứ	cách	nào;	trái
lại,	chính	Darwin	và	những	môn	đệ	của	ông	là	những	người	đầu	tiên
nên	quên	rằng	trong	thời	Lamarck,	khoa	học	còn	hoàn	toàn	chưa	có
đủ	tài	liệu	để	giải	đáp	vấn	đề	nguồn	gốc	các	loài	bằng	cách	nào	khác,
ngoài	cách	dự	đoán	-	có	thể	nói	là	theo	kiểu	tiên	tri.	Nhưng	từ	thời	kỳ
Lamarck	 không	 những	 người	 ta	 đã	 thu	 thập	 được	 những	 tài	 liệu
phong	phú	từ	lĩnh	vực	các	khoa	thực	vật	học	và	động	vật	học	miêu	tả
và	giải	phẫu,	mà	còn	xuất	hiện	hai	ngành	khoa	học	hoàn	toàn	mới,	có
ý	nghĩa	quyết	định	đối	với	vấn	đề	đang	thảo	luận	ở	đây:	nghiên	cứu
sự	phát	 triển	của	các	mầm	 thực	vật	 và	động	vật	 (phôi	 thai	học)	 và
nghiên	cứu	vết	tích	hữu	cơ	còn	lưu	lại	 trong	các	lớp	của	vỏ	trái	đất
(cổ	sinh	vật	học).	Cụ	 thể	 là	người	 ta	 thấy	có	một	sự	 trùng	hợp	đặc
biệt	giữa	sự	phát	triển	tuần	tự	của	những	phôi	hữu	cơ	thành	những
sinh	vật	trưởng	thành	và	cái	chuỗi	những	thực	vật	và	động	vật	kế	tiếp
nhau	xuất	 hiện	 trong	 lịch	 sử	 trái	 đất.	Và	 chính	 sự	 trùng	hợp	đó	đã



đem	lại	cho	thuyết	tiến	hoá	một	cơ	sở	hết	sức	chắc	chắn.	Nhưng	bản
thân	thuyết	tiến	hoá	cũng	còn	rất	trẻ,	nên	chắc	chắn	rằng	sự	nghiên
cứu	sau	này	sẽ	phải	sửa	đổi	rất	nhiều	những	quan	niệm	hiện	tại,	kể
cả	những	quan	niệm	thật	sự	là	của	Darwin,	về	quá	trình	tiến	hoá	của
các	loài.

Nhưng	triết	học	hiện	thực	có	thể	nói	với	chúng	ta	những	gì	tích
cực	về	sự	phát	triển	của	đời	sống	hữu	cơ?

"Sự....	biến	đổi	của	các	loài	là	một	giả	thuyết	có	thể	tiếp	nhận
được".	Nhưng	bên	cạnh	đó,	cũng	phải	thừa	nhận	"sự	tồn	tại	độc	lập
bên	cạnh	nhau	của	những	sản	vật	 tự	nhiên	cùng	 loài	mà	không	có
quan	hệ	dòng	dõi	với	nhau".

Như	 thế	 thì	 rõ	 ràng	 phải	 nghĩ	 rằng	 những	 sản	 vật	 tự	 nhiên
khác	loài,	-	tức	là	những	loài	đang	biến	đổi,	-	là	có	quan	hệ	dòng	dõi
với	nhau,	còn	những	sản	vật	tự	nhiên	cùng	một	loài	thì	lại	không	như
thế.	 Tuy	 nhiên	 cũng	 không	 phải	 hoàn	 toàn	 đúng	 như	 thế;	 vì	 ngay
trong	những	loài	đang	biến	đổi.

"Mối	liên	hệ	thông	qua	một	dòng	dõi	chung,	trái	lại,	cũng	chỉ	là
một	hành	động	rất	thứ	yếu	của	tự	nhiên".

Như	vậy	 là	vẫn	có	dòng	dõi	nhưng	lại	 là	"thứ	yếu".	Chúng	ta
lấy	làm	vui	mừng	thấy	rằng	quan	hệ	dòng	dõi,	sau	khi	đã	bị	ông	Đuy-
rinh	nói	rất	nhiều	điều	xấu	xa	và	đen	tối	,	thì	cuối	cùng	vẫn	được	ông
ta	để	nó	đi	qua	bằng	cửa	sau.	Về	đào	thải	tự	nhiên	thì	tình	hình	cũng
như	vậy,	vì	sau	khi	đã	bày	tỏ	tất	cả	sự	phẫn	nộ	đạo	đức	của	mình	đối
với	cuộc	đấu	tranh	để	sinh	tồn,	nhờ	nó	mà	sự	đào	thải	tự	nhiên	được
thực	hiện,	thì	đột	nhiên	ông	ta	lại	nói	rằng:

"Như	vậy	là	cần	phải	đi	tìm	cái	cơ	sở	sâu	xa	hơn	của	toàn	bộ
những	đặc	tính	của	các	cấu	tạo	hữu	cơ	trong	những	điều	kiện	sinh
sống	và	những	quan	hệ	vũ	trụ,	còn	sự	đào	thải	tự	nhiên	mà	Darwin
nhấn	mạnh	thì	chỉ	có	thể	là	vấn	đề	thứ	yếu".

Do	đó	vẫn	có	đào	thải	tự	nhiên,	tuy	là	thứ	yếu;	do	đó,	cùng	với
đào	thải	tự	nhiên	thì	cũng	có	sự	đấu	tranh	để	sinh	tồn,	và	do	đó,	có
cả	sự	thừa	nhân	khẩu,	theo	các	thuyết	kiểu	thày	tu	của	Malthus	!	Tất
cả	chí	có	thể,	-	còn	về	những	cái	khác	thì	ông	Đuy-rinh	bảo	chúng	ta
hãy	đọc	Lamarch.

Cuối	 cùng,	 ông	 ta	 cảnh	 cáo	 chúng	 ta	 không	 nên	 lạm	 dụng
những	từ	biến	thái	và	phát	triển.	Ông	ta	cho	rằng	biến	thái	là	một	khái
niệm	không	rõ	ràng,	còn	khái	niệm	phát	triển	thì	chỉ	có	thể	thừa	nhận
được	 khi	 thực	 sự	 có	 thể	 xác	 lập	 được	 những	 quy	 luật	 phát	 triển.
Chúng	 ta	nên	dùng	 từ	"cấu	 tạo"	để	 thay	hai	 từ	 trên,	và	như	vậy	 thì
mọi	việc	sẽ	ổn	cả.	Lại	vẫn	câu	chuyện	cũ:	sự	vật	vẫn	y	như	trước,	và
ông	Đuy-rinh	hoàn	toàn	thoả	mãn	một	khi	chúng	ta	thay	đổi	tên	gọi.



Khi	chúng	ta	nói	về	sự	phát	triển	của	gà	con	trong	trứng	là	chúng	ta
tạo	ra	sự	lẫn	lộn,	bởi	vì	chúng	ta	chỉ	có	thể	chứng	minh	những	quy
luật	phát	triển	một	cách	không	đầy	đủ	mà	thôi.	Nhưng	nếu	chúng	ta
nói	đến	"cấu	tạo"	của	con	gà	con	thì	mọi	cái	đều	rõ	ràng.	Như	vậy	là
từ	nay,	chúng	ta	sẽ	không	nói:	em	bé	này	phát	triển	rất	tốt,	mà	nói:	nó
được	 cấu	 tạo	 rất	 tốt,	 và	 chúng	 ta	 có	 thể	mừng	ông	Đuy-rinh	 là	 đã
xứng	 đáng	 đứng	 ngang	 hàng	 với	 tác	 giả	 tập	 ca	 "	 chiếc	 nhẫn	 của
Nibelungen",	không	những	về	sự	đánh	giá	cao	cả	của	ông	ta	đối	với
bản	 thân	mà	còn	về	phẩm	chất	của	ông	 ta	với	 tư	cách	 là	nhà	soạn

nhạc	của	tương	lai
[24]

.
	



VIII.	Triết	học	về	tự	nhiên	giới	hữu	cơ	(hết)

	 "Xin	 hãy	 cân	 nhắc	 xem....	 cần	 phải	 có	 những	 tri	 thức	 thực
chứng	nào	để	cho	chương	chúng	ta	nói	về	triết	học	về	tự	nhiên	có	cả
tất	cả	những	tiên	đề	khoa	học	của	nó.	Làm	cơ	sở	cho	nó	trước	hết	là
tất	cả	những	thành	tựu	cơ	bản	của	toán	học,	rồi	đến	những	luận	điểm
chủ	yếu	của	khoa	học	chính	xác	trong	cơ	học,	vật	lý	và	hoá	học,	cũng
như	những	 kết	 quả	 của	 khoa	 học	 tự	 nhiên	 nói	 chung	 trong	 sinh	 lý
học,	động	vật	học	và	những	lĩnh	vực	nghiên	cứu	tương	tự	khác".	Ông
Đuy-rinh	nói	một	cách	vững	tin	và	quả	quyết	như	vậy	về	sự	uyên	bác
của	ông	Đuy-rinh	về	toán	học	và	khoa	học	tự	nhiên.	Nhưng	xét	theo
chính	 ngay	 cái	 chương	 nghèo	 nàn	 đó	 và	 theo	 những	 kết	 quả	 còn
nghèo	nàn	hơn	nữa	của	nó,	người	ta	không	hề	thấy	một	sự	sâu	sắc
đến	tận	gốc	nào	của	những	tri	thức	thực	chứng	ẩn	giấu	trong	đó.	Dầu
sao,	muốn	đặt	ra	được	những	câu	sấm	truyền	kiểu	của	ông	Đuy-rinh
về	vật	 lý	học	và	hoá	học	thì	trong	vật	 lý	học	cũng	chẳng	cần	biết	gì
hơn	ngoài	các	phương	trình	biểu	hiện	đương	lượng	cơ	của	nhiệt,	và
trong	hoá	học	chỉ	cần	biết	cái	sự	thật	là	tất	cả	các	vật	thể	đều	có	thể
chia	 thành	 những	 nguyên	 tố	 và	 thành	 những	 kết	 hợp	 nguyên	 tố.
Ngoài	 ra,	 người	 nào	 có	 thể	nói	 đến	những	 "nguyên	 tử	 có	 sức	hút"
như	ông	Đuy-rinh	ở	 tr.	 131	 thì	 người	 đó	 chứng	 tỏ	 rằng	mình	hoàn
toàn	 còn	 nằm	 "ở	 trong	 bóng	 tối"	 trong	 vấn	 đề	 sự	 khác	 nhau	 giữa
nguyên	tử	và	phân	tử.	Mọi	người	đều	biết	rằng	người	ta	dùng	nguyên
tử	không	phải	để	giải	 thích	sức	hút	hay	hình	 thức	vận	động	cơ	học
hay	vận	động	vật	 lý,	mà	chỉ	để	giải	 thích	 tác	dụng	hoá	học.	Và	khi
người	 ta	đọc	chương	nói	về	giới	 tự	nhiên	hữu	cơ,	với	cái	cách	nói
dông	dài	trống	rỗng,	trái	ngược	và	trong	những	điểm	quyết	định	thì	lại
vô	nghĩa	như	những	câu	sấm	truyền,	với	cái	kết	quả	cuối	cùng	hoàn
toàn	 vô	 giá	 trị,	 -	 thì	 ngay	 từ	 đầu	 người	 ta	 cũng	 đã	 không	 thể	 kìm
được	 cái	 ý	 kiến	 cho	 rằng	ở	đây	 ông	Đuy-rinh	 đang	nói	 đến	những
điều	mà	ông	 ta	hiểu	biết	 ít	một	cách	kỳ	 lạ.	Ý	kiến	ấy	 trở	 thành	một
niềm	tin	vững	chắc	khi	trong	học	thuyết	về	sinh	vật	hữu	cơ	(sinh	vật
học)	người	ta	thấy	ông	Đuy-rinh	đề	nghị	dùng	cấu	tạo	thay	cho	phát
triển.	Người	nào	có	thể	đề	nghị	một	điều	như	vậy,	thì	người	ấy	chứng
tỏ	rằng	mình	không	hiểu	biết	tí	gì	về	sự	hình	thành	của	các	thể	hữu
cơ.

Tất	 cả	 các	 thể	 hữu	 cơ,	 trừ	 những	 thể	 thấp	 nhất,	 đều	 gồm
những	 tế	 bào,	 tức	 là	 những	 hòn	 an-bu-min	 nhỏ,	 chỉ	 nhìn	 thấy	 khi
được	phóng	đại	 lên	 rất	 nhiều,	 và	 có	một	 nhân	 tế	bào	ở	bên	 trong.



Thông	 thường,	 tế	 bào	 cũng	 có	một	màng	 bọc	 ngoài	 và	 khi	 đó	 nội
dung	của	nó	 ít	nhiều	có	 tính	chất	 lỏng.	Những	thể	 tế	bào	thấp	nhất
gồm	một	 tế	bào	duy	nhất;	còn	tối	đại	đa	số	các	sinh	vật	hữu	cơ	thì
gồm	nhiều	 tế	bào,	đều	 là	những	phức	 tạp	hợp	có	 tổ	chức	chặt	chẽ
gồm	nhiều	tế	bào,	-	những	tế	bào	này,	trong	các	cơ	thể	thấp,	thì	còn
giống	 nhau,	 nhưng	 trong	 các	 cơ	 thể	 cao	 hơn	 thì	 ngày	 càng	 khác
nhau	về	hình	thức,	về	 loại	và	về	tác	dụng.	Ví	dụ	trong	thân	thể	con
người	thì	xương,	bắp	thịt,	thần	kinh,	gân,	các	dây	chằng	sụn,	da,	tóm
lại	 tất	 cả	 các	 tổ	 chức	đều	do	 tế	bào	hợp	 thành	hoặc	 từ	 tế	bào	mà
phát	 triển	 lên.	Song	ở	 tất	cả	các	 thể	hữu	cơ	có	 tế	bào,	 từ	a-mip	 là
một	hòn	an-bu-min	nhỏ	giản	đơn,	thường	không	có	màng	bọc	nhưng
có	một	nhân	ở	bên	trong,	cho	đến	con	người,	và	từ	cây	táo	đơn	bào
Desmidiacee	nhỏ	nhất	đến	một	thực	vật	phát	triển	cao	nhất,	thì	cách
sinh	 sôi	 nảy	 nở	 của	 tế	 bào	 đều	 giống	 nhau:	 bằng	 cách	 phân
đôi.Thoạt	 đầu,	 nhân	 tế	 bào	 thắt	 lại	 ở	 khoảng	 giữa,	 sự	 thắt	 lại	 ấy-
phân	hai	nửa	hình	cầu	của	nhân	ngày	càng	mạnh	hơn,	và	cuối	cùng
hai	 nửa	 ấy	 tách	 hẳn	 nhau	 và	 hình	 thành	 hai	 nhân	 tế	 bào.Một	 quá
trình	như	vậy	cũng	diễn	ra	trong	bản	thân	tế	bào;	mỗi	một	nhân	trong
hai	nhân	tế	bào	ấy	trở	thành	một	trung	tâm	tích	luỹ	chất	nguyên	sinh,
trung	tâm	này	gắn	liền	với	 trung	tâm	kia	bằng	một	chỗ	thắt	 lại	ngày
càng	hẹp,	cho	đến	khi	cuối	cùng,	hai	 trung	tâm	đó	tách	rời	nhau	và
tiếp	tục	tồn	tại	dưới	hình	thức	những	tế	bào	độc	 lập.	Thông	qua	sự
phân	 đôi	 lắp	 đi	 lắp	 lại	 như	 vậy	 của	 các	 tế	 bào	mà	 phôi	 của	 trứng
động	vật	sau	khi	thụ	tinh,	phát	triển	dần	dần	thành	một	động	vật	hoàn
toàn	thành	thực,	và	ở	một	động	vật	đã	phát	triển	các	tổ	chức	bị	hao
mòn	cũng	được	thay	thế	theo	cách	ấy.	Chắc	chắn	rằng	chỉ	có	người
nào	hoàn	toàn	không	hiểu	biết	quá	trình	ấy	-	dẫu	cho	ngày	nay	khó
mà	cho	rằng	có	một	trường	hợp	như	thế	-	mới	dám	gọi	quá	trình	đó
là	cấu	tạo	và	coi	việc	dùng	từ	phát	triển	để	chỉ	quá	trình	đó	là	một	"sự
tưởng	tượng	thuần	tuý";	ở	đây	chỉ	xảy	ra	có	sự	phát	triển,	hơn	nữa
lại	theo	đúng	nghĩa	nhất	của	từ	đó	chứ	không	có	chút	gì	là	cấu	thành
cả	!.

Nói	chung	ông	Đuy-rinh	hiểu	sự	sống	như	thế	nào,	thì	sau	đây
chúng	ta	sẽ	còn	phải	nói	thêm	một	cái	gì	đó.	Còn	nói	riêng	thì	ông	ta
quan	niệm	sự	sống	như	sau:

"Giới	vô	cơ	cũng	 là	một	hệ	 thống	những	kích	 thích	 tự	chúng
diễn	ra,	nhưng	chỉ	nơi	nào	bắt	đầu	có	sự	phân	chia	thực	sự,	và	sự
tuần	hoàn	của	các	chất	dược	thực	hiện	 thông	qua	những	con	kênh
đặc	biệt,	 từ	một	điểm	bên	bên	trong	và	 theo	một	sơ	đồ	phôi	có	 thể
chuyển	được	sang	một	cấu	 trúc	nhỏ	hơn,	 -	 thì	chúng	ta	mới	có	 thể
nói	đến	sự	sống	thực	sự,	theo	nghĩa	chặt	chẽ	và	đúng	đắn	của	nó."



Chưa	nói	đến	cái	ngữ	pháp	rối	rắm,	bất	lực,	thì	mệnh	đề	này,
theo	 ý	 nghĩa	 thật	 chặt	 chẽ	 và	 đúng	 đắn	 của	 nó,	 là	 một	 hệ	 thống
những	kích	thích	tự	chúng	diễn	ra	(dù	điều	này	có	nghĩa	là	như	thế
nào	chăng	nữa)	của	những	điều	vô	nghĩa.	Nếu	sự	sống	chỉ	bắt	đầu
khi	nào	bắt	bắt	đầu	có	sự	phân	chia	thực	sự	thì	chúng	ta	phải	tuyên
bố	rằng	toàn	bộ	giới	đơn	tế	bào	của	Haeckel	-	và	có	lẽ	còn	nhiều	hơn
thế	nữa	-	đều	là	vật	chất,	tuỳ	theo	chúng	ta	hiểu	sự	phân	chia	là	cái
gì.	Nếu	sự	sống	chỉ	bắt	đầu	khi	nào	sự	phân	chia	ấy	có	thể	truyền	lại
được	nhờ	một	sơ	đồ	phôi	nhỏ	hơn	thì	ít	nhất	tất	cả	các	thể	hữu	cơ,
kể	cả	những	thể	hữu	cơ	đơn	bào,	đều	không	phải	 là	vật	sống.	Nếu
sự	tuần	hoàn	của	các	chất	thông	qua	những	con	kênh	đặc	biệt	là	dấu
hiệu	của	sự	sống,	thì	ngoài	các	sinh	vật	nói	trên,	chúng	ta	lại	còn	phải
loại	 trừ	 ra	khỏi	hàng	ngũ	của	sinh	vật	 toàn	bộ	 loài	 ruột	khoang	cấp
cao,	có	 lẽ	chỉ	 trừ	 loài	sứa,	 tức	 là	phải	 loại	 trừ	 tất	cả	 loài	san	hô	và

thực	 trùng	khác	nữa	
[25]

.	Và	nếu	sự	 tuần	hoàn	vật	chất	 thông	qua
những	con	kênh	đặc	biệt	bắt	đầu	từ	một	điểm	bên	trong	là	dấu	hiệu
cơ	bản	của	sự	sống	 thì	chúng	ta	 lại	cũng	phải	 tuyên	bố	rằng	 tất	cả
các	động	vật	không	có	tim	hay	có	nhiều	tim,	đều	là	những	vật	chết.
Như	vậy	có	nghĩa	là	ngoài	những	sinh	vật	đã	nói	trên	kia,	còn	phải	kể
thêm	 tất	 cả	 loài	 giun,	 loài	 sao	 bể,	 loài	 luân	 trùng	 (Annuloida	 và
Annulosa,	 theo	 sự	 phân	 loại	 của	 Huxley),	 một	 phần	 loài	 giáp	 xác
(tôm)	và	cuối	cùng	thậm	chí	cả	một	động	vật	có	xương	sống	là	con
cá	 kim	 (Amphioxus).	 Thuộc	 về	 số	 này	 có	 cả	 toàn	 bộ	 các	 thực	 vật
nữa.

Như	vậy,	khi	muốn	nêu	rõ	đặc	điểm	của	sự	sống	thực	sự	theo
ý	nghĩa	 chặt	 chẽ	và	đúng	đắn	của	 từ	đó,	ông	Đuy-rinh	đưa	 ra	bốn
dấu	hiệu	của	sự	sống	hoàn	toàn	mâu	thuẫn	với	nhau,	 trong	đó	một
dấu	hiệu	 đã	 khép	 vào	 tội	 chết	 vĩnh	 viễn	 không	những	 toàn	bộ	giới
thực	vật	mà	cả	gần	nửa	giới	động	vật	nữa.	Thật	vậy,	không	ai	có	thể
nói	 rằng	ông	Đuy-rinh	đã	 lừa	dối	chúng	 ta	khi	ông	hứa	sẽ	mang	 lại
cho	chúng	ta.	"những	kết	luật	và	quan	điểm	hết	sức	độc	đáo!"

Ở	một	đoạn	khác,	ông	ta	nói:
"Trong	 giới	 tự	 nhiên	 cũng	 vậy,	 làm	 cơ	 sở	 cho	 tất	 cả	mọi	 tổ

chức	 từ	 cấp	 thấp	nhất	 cho	đến	 cấp	 coa	nhất,	 là	một	 loại	 hình	đơn
giản",	và	loại	hình	ấy	"trong	cái	bản	chất	phổ	biến	của	nó,	bộc	lộ	ra
một	cách	hoàn	toàn	và	đầy	đủ	trong	sự	vận	động	thứ	yếu	nhất	của
giống	thực	vật	kém	hoàn	bị	nhất."

Lời	khẳng	định	này,	một	 lần	nữa,	 là	một	điều	vô	nghĩa	"hoàn
toàn	và	đầy	đủ".	Loại	hình	đơn	giản	nhất	mà	người	ta	thấy	trong	toàn
bộ	giới	 hữu	cơ	 là	 tế	bào;	 và	 cố	nhiên,	 tế	bào	 cũng	 làm	cơ	sở	cho



những	 tổ	 chức	 cấp	 cao	 nhất.	 Nhưng	 trong	 những	 cơ	 thể	 cấp	 thấp
nhất,	lại	còn	có	rất	nhiều	cái	thấp	hơn	tế	bào	rất	nhiều	như	:	prô-ta-
mip,	một	hạt	an-bu-min	đơn	giản	không	có	một	sự	phân	hoá	nào	cả,
rồi	cả	một	hệ	thống	nguyên	trùng	(Monere)	khác	và	tất	cả	những	loài
tảo	hình	ống	(Siphoneen)	nữa.	Tất	cả	những	cơ	thể	ấy	gắn	liền	với
các	cơ	thể	cấp	cao	chỉ	vì	thành	phần	cơ	bản	của	nó	là	an-bu-min	và
do	đó	chúng	thực	hiện	những	chức	năng	của	an-bu-min,	tức	là	sống
và	chết.

Ông	Đuy-rinh	kể	tiếp	với	chúng	ta	như	sau:
"Về	mặt	sinh	 lý,	cảm	giác	gắn	 liền	với	sự	 tồn	 tại	của	một	bộ

máy	thần	kinh	nào	đó,	dù	là	rất	đơn	giản.	Cho	nên	đặc	trưng	của	tất
cả	mọi	hình	 thức	động	vật	 là	năng	 lực	cảm	giác,	nghĩa	 là	năng	 lực
nhận	thức	một	cách	có	ý	thức	và	chủ	quan	về	trạng	thái	của	chúng.
Ranh	giới	 rõ	ràng	giữa	thực	vật	và	động	vật	 là	cái	điểm	ở	đó	bước
nhảy	vọt	sang	cảm	giác	được	thực	hiện.	Ranh	giới	đó	không	những
không	bị	 xoá	nhoà	bởi	những	hình	 thức	quá	độ	mà	mọi	người	đều
biết,	nó	trở	thành	một	nhu	cầu	lôgích	chính	là	thông	qua	những	hình
thức	bề	ngoài	chưa	dứt	khoát	hoặc	không	xác	định	được	ấy".

Rồi	ông	lại	nói:
"Ngược	lại,	thực	vật	hoàn	toàn	và	vĩnh	viễn	không	có	một	chút

cảm	giác	nào	và	cũng	không	có	bất	kỳ	một	năng	lực	cảm	giác	nào."
Thứ	nhất,	Hegel	 ("Triết	học	của	 tự	nhiên",	351),	phụ	 lục)	nói

rằng
"cảm	giác	là	differentia	specifica",	 là	dấu	hiện	đặc	trưng	tuyệt

đối	của	động	vật".
Đây	lại	là	một	"ý	kiến	khó	tiêu"	của	Hegel,	mà	chỉ	nhờ	có	quá

trình	 thôn	 tính	của	ông	Đuy-rinh	mới	được	nâng	 lên	địa	vị	 cao	quý
của	một	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối	cùng.

Thứ	hai,	đây	là	lần	đầu	tiên	chúng	ta	nghe	nói	đến	những	hình
thức	quá	độ,	những	hình	thức	bề	ngoài	không	dứt	khoát	hoặc	không
xác	định	được	(lời	 lẽ	mới	khó	hiểu	 làm	sao!)	giữa	thực	vật	và	động
vật.	Đúng	là	có	những	hình	thức	quá	độ	đó;	có	những	thể	hữu	cơ	mà
chúng	ta	không	thể	nói	dứt	khoát	rằng	đó	là	thực	vật	hay	là	động	vật;
do	đó	chúng	 ta	không	 thể	xác	định	một	 ranh	giới	 rõ	 ràng	giữa	 thực
vật	và	động	vật,	 -	 chính	sự	 thực	ấy	đã	 tạo	 ra	cho	ông	Đuy-rinh	cái
nhu	 cầu	 lôgich	 phải	 đưa	 ra	 một	 tiêu	 chuẩn	 để	 phân	 biệt,	 một	 tiêu
chuẩn	mà	bản	thân	ông	ta	cũng	vội	vàng	thừa	nhận	ngay	là	không	có
cơ	 sở	 !	 nhưng	 chúng	 ta	 cũng	 không	 cần	 đi	 ngược	 trở	 lại	 lĩnh	 vực
không	rõ	ràng	giữa	động	vật	và	thực	vật	làm	gì	;	lẽ	nào	những	cây	hố
ngươi	hễ	bị	người	ta	đụng	đến	là	cụp	lá	hay	cánh	hoa	của	chúng	lại,
lẽ	nào	những	cây	ăn	sâu	bọ,	-	đều	hoàn	toàn	không	có	một	chút	cảm



giác	nào	và	cũng	hoàn	toàn	không	có	bất	kỳ	một	năng	lực	cảm	giác
nào	hay	sao	?	Đó	là	điều	mà	bản	thân	ông	Đuy-rinh	cũng	không	dám
khẳng	định	nếu	ông	 ta	không	muốn	 rơi	vào	 "thứ	nửa	 thơ	ca	không
khoa	học".

Thứ	ba,	đây	cũng	lại	là	một	điều	sáng	tạo	và	tưởng	tượng	tự

do	của	ông	Đuy-rinh	khi	ông	ta	khẳng	định	rằng	về	mặt	sinh	lý	
[26]

,
cảm	giác	gắn	liền	với	sự	tồn	tại	của	một	bộ	máy	thần	kinh	nào	đó,	dù
là	 rất	 đơn	 giản.	 Không	 những	 tất	 cả	 những	 động	 vật	 nguyên	 thuỷ
nhất	mà	cả	những	thực	trùng,	-	ít	nhất	là	tối	đại	đa	số	các	thực	trùng	-
cũng	đều	không	có	một	chút	dấu	vết	nào	của	bộ	máy	thần	kinh	cả.
Chỉ	kể	 từ	 loài	giun	 trở	đi	 thì	 thông	 thường	người	 ta	mới	 thấy	có	bộ
máy	thần	kinh,	và	ông	Đuy-rinh	là	người	đầu	tiên	nói	rằng	những	con
vật	 đó	 không	 có	 cảm	 giác	 vì	 chúng	 không	 có	 thần	 kinh.	Cảm	 giác
không	nhất	định	phải	gắn	liền	với	thần	kinh,	nhưng	chắc	chắn	là	gắn
liền	với	một	số	thể	an-bu-min	nào	đó,	cho	đến	nay	vẫn	còn	chưa	xác
định	được	chính	xác	hơn.

Vả	 lại,	những	 tri	 thức	của	ông	Đuy-rinh	về	sinh	vật	học	cũng
đã	biểu	lộ	ra	đầy	đủ	qua	câu	hỏi	mà	ông	không	ngại	nêu	ra	để	chống
lại	Darwin:

"Lẽ	nào	động	vật	lại	phát	triển	từ	thực	vật	lên	hay	sao?"
Chỉ	có	người	không	hiểu	chút	gì	về	động	vật	và	thực	vật,	mới

có	thể	nêu	ra	những	câu	hỏi	như	vậy.
Về	sự	sống	nói	chung,	ông	Đuy-rinh	chỉ	biết	nói	với	chúng	ta

như	sau:
"Sự	trao	đổi	chất	được	tiến	hành	thông	qua	một	sự	sơ	đồ	hoá

cấu	tạo	một	cách	uyển	chuyển"	(cái	này	là	cái	gì	vậy?)"bao	giờ	cũng
vẫn	 là	một	dấu	hiệu	đặc	 trưng	của	quá	 trình	sống	 theo	đúng	nghĩa
của	từ	đó."

Đó	 là	 tất	 cả	những	điều	mà	chúng	 ta	biết	được	về	sự	sống,
thêm	nữa	nhân	cái	"sự	sơ	đồ	hoá	cấu	tạo	một	cách	uyển	chuyển"	đó
chúng	ta	bị	sa	lầy	đến	tận	đầu	gối	trong	cái	mớ	những	lời	rối	rắm	vô
nghĩa	của	cái	lối	tiếng	lóng	thuần	tuý	kiểu	Đuy-rinh.	Vì	vậy,	nếu	chúng
ta	muốn	biết	sự	sống	là	gì	thì	chúng	ta	phải	tự	mình	tìm	hiểu	vấn	đề
sâu	hơn	một	chút.

Sự	 trao	đổi	chất	hữu	cơ	 là	hiện	 tượng	phổ	biến	nhất	và	đặc
trưng	nhất	của	sự	sống,	điều	này	đã	được	các	nhà	chuyên	môn	về
sinh	 hoá	 và	 hoá	 sinh	 nói	 đi	 nói	 lại	 không	 biết	 bao	 nhiêu	 lần	 từ	 ba
mươi	năm	nay	và	ở	đây	ông	Đuy-rinh	chỉ	chuyển	 lời	khẳng	định	đó
thành	 thử	 ngôn	 ngữ	 tao	 nhã	 và	 trong	 sáng	 đặc	 biệt	 của	 ông	 ta.
Nhưng	định	nghĩa	sự	sống	 là	sự	trao	đổi	chất	hữu	cơ,	-	điều	đó	có



nghĩa	 là	định	nghĩa	sự	sống	 là	 ....	 sự	sống;	bởi	 vì	 sự	 trao	đổi	 chất
hữu	cơ	hay	sự	trao	đổi	chất	thông	qua	một	sự	sơ	đồ	hoá	cấu	tạo	một
cách	uyển	chuyển,	 lại	 chính	 là	một	biểu	hiện	mà	đến	 lượt	nó	cũng
cần	được	giải	thích	bằng	sự	sống,	cần	được	giải	thích	bằng	sự	khác
biệt	giữa	hữu	cơ	và	vô	cơ,	nghĩa	 là	giữa	sống	và	không	sống.	Như
vậy,	 lối	 giải	 thích	 đó	 không	 làm	 cho	 chúng	 ta	 tiến	 thêm	 được	một
bước	nào	cả.

Sự	trao	đổi	chất	với	tính	cách	là	một	sự	trao	đổi	như	vậy	cũng
diễn	ra	ở	bên	ngoài	sự	sống.	Trong	hoá	học,	có	cả	một	 loạt	những
quá	 trình	mà	 khi	 có	 luồng	 nguyên	 liệu	 đầy	 đủ	 thì	 luôn	 luôn	 tạo	 ra
những	điều	kiện	để	phục	hồi	lại	những	quá	trình	đó,	hơn	nữa	lại	tạo
ra	như	thế	nào	để	cho	ở	đây	một	vật	thể	nhất	định	lại	là	vật	mang	quá
trình.	Ví	dụ	như	trong	việc	chế	tạo	axit	xun-phu-ríc	bằng	cách	đốt	lưu
huỳnh.	Quá	trình	đó	tạo	ra	khí	xun-phu-rơ,	SO2,	và	nếu	người	ta	cho
hơi	 nước	 và	 axit	 ni-tric	 vào	 thì	 khí	 xun-phu-ric,	 H2SO4.	 A-xít	 ni-tric
mất	ô	xy	và	biến	 thành	ni-trô	ô	xít:	ni-trô	ô	xít	 lại	 thu	hút	ngay	ô-xy
trong	không	khí	mà	biến	thành	ni-trô-ô-xít:	ni-trô-ô-xít	lại	thu	hút	ngay
ôxy	 trong	 không	 khí	 mà	 biến	 thành	 những	 ô	 xít	 cao	 cấp	 của	 nitơ,
nhưng	chỉ	là	để	chuyển	ngay	ôxy	đó	cho	khi	sunphurơ	và	bắt	đầu	trở
lại	quá	trình	cũ,	thành	thử	về	mặt	lý	luận	mà	nói,	chỉ	cần	một	lượng
rất	nhỏ	axit	nitric	là	đủ	để	biến	một	lượng	vô	tận	khí	xunphurơ,	ô	xy
và	nước	thành	axit	xun-phu-ric,	-	Ngoài	ra,	sự	trao	đổi	chất	cũng	xẩy
ra	 trong	 trường	 hợp	 các	 chất	 lỏng	 thấm	 qua	 những	màng	 hữu	 cơ
chết,	 thậm	chí	qua	cả	những	màng	vô	cơ,	như	 trong	những	 tế	bào

nhân	tạo	của	Traube	
[27]

.	Ở	đây,	một	lần	nữa	chúng	ta	lại	thấy	rằng
sự	 trao	đổi	chất	không	 làm	cho	chúng	 ta	 tiếp	 thêm	được	một	bước
nào;	bởi	sự	trao	đổi	chất	độc	đáo	mà	người	ta	dùng	để	giải	thích	sự
sống,	lại	cũng	cần	được	giải	thích	bằng	sự	sống.	Cho	nên	chúng	ta
phải	tìm	một	giải	thích	khác.

Sự	sống	là	phương	thức	tồn	tại	của	những	thể	an-bu-min,	và
phương	thức	tồn	tại	này,	về	căn	bản,	bao	hàm	ở	sự	thường	xuyên	tự
đổi	mới	của	những	thành	phần	hoá	học	của	những	thể	ấy.

Ở	đây,	thể	an-bu-min	được	hiểu	theo	nghĩa	của	hoá	học	hiện
đại,	môn	học	này	dùng	cái	tên	gọi	đó	để	chỉ	tất	cả	những	vật	thể	có
thành	 phần	 tương	 tự	 như	 an-bu-minh	 thông	 thường	 và	 cũng	 còn
được	gọi	là	prô-tê-in.	Cái	tên	gọi	ấy	không	thành	công	lắm	vì	trong	tất
cả	các	chất	 tương	 tự	với	nó	 thì	an-bu-min	 thông	 thường	 là	chất	có
một	tác	dụng	kém	sinh	động	nhất,	bị	động	nhất,	do	chỗ	cùng	với	lòng
đỏ	trứng,	nó	chỉ	là	chất	dinh	dưỡng	cho	cái	phôi	đang	phát	triển	mà
thôi.	Tuy	nhiên,	chừng	nào	người	ta	còn	biết	rất	ít	như	thế	về	thành



phần	hoá	học	của	các	chất	an-bu-min	 thì	cái	 tên	gọi	ấy	vẫn	còn	 tốt
hơn	những	tên	gọi	khác	vì	nó	có	tính	chất	an-bu-minh	thì	cái	tên	gọi
ấy	vẫn	còn	tốt	hơn	những	tên	gọi	khác	vì	nó	có	tính	chất	chung	hơn.

Bất	cứ	ở	chỗ	nào	mà	chúng	 ta	 thấy	có	sự	sống	 thì	chúng	 ta
thấy	rằng	sự	sống	gắn	 liền	với	một	 thể	an-bu-min;	và	bất	cứ	ở	chỗ
nào	mà	 chúng	 ta	 thấy	 có	một	 thể	 an-bu-min	 không	 nằm	 trong	 quá
trình	 tan	 rã	 thì	ở	đó,	 không	có	ngoại	 lệ,	 chúng	 ta	cũng	 thấy	những
hiện	tượng	của	sự	sống.	Chắc	chắn	là	trong	cơ	thể	sống,	cũng	cần
phải	có	những	hoá	hợp	khác	để	gây	nên	những	sự	phân	hoá	đặc	biệt
của	 các	 hiện	 tượng	 ấy	 của	 sự	 sống;	 nhưng	 đối	 với	 sự	 sống	 đơn
thuần	 thì	 những	 hoá	 hợp	 ấy	 là	 khong	 cần	 thiết	 hoặc	 chỉ	 cần	 thiết
trong	chừng	mực	chúng	được	dùng	làm	thức	ăn	và	biến	thành	an-bu-
min.	Những	sinh	vật	cấp	thấp	nhất	mà	chúng	ta	đã	biết	chẳng	qua	chỉ
là	những	hạt	an-bu-min	đơn	giản	thôi,	thế	mà	chúng	cũng	đã	biểu	lộ
tất	cả	những	hiện	tượng	cơ	bản	của	sự	sống.

Nhưng	những	hiện	tượng	ấy	của	sự	sống	mà	chúng	ta	thấy	có
một	cách	giống	nhau	ở	khắp	mọi	nơi,	ở	mọi	 sinh	vật,	 là	gì?	Trước
hết,	 là	 ở	 chỗ	 thể	 an-bu-min	 thu	 hút	 ở	 môi	 trường	 xung	 quanh	 nó
những	chất	khác	thích	hợp	với	nó	và	đồng	hoá	những	chất	này,	còn
những	bộ	phận	khác,	già	cỗi,	của	thể	đó	bị	phân	giải	và	bị	bài	tiết	ra.
Những	thể	khác,	những	thể	không	sống,	cũng	biến	đổi,	phân	giải	hay
hoá	 hợp	 trong	 tiến	 trình	 của	 quá	 trình	 tự	 nhiên;	 nhưng	 đồng	 thời
những	thể	ấy	không	còn	là	những	thể	như	cũ	nữa.	Tảng	đá	đã	phong
hoá	 không	 còn	 là	 những	 thể	 như	 cũ	 nữa.	 Tảng	 đá	 đã	 phong	 hoá
không	còn	là	tảng	đá	nữa;	kim	loại	bị	ôxy	hoá,	biến	thành	gỉ.	Nhưng
cái	là	nguyên	nhân	của	sự	huỷ	hoại	ở	các	vật	thể	chết	thì	lại	là	điều
kiện	cơ	bản	của	sự	sống	ở	chất	an-bu-min.	Một	khi	mà	trong	thể	an-
bu-min	sự	chuyển	hoá	liên	tục	của	các	thành	phần,	tức	là	sự	thay	thế
thường	xuyên	của	dinh	dưỡng	và	bài	 tiết,	ngừng	 lại,	 -	 thì	 từ	khi	đó
bản	 thân	 thể	 an-bu-min	 cũng	 ngừng	 tồn	 tại,	 phân	 giải	 ra,	 nghĩa	 là
chết.	Vậy,	sự	sống,	phương	thức	tồn	tại	của	thể	an-bu-min,	trước	hết
là	ở	chỗ	bất	cứ	lúc	nào	nó	cũng	vừa	là	chính	nó,	lại	đồng	thời	vừa	là
cái	 khác;	 và	như	 thế	 không	phải	 do	một	 quá	 trình	nào	 tác	động	 từ
bên	ngoài	vào	nó,	như	điều	đó	 thường	cũng	xẩy	 ra	đối	với	các	 thể
chết.	Trái	 lại,	sự	sống,	tức	là	sự	trao	đổi	chất,	diễn	ra	thông	qua	sự
dinh	dưỡng	và	bài	tiết,	là	một	quá	trình	tự	thực	hiện,	một	quá	trình	cố
hữu	bẩm	sinh	của	cái	mang	nó	là	an-bu-min,	một	quá	trình	mà	không
có	nó	thì	không	thể	có	an-bu-min	được.	Từ	đó	phải	kết	luận	rằng	nếu
sau	này	hoá	học	sản	xuất	ra	được	an-bu-min	bằng	con	đường	nhân
tạo	thì	an-bu-min	đó	nhất	định	sẽ	phải	biểu	lộ	những	hiện	tượng	của
sự	sống,	dù	là	những	hiện	tượng	rất	yếu	ớt	đi	nữa.	Dĩ	nhiên	một	câu



hỏi	nữa	được	đặt	ra	là	liệu	hoá	học	có	đồng	thời	phát	hiện	ra	được
một	thức	ăn	phù	hợp	với	an-bu-min	ấy	hay	không.

Từ	sự	trao	đổi	chất	tiến	hành	thông	qua	dinh	dưỡng	và	bài	tiết
là	chức	năng	chủ	yếu	của	an-bu-min,	và	từ	tính	mềm	dẻo	mà	an-bu-
min	vốn	có,	đã	nảy	sinh	ra	tất	cả	những	nhân	tố	đơn	giản	nhất	khác
của	sự	sống:	tính	dễ	bị	kích	thích	-	đã	bao	hàm	trong	tác	dụng	qua	lại
giữa	an-bu-min	và	thức	ăn	của	nó;	tính	co	rút	-	đã	biểu	lộ	ra	ở	trình
độ	rất	thấp,	việc	hấp	thụ	thức	ăn;	năng	lực	sinh	trưởng	-	đã	bao	gồm
ở	trình	độ	thấp	nhất,	sự	sinh	sản	bằng	sự	phân	đôi;	sự	vận	động	bên
trong,	-	mà	nếu	không	có	thì	không	thể	thu	hút	và	đồng	hoá	thức	ăn
được.

Định	 nghĩa	 của	 chúng	 tôi	 về	 sự	 sống	 tất	 nhiên	 còn	 rất	 thiếu
sót,	vì	nó	còn	xa	mới	có	thể	bao	gồm	được	tất	cả	những	hiện	tượng
của	sự	sống,	mà	trái	 lại	chỉ	bó	hẹp	ở	những	hiện	tượng	chung	nhất
và	đơn	giản	nhất.	Đứng	về	mặt	khoa	học	mà	nói	thì	mọi	định	nghĩa
đều	chỉ	có	một	giá	trị	nhỏ	thôi.	Muốn	hiểu	biết	một	cách	thực	sự	thấu
đáo	sự	sống	là	gì,	chúng	ta	phải	khảo	sát	tất	cả	các	hình	thức	biểu
hiện	của	sự	sống,	từ	hình	thức	thấp	nhất	cho	đến	hình	thức	cao	nhất.
Nhưng	để	sử	dụng	trong	đời	sống	thường	ngày	thì	những	định	nghĩa
như	trên	lại	rất	tiện	lợi	và	đôi	khi	không	có	thì	không	thể	được;	những
định	nghĩa	ấy	cũng	không	 thể	có	hại,	miễn	 là	người	 ta	không	quên
những	thiếu	sót	không	sao	tránh	khỏi	của	chúng.

Nhưng	chúng	ta	hãy	trở	 lại	với	ông	Đuy-rinh.	Khi	ông	ta	 thấy
không	được	may	mắn	lắm	trong	lĩnh	vực	sinh	vật	học	trên	trần	thế	thì
ông	 ta	 lại	biết	cách	 tự	an	ủi	 -	ông	 ta	 trốn	vào	bầu	 trời	đầy	sao	của
ông.

"Không	phải	chỉ	có	sự	cấu	tạo	đặc	biệt	của	khí	quan	cảm	giác
mà	cả	toàn	bộ	thế	giới	khách	quan	cũng	đều	được	cấu	tạo	để	gây	ra
khoái	lạc	và	đau	khổ.	Vì	lý	do	ấy,	chúng	tôi	thừa	nhận	rằng	sự	đối	lập
giữa	khoái	lạc	và	đau	khổi,	hơn	nữa,	sự	đối	lập	ấy,	đúng	là	dưới	hình
thức	mà	chúng	ta	đều	biết	-	là	một	sự	đối	lập	phổ	biến	và	phải	được
đại	biểu	trong	các	thế	giới	khác	nhau	của	vũ	trụ	bởi	những	tình	cảm
về	bản	chất	 là	đồng	nhất...	Sự	 trùng	hợp	ấy	có	một	ý	nghĩa	không
nhỏ,	vì	nó	là	cái	chìa	khoá	để	tìm	hiểu	vũ	trụ	của	cảm	giác...	bởi	vậy,
đối	với	chúng	ta,	thế	giới	vũ	trụ	chủ	quan	cũng	không	xa	lạ	gì	lắm	so
với	thế	giới	vũ	trụ	khách	quan.	Sự	cấu	tạo	của	hai	 lĩnh	vực	đó	phải
được	quan	niệm	theo	một	kiểu	mẫu	đồng	nhất	và	như	thế	chúng	ta
mới	có	được	những	mầm	mống	của	học	 thuyết	về	ý	 thức,	một	học
thuyết	có	một	tầm	quan	trọng	còn	lớn	hơn	tầm	quan	trọng	ở	trên	trái
đất	nữa".

Một	vài	sai	lầm	trắng	trợn	trong	khoa	học	tự	nhiên	trên	trái	đất



phỏng	có	ý	nghĩa	gì	đối	với	một	người	đã	có	sẵn	trong	túi	mình	cái
chìa	khoá	để	mở	vũ	trụ	của	cảm	giác?	Alloss	doc!".
	



Đạo	đức	và	pháp	quyền

		



	IX.	Chân	lý	vĩnh	cực

	 	Chúng	 tôi	 không	đưa	 ra	 đây	những	mẫu	 lấy	 từ	 cái	mớ	hỗn
độn	của	những	lời	ba	hoa	nhạt	nhẽo	và	những	câu	sấm	hồ	đó,	rởm
lại	là	từ	những	lời	nhảm	nhí	thuần	tuý	mà	suốt	trong	năm	mươi	trang
sách	ông	Đuy-rinh	hiến	cho	độc	gỉa	của	mình,	coi	đó	là	một	khoa	học
sâu	đến	 tận	gốc	về	những	yếu	 tố	của	ý	 thức.	Chúng	 tôi	 chỉ	dẫn	 ra
đoạn	sau	đây:

"Kẻ	nào	chỉ	có	khả	năng	suy	nghĩ	bằng	ngữ	ngôn	thôi	thì	kẻ	đó
chưa	bao	giờ	cảm	 thấy	được	 tư	duy	 trừu	 tượng,	 tư	duy	 thực	sự	 là
gì."

Theo	đó	 thì	súc	vật	 là	những	nhà	 tư	 tưởng	 trừu	 tượng	nhất,
thực	sự	nhất,	vì	tư	duy	của	chúng	không	bao	giờ	bị	vẩn	đục	bởi	sự
can	thiệp	rầy	rà	của	ngữ	ngôn	cả.	Dẫu	sao,	xét	theo	những	tư	tưởng
của	ông	Đuy-rinh	và	thứ	ngữ	ngôn	mà	ông	ta	dùng	để	diễn	đạt	những
tư	tưởng	đó,	 thì	người	 ta	 thấy	rằng	những	tư	tưởng	ấy	ít	 thích	hợp
đến	mức	nào	với	bất	cứ	một	ngữ	ngôn	nào	và	ngôn	ngữ	Đức	cũng	ít
thích	hợp	đến	mức	nào	với	những	tư	tưởng	ấy.

Cuối	 cùng,	 với	 một	 cảm	 giác	 nhẹ	 nhõm,	 chúng	 ta	 có	 thể
chuyển	sang	phần	thứ	tư,	phần	này,	ngoài	cái	mơ	hồ	lớn	những	lời	lẽ
mơ	hồ	đó	ra	thì	ít	nhất	cũng	còn	trình	bày	được	đây	đó	một	điều	gì	có
thể	hiểu	được	về	vấn	đề	đạo	đức	và	pháp	quyền.	Lần	này,	ngay	từ
đầu,	chúng	ta	đã	được	mời	đi	du	hành	trên	các	thiên	thể	khác:	những
yếu	tố	của	đạo	đức	cũng	phải

"biểu	hiện...	một	cách	trùng	hợp	ở	tất	cả	những	sinh	vật	không
phải	 loài	người,	những	sinh	vật	mà	 lý	 tính	 tích	cực	của	chúng	phải
sắp	xếp	một	cách	có	ý	thức	những	biểu	hiện	bản	năng	của	sự	sống.
Vả	 lại,	 sự	quan	 tâm	của	chúng	 ta	đến	những	kết	 luận	như	 thế	vẫn
không	 lớn	 lắm...	Nhưng	ngoài	ra	đó	vẫn	 là	một	ý	kiến	mở	rộng	một
cách	bổ	ích	tầm	mắt	của	chúng	ta,	nếu	như	chúng	ta	hình	dung	được
rằng	trên	những	thiên	thể	khác,	đời	sống	cá	nhân	và	đời	sống	tập	thể
đều	nhất	thiết	phải	xuất	phải	từ	một	sơ	đồ...	không	thể	gạt	bỏ	hay	bỏ
qua	cái	 tổ	 chức	 cơ	bản	 chung	của	một	 sinh	 vật	 hành	động	 theo	 lý
tính".

Nếu	như	ở	đây,	hiệu	lực	của	những	chân	lý	của	ông	Đuy-rinh
ngay	cả	đối	với	mọi	thế	giới	khác	có	thể	có,	lại	được	nêu	lên	với	tư
cách	là	một	ngoại	lệ	ngay	từ	đầu,	chứ	không	phải	ở	cuối	chương,	thì
điều	đó	có	 lý	do	đầy	đủ	của	nó.	Một	khi	đã	xác	định	trước	hết	rằng
những	quan	niệm	của	ông	Đuy-rinh	về	đạo	đức	và	chính	nghĩa	là	có



hiệu	lực	đối	với	tất	cả	các	thế	giới,	thì	người	ta	lại	càng	dễ	mở	rộng
một	cách	bổ	ích	hiệu	 lực	ấy	cho	tất	cả	các	 thời	đại.	Và	ở	đây	cũng
vẫn	là	những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối	cùng,	không	hơn	không	kém.

Thế	giới	đạo	đức	"cũng	như	thế	giới	của	trí	thức	phổ	biến...	có
những	 nguyên	 tắc	 vĩnh	 hằng	 và	 những	 yếu	 tố	 giản	 đơn	 của	 nó",
những	nguyên	 tắc	đạo	đức	"đứng	 trên	 lịch	sử	và	 trên	cả	những	sự
khác	biệt	hiện	nay	về	tính	chất	đấu	tranh...	Những	chân	lý	đặc	thù	-
trong	quá	trình	phát	triển,	ý	thức	đạo	đức	đầy	đủ	hơn,	và	có	thể	nói	là
lương	tâm,	được	hình	thành	nên	từ	những	chân	lý	đó	-	có	thể,	trong
chừng	mực	chúng	được	nhận	thức	đến	tận	những	cơ	sở	cuối	cùng
của	chúng,	đòi	hỏi	có	một	hiệu	lực	và	một	tầm	quan	trọng	giống	như
những	chân	lý	của	toán	học	và	những	sự	vận	dụng	toán	học.	Những
chân	lý	thật	sự	thì	nói	chung	không	biến	đổi...	thành	thử	thật	là	điên
rồ	nếu	hình	dung	rằng	sự	đúng	đắn	của	nhận	thức	phải	tuỳ	thuộc	vào
thời	gian	và	những	sự	thay	đổi	hiện	thực".	Vì	vậy,	tính	xác	thực	của
tri	thức	nghiêm	túc	và	sự	vừa	tầm	của	nhận	thức	thông	thường	-	khi
ở	 trong	một	 trạng	 thái	minh	mẫn,	 -không	 cho	 phép	 chúng	 ta	 được
hoài	nghi	hiệu	lực	tuyệt	đối	của	các	nguyên	tắc	của	trí	thức.	"Ngay	cả
bản	 thân	sự	hoài	nghi	dai	dẳng	cũng	đã	 là	một	 trạng	 thái	 yếu	đuối
bệnh	tật,	và	chẳng	qua	chỉ	là	biểu	hiện	của	một	sự	lẫn	lộn	không	thể
cứu	vãn	được,	một	sự	lẫn	lộn	đôi	khi	tìm	cách	tạo	ra	cái	vẻ	bề	ngoài
vững	chắc	nào	đó	bằng	cách	nhận	thức	một	cách	có	hệ	thống	về	sự
vô	giá	trị	của	mình.	Trong	các	vấn	đề	đạo	đức,	để	phủ	nhận	những
nguyên	tắc	phổ	biến,	người	ta	bám	vào	tính	chất	nhiều	vẻ	về	mặt	địa
lý	và	 lịch	sử	của	những	phong	tục	và	những	nguyên	tắc	và	chỉ	cần
khoác	cho	nó	cái	tính	tất	yếu	không	thể	tránh	khỏi	của	cái	xấu	và	cái
ác,	là	nó	đã	có	thể	hoàn	toàn	bác	bỏ	ý	nghĩa	nghiêm	túc	và	hiệu	quả
thực	 tế	của	những	động	cơ	đạo	đức	 trùng	hợp.	Cái	 chủ	nghĩa	 loài
nghi	ăn	mòn	đó	 -	một	 chủ	nghĩa	không	nhằm	chống	 lại	 những	học
thuyết	giả	cá	biệt	nào,	mà	 là	chống	 lại	 chính	cái	 khả	năng	của	 loài
người	vươn	lên	tới	đạo	đức	tự	giác,	-	cuối	cùng	sẽ	trở	thành	cái	hư
vô	thực	sự,	thậm	chí	trở	thành	một	cái	gì	còn	tệ	hơn	chủ	nghĩa	hư	vô
đơn	 thuần...	Trong	cái	đống	hỗn	độn	mơ	hồ	những	quan	niệm	đạo
đức	đã	 tan	 rã,	 nó	 tự	 an	 ủi	 bằng	 cái	 hy	 vọng	 là	 có	 thể	 thống	 trị	 dễ
dàng	 và	 mở	 toang	 tất	 cả	 các	 cửa	 cho	 sự	 tuỳ	 tiện	 vô	 nguyên	 tắc.
Nhưng	nó	đã	lầm	to:	vì	chỉ	cần	vạch	ra	những	số	mệnh	không	tránh
khỏi	của	lý	tính	trong	sai	lầm	và	trong	chân	lý,	để	thông	qua	riêng	sự
so	sánh	ấy	cũng	có	 thể	 thấy	 rõ	 rằng	khả	năng	mắc	sai	 lầm	có	 tính
chất	quy	luật	tự	nhiên	không	gạt	bỏ	khả	năng	thực	hiện	cái	đúng".

Cho	đến	nay,	chúng	 ta	vẫn	bình	 tĩnh	 tiếp	nhận	 tất	 cả	những
câu	nói	hoa	mỹ	đó	của	ông	Đuy-rinh	về	những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối



cùng,	về	quyền	tối	cao	của	tư	duy,	về	tính	xác	thực	tuyệt	đối	của	của
nhận	 thức,	 v.v...	 bởi	 vì	 vấn	đề	đó	 chỉ	 có	 thể	giải	 quyết	 được	ở	 cái
điểm	mà	hiện	giờ	chúng	ta	đã	đến.	Cho	đến	nay,	chỉ	cần	nghiên	cứu
xem	những	lời	khẳng	định	cá	biệt	của	triết	học	hiện	thực	đã	nói	một
"giá	trị	tối	cao"	và	một	"quyền	tuyệt	đối	về	chân	lý"	đến	mức	nào,	là
đủ;	còn	bây	giờ	chúng	ta	đi	đến	vấn	đề	xét	xem	liệu	những	sản	phẩm
của	nhận	thức	của	con	người	nói	chung	có	thể	có	được	giá	trị	tối	cao
và	quyền	tuyệt	đối	về	chân	lý	hay	không,	và	nếu	có	thì	đó	là	những
sản	phẩm	nào.	Khi	tôi	nói:	"nhận	thức	của	con	người",	thì	tôi	nói	như
vậy	không	phải	với	ý	định	làm	mất	lòng	những	dân	cư	trên	các	thiên
thể	khác	mà	tôi	không	có	hân	hạnh	được	biết	mà	chỉ	vì	súc	vật	cũng
nhận	 thức,	mặc	 dù	 không	 có	 gì	 là	 tối	 cao	 cả.	 Con	 chó	 nhận	 thức
người	chủ	của	nó	 là	 thượng	đế	của	nó,	mặc	dầu	người	chủ	này	có
thể	là	một	thằng	đểu	cáng	nhất.

Tư	duy	của	con	người	có	phải	là	tối	cao	hay	không?	Trước	khi
trả	lời	là	phải	hay	không	phải,	trước	hết	phải	nghiên	cứu	xem	tư	duy
của	con	người	là	gì	đã.	Nó	có	phải	là	tư	duy	của	một	cá	nhân	không?
Không	phải.	Nhưng	nó	vẫn	chỉ	tồn	tại	với	tư	cách	là	tư	duy	cá	nhân
của	hàng	tỷ	người	trong	quá	khứ,	hiện	tại	và	tương	lai.	Song	nếu	tôi
nói	rằng	tư	duy	của	tất	cả	những	con	người	ấy,	kể	cả	của	những	con
người	tương	lai	nữa,	được	tổng	hợp	lại	trong	quan	niệm	của	tôi,	là	tư
duy	 tối	 cao,	 rằng	nó	có	khả	năng	nhận	 thức	được	 thế	giới	 hiện	có
trong	chừng	mực	mà	nhân	loại	tồn	tại	đủ	lâu	dài	và	trong	chừng	mực
mà	nhận	thức	ấy	không	bị	giới	hạn	bởi	những	những	khí	quan	nhận
thức	và	bởi	những	đối	tượng	nhận	thức	-	thì	như	thế	là	tôi	đã	nói	một
điều	khá	 tầm	 thường,	hơn	nữa	khá	vô	bổ.	Vì	kết	quả	quý	báu	nhất
của	điều	đó	chỉ	có	 thể	 là	 làm	cho	chúng	 ta	hết	sức	hoài	nghi	nhận
thức	hiện	nay	của	chúng	ta,	bởi	lẽ	chắc	chắn	rằng	chúng	ta	hầu	như
chỉ	mới	ở	bước	đầu	của	lịch	sử	nhân	loại,	và	những	thế	hệ	sau	này
sẽ	uốn	nắn	lại	chúng	ta,	tất	phải	đông	hơn	rất	nhiều	so	với	những	thế
hệ	mà	nhận	thấy	hiện	phải	được	chúng	ta	uốn	nắn	 lại	 -	 lắm	lúc	với
một	thái	độ	khá	khinh	miệt.

Bản	thân	ông	Đuy-rinh	cũng	tuyên	bố	điều	sau	đây	là	một	tất
yếu:	ý	thức,	và	do	đó	cá	tư	duy	và	nhận	thức,	chỉ	có	thể	biểu	hiện	ở
một	loạt	sinh	vật	cá	biệt	thôi.	Chúng	ta	chỉ	có	thể	gán	quyền	tối	cao
cho	tư	duy	của	mỗi	cá	nhân	ấy	trong	chừng	mực	chúng	ta	không	thấy
có	một	quyền	lực	nào	có	thể	dùng	bạo	lực	áp	đặt	cho	cá	nhân	ấy	-
trong	trạng	thái	khoẻ	mạnh	và	tỉnh	táo	-	một	tư	tưởng	nào	đấy.	Còn
vế	giá	trị	tối	cao	của	những	nhận	thức	mà	tư	duy	của	mỗi	cá	nhân	đạt
được	thì	tất	cả	chúng	ta	đều	biết	rằng	không	thể	nói	như	thế	được,
rằng	căn	cứ	vào	vào	tất	cả	kinh	nghiệm	từ	trước	đến	nay	của	chúng



ta	thì	những	nhận	thức	ấy,	không	trừ	một	kinh	nghiệm	nào,	bao	giờ
cũng	chứa	đựng	những	yếu	tố	có	thể	cái	tiến	được	nhiều	hơn	nhiều
so	với	những	yếu	tố	không	cần	một	sự	cải	tiến	như	thế,	hay	những
yếu	tố	đúng	đắn.

Nói	một	cách	khác:	tính	tối	cao	của	tư	duy	chỉ	được	thực	hiện
trong	 một	 loạt	 người	 tư	 duy	 cực	 kỳ	 không	 tối	 cao;	 nhận	 thức	 có
quyền	tuyệt	đối	nắm	chân	lý	thì	được	thực	hiện	trong	một	loạt	những
sai	lầm	tương	đối;	cả	hai	đều	không	thể	thực	hiện	được	đầy	đủ	bằng
cách	nào	 khác	ngoài	 cách	 thông	qua	một	 dẫy	dài	 vô	 tận	 của	nhân
loại.

Ở	đây,	chúng	ta	lại	thấy	cũng	cái	mâu	thuẫn	đã	gặp	ở	trên	kia,
giữa	cái	tính	chất	nhất	thiết	phải	được	coi	là	tuyệt	đối	của	tư	duy	con
người,	với	tính	hiện	thực	của	nó	trong	những	cá	nhân	có	tư	duy	hạn

chế	
[28]

,	một	mâu	 thuẫn	chỉ	 có	 thể	giải	quyết	được	 trong	quá	 trình
tiến	lên	vô	tận,	trong	sự	nối	tiếp	trên	thực	tế	là	vô	hạn	-	ít	nhất	là	đối
với	chúng	ta	-	của	các	thế	hệ	loài	người.	Theo	ý	nghĩa	đó	thì	tư	duy
của	con	người	vừa	là	tối	cao	vừa	là	không	tối	cao,	và	khả	năng	nhận
thức	của	con	người	vừa	là	vô	hạn	vừa	là	có	hạn.	Tối	cao	và	vô	hạn	-
xét	theo	bẩm	tính,	sứ	mệnh,	khả	năng	và	mục	đích	lịch	sử	cuối	cùng;
không	 tối	 cao	và	có	hạn	 -	 xét	 theo	sự	 thực	hiện	cá	biệt	 và	 thực	 tế
trong	mỗi	một	thời	điểm	nhất	định.

Về	những	chân	lý	vĩnh	cửu	thì	cũng	vậy.	Nếu	nhân	loại	đạt	tới
chỗ	chỉ	vận	dụng	toàn	những	chân	lý	vĩnh	cửu,	những	kết	quả	của	tư
duy	có	giá	trị	tối	cao	và	có	quyền	tuyệt	đối	nắm	chân	lý,	thì	điều	đó	có
nghĩa	là	nhân	loại	đã	tới	một	điểm	mà	tính	vô	tận	của	thế	giới	tri	thức
đã	cùng	kiệt	xét	về	mặt	hiện	thực	cũng	như	về	mặt	tiềm	năng	và	như
thế	là	đã	thực	hiện	được	cái	điều	thần	kỳ	nổi	tiếng	là	đếm	được	sự
hằng	hà	vô	số.

Nhưng,	chẳng	phải	là	vẫn	có	những	chân	lý	được	xác	lập	một
cách	vững	chắc	đến	mức	 là	đối	với	chúng	ta,	mỗi	một	sự	nghi	ngờ
chúng	đều	 có	nghĩa	 là	một	 sự	điên	 rồ,	 đó	 sao?	Như	hai	 lần	 hai	 là
bốn,	ba	góc	của	một	hình	tam	giác	thì	bằng	hai	góc	vuông,	thành	Pari
là	ở	Pháp,	người	ta	không	ăn	thì	chết,	v.v.,	đó	sao?	Như	vậy,	chẳng
phải	là	vẫn	có	những	chân	lý	vĩnh	cửu,	những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối
cùng	đó	sao?

Cố	nhiên	là	có.	Theo	phương	pháp	cũ	mà	mọi	người	đã	biết	từ
lâu,	chúng	ta	có	thể	chia	toàn	bộ	lĩnh	vực	nhận	thức	ra	làm	ba	phần
lớn.	Phần	 thứ	nhất	bao	gồm	 tất	cả	những	khoa	học	nghiên	cứu	về
giới	 tự	nhiên	vô	sinh	và	 ít	 nhiều	có	 thể	xử	 lý	được	bằng	 toán	học:
toán	học,	 thiên	văn	học,	cơ	học,	vật	 lý	học,	hoá	học.	Nếu	có	người



nào	thích	vận	dụng	những	từ	lớn	vào	những	sự	vật	rất	đơn	giản	thì
cũng	có	thể	nói	rằng	một	số	kết	quả	của	những	khoa	học	đó	là	những
chân	 lý	vĩnh	cửu,	những	chân	 lý	 tuyệt	đỉnh	cuối	 cùng;	chính	vì	 vậy
mà	người	ta	gọi	đó	là	những	khoa	học	chính	xác.	Nhưng	hoàn	toàn
không	phải	 tất	 cả	 các	kết	quả	đều	như	 thế.	Khi	 áp	dụng	những	số
biến	và	mở	rộng	tính	biến	đổi	của	chúng	đến	số	vô	cùng	nhỏ	và	số	vô
cùng	 lớn	 thì	 toán	học,	 thường	vốn	có	đạo	đức	nghiêm	khắc	 là	 thế,
cũng	đã	sa	vào	tội	 lỗi:	nó	đã	cắn	vào	trái	cây	tri	 thức	và	điều	đó	đã
mở	đường	cho	nó	đi	đến	những	thành	tựu	hùng	vĩ	nhất,	nhưng	đồng
thời	cũng	mở	đường	cho	nó	đi	đến	những	sai	 lầm.	Trạng	 thái	 trinh
tiết	của	giá	trị	tuyệt	đối,	của	sự	chứng	minh	không	thể	bác	bỏ	được
của	tất	cả	cái	gì	là	toán	học	đã	vĩnh	viễn	đi	vào	quá	khứ;	thời	đại	của
những	bất	 đồng	đã	đến,	 và	 chúng	 ta	 đi	 tới	 chỗ	 là	 phần	 lớn	những
người	dùng	tính	vi	phân	hay	tích	phân,	không	phải	vì	họ	hiểu	việc	họ
làm,	mà	chỉ	vì	 lòng	tin	đơn	thuần,	vì	cho	đến	nay	kết	quả	đạt	được
bao	giờ	cũng	đúng.	Trong	thiên	văn	học	và	cơ	học,	tình	hình	còn	tồi
tệ	hơn	nữa,	và	 trong	vật	 lý	học	và	hoá	học	 thì	người	 ta	đang	đứng
giữa	 những	 giả	 thuyết	 như	 đứng	 giữa	 một	 đàn	 ong.	 Vả	 lại,	 cũng
không	thể	nào	khác	thế	được.	Trong	vật	lý	học,	chúng	ta	phải	nghiên
cứu	vận	động	 của	 các	phân	 tử;	 trong	hoá	học	phải	 nghiên	 cứu	 sự
hình	thành	của	phân	tử	từ	nguyên	tử,	và	nếu	sự	giao	thoa	của	những
làn	sóng	ánh	sáng	không	phải	là	một	câu	chuyện	bịa	đặt	thì	chúng	ta
tuyệt	đối	chẳng	bao	giờ	có	hy	vọng	được	 tận	mắt	nhìn	 thấy	những
điều	lý	thú	đó.	Ở	đây,	những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối	cùng	ngày	càng
trở	nên	hiếm	có	một	cách	lạ	lùng.

Tình	hình	lại	càng	tồi	tệ	hơn	nữa	trong	địa	chất	học,	theo	bản
chất	 của	 nó,	 khoa	 học	 này	 nghiên	 cứu	 chủ	 yếu	 những	 quá	 trình
không	những	chúng	ta,	mà	nói	chung	không	có	một	người	nào	chứng
kiến	cả.	Vì	vậy,	ở	đây	việc	 thu	được	những	chân	 lý	 tuyệt	đỉnh	cuối
cùng	gắn	liền	với	những	công	sức	rất	lớn,	còn	kết	quả	của	nó	thì	lại
hết	sức	nghèo	nàn.

Loại	khoa	học	thứ	hai	là	loại	bao	gồm	việc	nghiên	cứu	những
cơ	thể	sống.	Trong	lĩnh	vực	này,	tính	chất	nhiều	vẻ	của	những	quan
hệ	qua	lại	và	quan	hệ	nhân	quả	phát	triển	đến	mức	là	chẳng	những
mỗi	một	vấn	đề	đã	được	giải	quyết	lại	làm	nảy	sinh	vô	số	vấn	đề	mới,
mà	mỗi	vấn	đề	cá	biệt	cũng	chỉ	có	 thể	được	giải	quyết	phần	 lớn	 là
từng	mẩu	một,	bằng	một	 loạt	công	 trình	nghiên	cứu	 thường	đòi	hỏi
hàng	 thế	kỷ;	đồng	 thời;	nhu	cầu	nắm	một	cách	có	hệ	 thống	những
quan	hệ	qua	lại	cũng	luôn	luôn	buộc	chúng	ta	phải	dựng	lên	cả	một
rừng	giả	 thuyết	dày	đặc	xung	quanh	những	chân	 lý	 tuyệt	đỉnh	cuối
cùng.	Cần	phải	có	một	chuỗi	nấc	trung	gian	dài	biết	bao	từ	Galen	đến



Malpighi	 để	 xác	 định	 được	một	 cách	 chính	 xác	một	 điều	 đơn	 giản
như	tuần	hoàn	của	máu	trong	cơ	thể	loài	có	vú	!	Chúng	ta	biết	ít	biết
bao	về	nguồn	gốc	của	huyết	cầu,	và	hiện	nay	chúng	ta	còn	nhiều	biết
bao	nhiêu	là	khâu	trung	gian	để	xác	định	mối	quan	hệ	hợp	lý,	chẳng
hạn,	 giữa	những	 triệu	 chứng	 của	một	 bệnh	 với	 những	 căn	nguyên
của	 bệnh	 ấy!	Hơn	 nữa,	 thường	 lại	 còn	 có	 những	 phát	 hiện,	 thí	 dụ
như	sự	phát	hiện	ra	tế	bào,	buộc	chúng	ta	phải	xem	xét	 lại	 toàn	bộ
những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối	cùng	đã	được	xác	lập	từ	trước	đến	nay
trong	 lĩnh	 vực	 sinh	 vật	 học	 và	 loại	 bỏ	 vĩnh	 viễn	 hàng	 đống	 những
chân	lý	ấy.	Vì	vậy	những	ai	ở	đây	muốn	dựng	lên	những	chân	lý	thực
sự,	bất	biến,	thì	người	đó	sẽ	phải	tự	bằng	lòng	với	những	điều	nhàm
tai	như:	mọi	người	đều	phải	chết,	tất	cả	những	vật	có	vú	thuộc	giống
cái	đều	có	tuyến	sữa,	v.v...;	người	ấy	thậm	chí	cũng	sẽ	không	thể	nói
được	 rằng	động	 vật	 cấp	 cao	 thì	 tiêu	 hoá	bằng	dạ	dày	 và	 ruột	 chứ
không	phải	bằng	đầu,	bởi	vì	hoạt	động	thần	kinh	tập	trung	trong	đầu
là	cần	thiết	cho	sự	tiêu	hoá.

Nhưng	tình	hình	của	những	chân	lý	vĩnh	cửu	lại	còn	tồi	tệ	hơn
nữa	trong	loại	khoa	học	thứ	ba,	tức	là	những	khoa	học	lịch	sử,	chúng
nghiên	cứu	những	điều	kiện	sinh	hoạt	của	loài	người,	những	quan	hệ
xã	 hội,	 những	 hình	 thức	 pháp	 quyền	 và	 Nhà	 nước	 với	 kiến	 trúc
thượng	tầng	tư	tưởng	của	chúng	gồm	triết	học,	tôn	giáo,	nghệ	thuật,
v.v.,	trong	trình	tự	lịch	sử	và	trạng	thái	hiện	nay	của	chúng.	Trong	giới
tự	nhiên	hữu	cơ,	 ít	 ra	chúng	 ta	cũng	còn	 thấy	được	một	chuỗi	quá
trình	nối	tiếp	nhau,	diễn	đi	diễn	lại	khá	đều	đặn	trong	những	giới	hạn
rất	rộng	trong	chừng	mực	chúng	ta	trực	tiếp	quan	sát	chúng.	Từ	thời
Aristoteles	đến	nay,	nói	chung	các	 loài	hữu	cơ	vẫn	không	 thay	đổi.
trái	 lại,	 trong	 lịch	 sử	 xã	 hội,	 một	 khi	 chúng	 ta	 vượt	 quá	 trạng	 thái
nguyên	thuỷ	của	nhân	loại,	vượt	quá	cái	gọi	là	thời	đại	đồ	đá	thì	sự
lập	lại	các	trạng	thái	chỉ	là	ngoại	lệ	chứ	không	phải	là	thường	lệ;	và	ở
nơi	nào	có	sự	lập	lại	như	vậy	thì	điều	đó	cũng	không	bao	giờ	xảy	ra
trong	những	 tình	hình	hệt	 như	cũ.	Ví	 dụ,	 chế	độ	công	hữu	nguyên
thuỷ	về	đất	đai	ở	tất	cả	các	dân	tộc	văn	minh	và	hình	thức	tan	rã	của
chế	 độ	 ấy.	 Vì	 vậy,	 trong	 lĩnh	 vực	 lịch	 sử	 nhân	 loại,	 khoa	 học	 của
chúng	ta	còn	lạc	hậu	hơn	trong	lĩnh	vực	sinh	vật	học	rất	nhiều.	Thêm
nữa:	nếu,	 trong	 trường	hợp	ngoại	 lệ,	người	 ta	nhận	 thức	được	mối
liên	hệ	bên	trong	của	những	hình	thức	tồn	tại	xã	hội	và	hình	thức	tồn
tại	chính	trị	của	một	thời	kỳ	lịch	sử	nhất	định,	thị	thường	thường	đó	là
vào	 lúc	mà	các	hình	 thức	ấy	đã	sống	được	một	nửa	 thời	gian	của
chúng,	vào	lúc	chúng	đã	đi	vào	chỗ	suy	tàn.	Cho	nên	ở	đây	sự	nhận
thức	về	cơ	bản	là	tương	đối,	vì	nó	chỉ	giới	hạn	trong	việc	làm	sáng	tỏ
những	mỗi	liên	hệ	và	những	hậu	quả	của	một	số	hình	thức	xã	hội	và



Nhà	nước	chỉ	tồn	tại	và	một	thời	gian	nhất	định	ở	những	dân	tộc	nhất
định,	và	xét	theo	bản	chất	thì	có	tính	chất	nhất	thời.	Vì	vậy	mà	trong
lĩnh	 vực	 này,	 kẻ	 nào	 đi	 tìm	 những	 chân	 lý	 tuyệt	 đỉnh	 cuối	 cùng,
những	chân	lý	thật	sự,	nói	chung	không	biến	đổi,	thì	kẻ	đó	sẽ	chẳng
kiếm	được	là	bao,	ngoài	những	điều	nhạt	nhẽo	và	những	điều	nhàm
tai	loại	tốt	nhất,	ví	dụ	như:	nói	chung	không	có	lao	động	thì	người	ta
không	 thể	không	sống	được,	người	 ta	 cho	đến	nay	 thường	chia	 ra
thành	kẻ	thống	trị	và	kẻ	bị	trị,	Napoléon	chết	ngày	mồng	5	tháng	năm
1821,	v.v..

Nhưng,	điều	đáng	chú	ý	là	chính	trong	lĩnh	vực	này,	chúng	ta
lại	 thường	 rất	 hay	 gặp	 những	 cái	 gọi	 là	 những	 chân	 lý	 vĩnh	 cửu,
những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối	cùng	v.v...	Những	sự	thật	như	hai	lần
hai	là	bốn,	chim	thì	có	mỏ,	và	những	sự	thật	khác	cùng	loại	như	thế
chỉ	được	tuyên	bố	là	chân	lý	vĩnh	cửu	bởi	người	nào	có	ý	định,	từ	sự
tồn	tại	của	những	chân	lý	vĩnh	cửu	nói	chung,	rút	ra	cái	kết	luận	nói
rằng	trong	lĩnh	vực	lịch	sử	nhân	loại	cũng	có	những	chân	lý	vĩnh	cửu,
-	đạo	đức	vĩnh	cửuu,	chính	nghĩa	vĩnh	cửu,	v.v...,	-	đòi	có	một	giá	trị
mà	một	lĩnh	vực	hoạt	động	tương	tự	như	giá	trị	và	lĩnh	vực	hoạt	động
của	chân	lý	và	sự	ứng	dụng	của	toán	học.	Và	khi	đó,	chúng	ta	có	thể
tin	chắc	rằng	cũng	chính	anh	bạn	ấy	của	nhân	 loại,	hễ	có	dịp	 là	sẽ
tuyên	bố	với	chúng	ta	rằng	tất	cả	những	người	trước	đây	chế	tạo	ra
những	chân	lý	vĩnh	cửu	đều	ít	nhiều	là	những	con	lừa	và	kẻ	bịp	bợm,
tất	cả	đều	mắc	sai	lầm,	đều	phạm	khuyết	điểm;	song	những	sai	lầm
của	họ	và	khuyết	điểm	của	họ	 là	một	điều	hợp	với	quy	 luật	của	 tự
nhiên	và	chứng	minh	rằng	chân	lý	và	cái	đúng	chỉ	có	ở	anh	ta;	và	anh
ta,	nhà	 tiên	 tri	 vừa	mới	 xuất	 thế,	đã	có	sẵn	chân	 lý	 tuyệt	đỉnh	cuối
cùng,	đạo	đức	vĩnh	cửu,	chính	nghĩa	vĩnh	cửu	trong	túi	của	mình.	Tất
cả	những	điều	đó	đã	xảy	ra	hàng	trăm	và	hàng	ngàn	 lần	khiến	cho
người	 ta	 không	 khỏi	 ngạc	 nhiên	 khi	 thấy	 rằng	 vẫn	 còn	 có	 những
người	 khá	 cả	 tin	 để	 tin	 vào	 điều	 đó,	 không	 phải	 khi	 nói	 đến	 người
khác,	ồ	không!	mà	là	khi	nói	đến	chính	họ.	Tuy	vậy,	ở	đây,	ít	ra	chúng
ta	cũng	đang	đứng	trước	một	 trong	những	nhà	tiên	tri	như	thế,	một
nhà	tiên	tri	cũng	nổi	ngay	cơn	thịnh	nộ	hết	sức	đạo	đức	-	như	người
ta	 vẫn	 thường	 làm	 trong	 những	 trường	 hợp	 như	 vậy	 -	 khi	 những
người	 khác	 phủ	 nhận	 khả	 năng	một	 cá	 nhân	 nào	 đó	 có	 thể	 tìm	 ra
được	chân	 lý	 tuyệt	đỉnh	cuối	cùng.	Phủ	nhận	như	 thế,	 thậm	chí	chỉ
hoài	nghi	thôi,	cũng	đều	là	dấu	hiệu	của	sự	yếu	đuối,	là	một	sự	lầm
lẫn	 không	 sao	 cứu	 vãn	 được,	 là	 hư	 vô,	 là	 chủ	 nghĩa	 hoài	 nghi	 ăn
mòn,	còn	tồi	tệ	hơn	cả	chủ	nghĩa	hư	vô	đơn	thuần,	là	sự	hỗn	độn	mơ
hồ	và	những	điều	đáng	yêu	khác	cùng	một	loại.	Cũng	giống	như	mọi
nhà	tiên	tri	khác,	ở	đây	ông	Đuy-rinh	không	xem	xét	và	nhận	định	một



cách	khoa	học	và	phê	phán,	mà	chỉ	đùng	đùng	nổi	giận	một	cách	đạo
đức	mà	thôi.

Trên	đây,	đáng	lẽ	chúng	ta	còn	có	thể	nhắc	đến	những	khoa
học	 nghiên	 cứu	 quy	 luật	 tư	 duy	 của	 con	 người:	 lôgic	 học	 và	 phép
biện	 chứng.	 Nhưng	 ở	 đây,	 tình	 hình	 của	 những	 chân	 lý	 vĩnh	 cửu
cũng	 không	 có	 gì	 tốt	 đẹp	 hơn.	 Ông	 Đuy-rinh	 tuyên	 bố	 phép	 biện
chứng	theo	đúng	nghĩa	của	nó	là	một	điều	thuần	tuý	vô	nghĩa,	và	rất
nhiều	 sách	 đã	 được	 viết	 hay	 sẽ	 còn	 được	 viết	 về	 lôgich	 học,	 đều
chứng	tỏ	đầy	đủ	rằng	trong	những	sách	đó,	những	chân	lý	tuyệt	đỉnh
cuối	cùng	rất	hiếm	thấy	chứ	không	như	nhiều	người	vẫn	tưởng.

Vả	chăng,	chúng	ta	chẳng	việc	gì	phải	hoảng	sợ	khi	thấy	rằng
trình	độ	nhận	thức	của	chúng	ta	hiện	nay	cũng	vẫn	chưa	phải	đã	là
tột	đỉnh	hơn	so	với	tất	cả	những	trình	độ	trước	đây.	Trình	độ	hiện	nay
đã	bao	quát	được	một	khối	lượng	vật	liệu	nhận	thức	to	lớn	và	đòi	hỏi
một	sự	chuyên	môn	nghiên	cứu	 rất	sâu	đối	với	mỗi	một	người	nào
muốn	 thật	 sự	nắm	được	một	 ngành	 khoa	học	nào	đó.	Còn	 kẻ	nào
đem	vận	dụng	tiêu	chuẩn	của	một	chân	lý	thật	sự,	bất	biến,	tuyệt	đỉnh
cuối	cùng,	vào	những	tri	thức	do	chính	bản	chất	của	chúng	mà	hoặc
vẫn	phải	mang	tính	chất	 tương	đối	đối	với	một	chuỗi	dài	những	thế
hệ	và	phải	được	hoàn	thiện	dần	từng	mảnh	một,	hoặc	thậm	chí	-	như
trong	thiên	thể	học,	địa	chất	học,	lịch	sử	nhân	loại	-	phải	mãi	mãi	là
thiếu	sót	và	không	hoàn	thiện	chỉ	vì	một	lý	do	là	thiếu	tài	liệu	lịch	sử,	-
thì	 kẻ	đó	 chỉ	 chứng	 tỏ	 sự	ngu	dốt	 và	 thiếu	hiểu	biết	 của	bản	 thân,
ngay	cả	khi	như	trường	hợp	ở	đây,	cái	tham	vọng	cho	mình	là	không
thể	sai	lầm	không	phải	là	nguyên	nhân	thật	sự	của	tất	cả	những	điều
đó.	Chân	 lý	và	sai	 lầm,	cũng	giống	như	 tất	cả	những	 tính	quy	định
của	tư	duy[1]	đang	vận	động	trong	những	mặt	đối	lập	hoàn	toàn,	chỉ
có	giá	trị	 tuyệt	đối	trong	một	phạm	vi	cực	kỳ	hạn	chế;	như	chúng	ta
vừa	thấy	điều	đó	và	như	ông	Đuy-rinh	cũng	có	thể	biết	được	nếu	ông
ta	 làm	 quen	 chút	 ít	 với	 những	 yếu	 tố	 sơ	 đẳng	 nhất	 của	 phép	 biện
chứng,	những	yếu	tố	này	chính	là	nói	đến	tính	không	đầy	đủ	của	tất
cả	những	đối	lập	hoàn	toàn.	Một	khi	chúng	ta	đem	ứng	dụng	sự	đối
lập	giữa	chân	lý	và	sai	lầm	ra	ngoài	phạm	vi	chật	hẹp	mà	chúng	ta	đã
chỉ	 ra	ở	 trên,	 thì	sự	đối	 lập	ấy	 trở	 thành	 tương	đối	và	do	đó	không
thích	hợp	với	phương	thức	biểu	hiện	khoa	học	chính	xác;	nhưng	nếu
chúng	ta	có	ứng	dụng	sự	đối	lập	ấy	ra	ngoài	lĩnh	vực	nói	trên	như	là
sự	đối	lập	tuyệt	đối	thì	chúng	ta	sẽ	hoàn	toàn	thất	bại;	một	cực	trong
hai	cực	của	mặt	đối	lập	ấy	sẽ	biến	thành	cái	đối	lập	với	nó,	chân	lý	sẽ
trở	thành	sai	 lầm	và	sai	 lầm	sẽ	trở	thành	chân	 lý.	Chúng	ta	hãy	 lấy
định	 luật	nổi	 tiếng	của	Boyle	 làm	ví	 dụ,	 theo	định	 luật	này	 thì	 dưới
một	nhiệt	độ	không	thay	đổi,	thể	tích	của	những	chất	khí	tỷ	lệ	nghịch



với	áp	lực	mà	những	chất	khí	đó	phải	chịu.	Regnault	đã	phát	hiện	ra
rằng	 định	 luật	 này	 không	 đúng	 đối	 với	 một	 số	 trường	 hợp.	 Nếu
Regnalult	 là	một	 nhà	 triết	 học	hiện	 thực	 thì	 hẳn	ông	 ta	 đã	phải	 nói
rằng:	định	 luật	Boyle	 là	có	 thể	biến	đổi,	vậy	nó	quyết	không	phải	 là
một	chân	lý	thật	sự,	vậy	nói	chung	nó	không	phải	là	một	chân	lý,	vậy
nó	 là	một	sai	 lầm.	Nhưng	nói	như	vậy	thì	ông	sẽ	phạm	vào	một	sai
lầm	còn	lớn	hơn	nhiều	so	với	cái	sai	lầm	nằm	trong	định	luật	Boyle;
cái	hạt	chân	lý	của	ông	sẽ	biến	mất	trong	một	đống	cát	sai	lầm;	do	đó
ông	ta	sẽ	biến	cái	kết	quả	đúng	đắn	ban	đầu	của	ông	thành	một	sai
lầm	mà	so	với	nó	thì	định	luật	Boyle,	với	chút	sai	lầm	vốn	có	của	nó,
lại	hoá	ra	 là	một	chân	 lý.	Nhưng	 là	một	nhà	khoa	học,	Regnault	đã
không	để	cho	mình	rơi	vào	những	trò	trẻ	con	như	vậy,	ông	đã	tiếp	tục
nghiên	cứu	và	thấy	rằng	nói	chung,	định	luật	Boyle	chỉ	 là	gần	đúng;
đặc	biệt	nó	mất	hiệu	lực	của	nó	đối	với	những	chất	khí	do	áp	lực	mà
có	thể	biến	thành	chất	lỏng,	hơn	nữa	là	khi	áp	lực	lên	tới	gần	điểm	ở
đó	bắt	đầu	diễn	ra	bước	chuyển	sang	trạng	thái	lỏng.	Như	vậy	tức	là
định	luật	Boyle	chỉ	đúng	trong	những	giới	hạn	nhất	định.	Nhưng	trong
những	giới	hạn	ấy,	nó	có	tuyệt	đối,	vĩnh	viễn	đúng	không?	Không	một
nhà	vật	lý	học	nào	dám	khẳng	định	như	vậy	cả.	Họ	sẽ	nói	rằng	định
luật	Boyle	có	hiệu	lực	đối	với	một	số	khí	nào	đó,	trong	những	giới	hạn
nhất	định	về	áp	lực	và	nhiệt	độ:	và	trong	phạm	vi	những	giới	hạn	đã
thu	hẹp	 lại	đó,	họ	vẫn	sẽ	không	 loại	 trừ	khả	năng	thu	hẹp	hơn	nữa
hoặc	 sẽ	 phải	 nêu	 quy	 luật	 ấy	 một	 cách	 khác	 đi	 do	 có	 những	 sự
nghiên	cứu	về	sau	này"[1].	Đó	 là	 tình	hình	của	những	chân	 lý	 tuyệt
đỉnh	cuối	cùng	trong	vật	 lý	học	chẳng	hạn.	Vì	vậy	những	công	trình
thật	 sự	khoa	học	 thường	 thường	 tránh	dùng	những	 từ	ngữ	có	 tính
chất	giáo	điều	và	đạo	đức	như	sai	 lầm	và	chân	 lý;	 trái	 lại,	chúng	ta
thấy	những	 từ	ngữ	này	có	mặt	nhan	nhản	 trong	các	 trước	 tác	như
triết	học	hiện	thực	trong	đó	người	ta	muốn	bắt	chúng	ta	coi	những	lời
lẽ	ba	hoa	rỗng	tuếch	là	kết	quả	tối	cao	của	tư	duy	tối	cao.

Nhưng,	một	độc	giả	ngây	thơ	nào	đó	có	thể	hỏi	rằng	vậy	ở	chỗ
nào	ông	Đuy-rinh	đã	nói	một	cách	rõ	ràng	là	nội	dung	triết	học	hiện
thực	của	ông	 ta	 là	một	 chân	 lý	 cuối	 cùng,	 tuyệt	đỉnh?	ở	chỗ	nào	?
Đúng	thế,	ví	dụ	như	trong	đoạn	ông	ta	tán	dương	hệ	thống	của	ông

ta	(tr.13)	mà	chúng	tôi	đã	trích	dẫn	ở	chương	II	
[29]

.	Hay	như	 trong

câu	nói	đã	dẫn	ở	 trên	kia	
[30]

,	ông	 ta	nói	 rằng:	những	chân	 lý	đạo
đức,	trong	chừng	mực	chúng	được	hiểu	đến	tận	gốc	rễ	cuối	cùng	của
chúng,	đều	đòi	hỏi	phải	có	một	giá	 trị	giống	như	những	định	 lý	của
toán	học.	Và	ông	Đuy-rinh	há	đã	chẳng	khẳng	định	rằng	xuất	phát	từ



quan	điểm	 thực	sự	phê	phán	của	ông	 ta	 và	nhờ	công	 trình	nghiên
cứu	đến	tận	gốc	rễ	của	ông	ta	cho	nên	ông	ta	đã	đạt	tới	những	cơ	sở
cuối	cùng	đó,	tới	những	sơ	đồ	cơ	bản,	do	đó	đã	đem	lại	cho	những
chân	 lý	đạo	đức	cái	 tính	chất	 tuyệt	đỉnh	cuối	cùng	đầy	ứ	?	Hoặc	 là
nếu	ông	Đuy-rinh	đòi	hỏi	sự	thừa	nhận	đó	không	phải	cho	bản	thân
ông	ta	mà	cũng	không	phải	cho	 thời	đại	của	ông	 ta,	nếu	ông	 ta	chỉ
muốn	nói	rằng	một	ngày	kia,	trong	một	tương	lai	mù	mịt,	những	chân
lý	 tuyệt	 đỉnh	 cuối	 cùng	 sẽ	 có	 thể	 được	 xác	 lập,	 tức	 là	 nếu	 ông	 ta
muốn	nói	một	cách	gần	đúng	nhưng	mơ	hồ	hơn,	một	cái	gì	tương	tự
với	"chủ	nghĩa	hoài	nghi	ăn	mòn"	và	"sự	lẫn	lộn	không	thể	cứu	chữa
được",	-	nếu	thế	thì	"làm	ầm	ĩ	lên	như	vậy	để	làm	gì,	ngài	cần	cái	gì
chứ?"

Nếu	như	trong	vấn	đề	chân	lý	và	sai	 lầm,	chúng	ta	đã	chẳng
tiến	được	chút	nào	thì	trong	vấn	đề	thiện	và	ác,	tình	hình	lại	càng	tồi
tệ	hơn	nữa.	Sự	đối	lập	này	chỉ	vận	động	trong	lĩnh	vực	đạo	đức,	tức
là	một	 lĩnh	vực	 thuộc	về	 lịch	sử	 loài	người,	và	chính	 trong	 lĩnh	vực
này,	những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối	cùng	hiếm	có	hơn	hết.	Từ	dân	tộc
này	 sang	 dân	 tộc	 khác,	 từ	 thời	 đại	 này	 sang	 thời	 đại	 khác,	 những
quan	niệm	về	thiện	và	ác	đã	biến	đổi	nhiều	đến	mức	chúng	thường
trái	ngược	hẳn	nhau	 -	Nhưng	sẽ	có	người	cãi	 lại	 rằng	dù	sao	điều
thiện	 cũng	 vẫn	 không	 phải	 là	 điều	 ác,	 điều	 ác	 không	 phải	 là	 điều
thiện;	nếu	thiện	và	ác	bị	nhét	vào	cùng	một	bị	với	nhau	thì	mị	tính	đạo
đức	sẽ	không	còn	nữa,	mỗi	người	 sẽ	có	 thể	hành	động	 tuỳ	ý	 -	Đó
cũng	 là	 ý	 kiến	 của	 ông	Đuy-rinh,	 nếu	 chúng	 ta	 loại	 bỏ	 cái	 vỏ	 sấm
truyền	của	nó	đi.	Nhưng	không	thể	giải	quyết	vấn	đề	một	cách	đơn
giản	như	vậy	đâu.	Nếu	điều	đó	quả	 thực	đơn	giản	như	vậy,	 thì	 đã
chẳng	có	một	cuộc	tranh	luận	về	điều	thiện	và	điều	ác,	khi	mỗi	người
đều	đã	biết	 cái	 gì	 là	 thiện	và	cái	 gì	 là	ác	 rồi.	Nhưng	hiện	nay,	 tình
hình	như	thế	nào	?	Ngày	nay	người	ta	đang	truyền	bá	trong	chúng	ta
thứ	đạo	đức	nào	?	Trước	hết	đó	 là	đạo	đức	phong	kiến	 thiên	chúa
giáo,	do	những	thời	kỳ	tín	ngưỡng	trước	kia	để	lại;	đến	lượt	nó,	đạo
đức	này	về	cơ	bản	lại	chia	thành	đạo	đức	thiên	chúa	giáo	và	đạo	đức
tin	 lành,	 nhưng	 không	 phải	 vì	 thế	mà	 không	 chia	 nhỏ	 thành	 nhiều
nhánh	phụ	nữa,	từ	đạo	đức	thiên	chúa	giáo	dòng	gia	tô	và	đạo	đức
tin	 lành	 chính	 thống	 cho	 đến	 đạo	 đức	 khai	 sáng	 phóng	 túng.	 Bên
cạnh	những	đạo	đức	đó,	có	đạo	đức	tư	sản	cận	đại,	rồi	bên	cạnh	đạo
đức	 này,	 lại	 có	 đạo	 đức	 vô	 sản	 của	 tương	 lai,	 thành	 thử	 chỉ	 riêng
trong	các	nước	tiên	tiến	ở	Châu	âu,	quá	khứ,	hiện	tại	và	tương	lai	đã
đề	 xuất	 ba	 nhóm	 lớn	 những	 học	 thuyết	 về	 đạo	 đức,	 đều	 có	 giá	 trị
song	song	với	nhau	và	cùng	tồn	tại	bên	cạnh	nhau.	Vậy	thì	đạo	đức
nào	là	chân	chính?	Không	có	đạo	đức	nào	là	chân	chính	cả,	nếu	nói



theo	ý	nghĩa	tuyệt	đối	cuối	cùng;	nhưng	đạo	đức	nào	hiện	nay	đang
tiêu	biểu	cho	sự	lật	đổ	hiện	tại,	tiêu	biểu	cho	tương	lai,	tức	là	đạo	đức
vô	sản,	 thì	đạo	đức	đó	có	một	số	 lượng	nhiều	nhất	những	nhân	 tố
hứa	hẹn	một	sự	tồn	tại	lâu	dài.

Nếu	chúng	ta	thấy	rằng	ba	giai	cấp	trong	xã	hội	hiện	đại,	giai
cấp	quý	tộc	phong	kiến,	giai	cấp	tư	sản	và	giai	cấp	vô	sản,	mỗi	giai
cấp	đều	có	đạo	đức	riêng	của	mình,	thì	từ	đó	chúng	ta	chỉ	có	thể	rút
ra	kết	 luận	nói	 rằng	con	người	 ta,	dù	tự	giác	hay	không	tự	giác,	 rút
cuộc	đều	rút	những	quan	niệm	đạo	đức	của	mình	ra	từ	những	quan
hệ	 thực	 tiễn	đang	 làm	cơ	sở	cho	vị	 trí	giai	cấp	của	mình,	 tức	 là	 từ
những	quan	hệ	kinh	tế	trong	đó	người	ta	sản	xuất	và	trao	đổi.

Tuy	vậy	trong	ba	học	thuyết	về	đạo	đức	kể	trên,	vẫn	có	nhiều
điều	chung	cho	cả	ba	:	phải	chăng	cái	đó	ít	ra	cũng	là	một	mảnh	nhỏ
của	đạo	đức	vĩnh	cửu?	-	Những	thuyết	đạo	đức	đó	tiêu	biểu	cho	ba
giai	đoạn	khác	nhau	của	cùng	một	sự	phát	triển	lịch	sử,	do	đó	cả	ba
đều	có	một	bối	cảnh	lịch	sử	chung	và	chỉ	riêng	lý	do	đó	cũng	đã	khiến
cho	chúng	không	thể	không	có	nhiều	yếu	tố	chung.	Hơn	thế	nữa.	Đối
với	những	giai	đoạn	phát	triển	kinh	tế	giống	nhau	hay	gần	giống	nhau
thì	những	học	thuyết	về	đạo	đức	tất	phải	ít	nhiều	trùng	hợp	với	nhau.
Từ	khi	sở	hữu	 tư	nhân	về	động	sản	phát	 triển	 thì	 tất	cả	các	xã	hội
trong	đó	sở	hữu	tư	nhân	ấy	chiếm	ưu	thế,	tất	phải	theo	có	chung	một
lời	răn	về	đạo	đức:	không	được	trộm	cắp.	Có	phải	vì	thế	mà	lời	răn
này	 trở	 thành	một	 lời	 răn	của	đạo	đức	vĩnh	cửu	không?	Hoàn	 toàn
không	phải.	Trong	một	xã	hội	mà	mọi	động	cơ	đẩy	tới	trộm	cắp	đều	bị
loại	 trừ,	do	đó	dần	dần	hầu	như	chỉ	có	những	người	mắc	bệnh	tinh
thần	mới	phạm	tội	 trộm	cắp,	 thì	một	nhà	truyền	bá	đạo	đức	nào	cứ
muốn	trịnh	trọng	tuyên	bố	cái	chân	lý	vĩnh	cửu:	không	được	trộm	cắp,
sẽ	bị	người	ta	chê	cười	đến	thế	nào!

Vì	 vậy,	 chúng	 ta	 gạt	 bỏ	mọi	mưu	 toan	muốn	 buộc	 chúng	 ta
phải	nhận	bất	cứ	một	giáo	điều	đạo	đức	nào,	coi	đó	là	quy	luật	đạo
đức	vĩnh	viễn,	cuối	cùng,	mãi	mãi	không	thay	đổi,	với	cái	lý	do	rằng
thế	giới	đạo	đức	cũng	có	những	nguyên	lý	vĩnh	hằng	của	nó,	những
nguyên	 lý	đứng	trên	 lịch	sử	và	trên	những	sự	khác	biệt	về	dân	tộc.
Ngược	 lại	 chúng	 ta	 khẳng	 định	 rằng,	 xét	 cho	 đến	 cùng,	 mọi	 học
thuyết	về	đạo	đức	đã	có	từ	trước	đến	nay	đều	là	sản	phẩm	của	tình
hình	kinh	tế	của	xã	hội	 lúc	bấy	giờ.	Và	vì	cho	tới	nay	xã	hội	đã	vận
động	 trong	những	 sự	đối	 lập	 giai	 cấp,	 cho	 nên	đạo	đức	 cũng	 luôn
luôn	là	đạo	đức	của	giai	cấp:	hoặc	là	nó	biện	hộ	cho	sự	thống	trị	và
lợi	ích	của	giai	cấp	thống	trị,	hoặc	là	-	khi	giai	cấp	bị	trị	đã	trở	nên	khá
mạnh	-	nó	tiêu	biểu	cho	sự	nổi	dậy	chống	lại	sự	thống	trị	nói	trên	và
cho	lợi	ích	tương	lai	của	những	người	bị	áp	bức.	Ở	đây	đối	với	đạo



đức	cũng	như	đối	với	 tất	cả	các	ngành	 tri	 thức	khác	của	nhân	 loại,
nói	chung	người	ta	thấy	có	một	sự	tiến	bộ	-	đó	là	điều	không	còn	nghi
ngờ	gì	nữa.	Nhưng	chúng	ta	vẫn	chưa	vượt	qua	được	khuôn	khổ	đạo
đức	 giai	 cấp.	 Một	 đạo	 đức	 đức	 thực	 sự	 có	 tính	 người,	 đứng	 trên
những	đối	lập	giai	cấp	và	trên	mọi	hồi	ức	về	những	đối	lập	ấy,	chỉ	có
thể	có	được	một	 trình	độ	xã	hội	 trong	đó	người	 ta	không	những	đã
thắng	được	những	đối	lập	giai	cấp	mà	còn	quên	được	những	đối	lập
ấy	 trong	đời	 sống	 thực	 tiễn.	Còn	bây	giờ	 thì	 xin	hãy	đánh	giá	 xem
ông	Đuy-rinh	đã	tự	phụ	đến	mức	nào,	khi	ông	ta,	từ	trong	lòng	của	xã
hội	cũ	có	giai	cấp,	vào	hôm	trước	của	một	cuộc	cách	mạng	xã	hội,	lại
định	áp	đặt	cho	xã	hội	tương	lai	không	có	giai	cấp,	một	đạo	đức	vĩnh
cửu,	 không	 phụ	 thuộc	 vào	 thời	 gian	 và	 những	 thay	 đổi	 hiện	 thực!
Tình	hình	cũng	sẽ	như	vậy	ngay	cả	khi	giả	định	rằng	ông	Đuy-rinh	đã
hiểu	biết	kết	cấu	của	xã	hội	 tương	lai,	dẫu	chỉ	 là	 trên	những	nét	cơ
bản	-	mà	điều	này	thì	cho	đến	nay	chúng	ta	còn	chưa	biết	rõ.

Cuối	cùng,	còn	một	sự	phát	hiện	"độc	đáo	một	cách	cơ	bản",
nhưng	không	phải	vì	thế	mà	không	đi	sâu	"đến	tận	gốc	rễ".	Về	nguồn
gốc	của	điều	ác.

"Cái	sự	thật	 là	 loại	hình	con	mèo,	với	tính	giả	dối	vốn	có	của
nó,	tồn	tại	dưới	một	hình	thức	động	vật,	đối	với	chúng	ta	là	một	hiện
tượng	cùng	một	loại	với	cái	sự	thật	là	một	tính	nết	tương	tự	như	thể
cũng	thấy	có	ở	con	người...	Vì	vậy,	điều	ác	chẳng	phải	là	cái	gì	bí	ẩn,
nếu	người	ta	không	muốn	nghi	ngờ	có	một	câu	gì	bí	ẩn	ngay	cả	trong
sự	tồn	tại	của	con	mèo	hay	cuả	một	động	vật	ăn	thịt	nói	chung".

Điều	ác	 là	con	mèo.	Do	đó,	quỷ	không	có	sừng	và	không	có
chân	ngựa,	mà	có	vuốt	nhọn	và	mắt	xanh.	Và	Goethe	đã	phạm	một
lỗi	không	thể	tha	thứ	được	khi	ông	ta	tạo	ra	nhân	vật	Mephisto	dưới
hình	thức	một	con	chó	mực	chứ	không	phải	dưới	hình	thức	một	con
mèo	đen.	Điều	ác	-	đó	là	con	mèo!	Đó	là	cái	đạo	đức,	không	những
cho	tất	cả	các	thế	giới,	mà	còn	cho	....	mèo	nữa!
	



X.	Đạo	đức	và	pháp	quyền,	bình	đẳng

	 Chúng	 ta	 đã	 nhiều	 lần	 làm	 quen	 với	 phương	 pháp	 của	 ông
Đuy-rinh.	Phương	pháp	này	phân	chia	mỗi	nhóm	đối	tượng	của	nhận
thức	ra	thành	những	yếu	tố	gọi	là	đơn	giản	nhất	của	nó,	rồi	đem	ứng
dụng	vào	những	yếu	tố	ấy	những	định	đề	cũng	đơn	giản	như	thế,	gọi
là	hiển	nhiên,	rồi	sau	đó	lại	tiếp	tục	vận	dụng	những	kết	luận	đã	đạt
được	như	vậy.	Ngay	cả	một	vấn	đề	thuộc	lĩnh	vực	đời	sống	xã	hội.

"Cũng	 phải	 được	 giải	 quyết	 bằng	 những	 định	 đề,	 dựa	 trên
những	hình	thức	cơ	bản	đơn	giản,	cá	biệt,	 làm	như	thế	đây	là	đang
nói	đến	những	hình	thức	cơ	bản...	đơn	giản	của	toán	học".

Và	như	vậy	là	việc	ứng	dụng	phương	pháp	toán	học	vào	lịch
sử,	đạo	đức	và	pháp	quyền,	ngay	cả	ở	đây	nữa,	cũng	phải	mang	lại
cho	chúng	ta	một	sự	xác	 thực	có	 tính	chất	 toán	học	của	những	kết
luận	đã	đạt	được,	phải	mang	lại	cho	những	kết	quả	có	cái	tính	chất
những	chân	lý	xác	thực,	bất	biến.

Đó	 cũng	 chỉ	 là	một	 hình	 thức	 khác	 của	 cái	 phương	pháp	 tư
tưởng	cũ	kỹ	được	ưa	thích,	mà	người	ta	còn	gọi	là	phương	pháp	tiên
nghiệm,	một	phương	pháp	không	nhận	thức	những	đặc	tính	của	đối
tượng	bằng	cách	rút	những	đặc	tính	ấy	từ	bản	thân	đối	tượng	ra	mà
bằng	cách	 rút	chúng	một	cách	suy	diễn	 từ	khái	niệm	về	đối	 tượng.
Trước	hết,	người	ta	xuất	phát	từ	đối	tượng	để	tạo	ra	khái	niệm	về	đối
tượng	;	sau	đó	người	ta	đảo	ngược	tất	cả	lại	và	đo	đối	tượng	bằng
hình	ảnh	của	đối	tượng,	tức	là	bằng	khái	niệm	về	đối	tượng.	Bây	giờ
thì	không	phải	là	khái	niệm	phải	phù	hợp	với	đối	tượng,	mà	đối	tượng
phải	phù	hợp	với	khái	niệm.	Ở	ông	Đuy-rinh,	những	yếu	tố	giản	đơn
nhất,	những	 trừu	 tượng	cuối	 cùng	mà	ông	đạt	được,	 lại	giữ	vai	 trò
khái	niệm,	những	điều	đó	không	làm	thay	đổi	vấn	đề	một	chút	nào	cả
;	 nhiều	 lắm	 thì	 những	 yếu	 tố	 giản	 đơn	 nhất	 ấy	 chỉ	mang	 tính	 chất
thuần	 tuý	 khái	 niệm	 thôi.	Do	 đó,	 cả	ở	 đây	 nữa,	 triết	 học	 hiện	 thực
cũng	chỉ	 tiêu	biểu	 ra	 là	hệ	 tư	 tưởng	 thuần	 tuý,	 là	 sự	suy	diễn	hiện
thực	không	xuất	phát	từ	hiện	thực	mà	xuất	phát	từ	biểu	tượng.

Khi	 một	 nhà	 tư	 tưởng	 loại	 đó	 xây	 dựng	 đạo	 đức	 mà	 pháp
quyền	không	phải	từ	những	quan	hệ	xã	hội	hiện	thực	của	những	con
người	xung	quanh	mình,	mà	là	từ	khái	niệm	hay	từ	cái	gọi	là	những
yếu	tố	giản	đơn	nhất	"của	xã	hội",	thì	ông	ta	dùng	vật	liệu	gì	cho	công
cuộc	xây	dựng	đó	?	Hiển	nhiên	là	có	hai	loại	vật	liệu	:	một	là,	những
tàn	 dư	 nghèo	 nàn	 của	 nội	 dung	 hiện	 thực	 có	 thể	 còn	 sót	 lại	 trong
những	trừu	tượng	đã	được	dùng	làm	cơ	sở	;	và	hai	là,	cái	nội	dung



mà	nhà	tư	tưởng	của	chúng	ta	rút	từ	trong	ý	thức	của	bản	thân	ra	để
đưa	vào	những	cái	ấy.	Ông	ta	tìm	thấy	được	cái	gì	trong	ý	thức	của
ông	ta	?	Phần	lớn	là	những	quan	điểm	về	đạo	đức	và	pháp	lý,	những
quan	điểm	này	 là	biểu	hiện	 ít	nhiều	phù	hợp,	 -	khẳng	định	hay	phủ
định,	ủng	hộ	hay	phản	đối,	-	của	những	điều	kiện	xã	hội	và	chính	trị
trong	đó	ông	ta	sống	;	ngoài	ra,	có	thể	là	những	quan	niệm	mượn	từ
trong	những	sách	báo	tương	ứng	;	và	cuối	cùng,	có	thể	 là	những	ý
kiến	kỳ	cục	của	cá	nhân	ông	ta.	Dù	cho	nhà	tư	tưởng	của	chúng	ta	có
làm	gì	đi	nữa	thì	hiện	thực	lịch	sử	mà	ông	ta	đã	nép	ra	khỏi	cửa	lớn
bây	giờ	lại	trở	vào	bằng	cửa	sổ,	và	trong	khi	ông	ta	tin	là	đã	phác	ra
được	một	học	 thuyết	về	đạo	đức	và	pháp	quyền	cho	 tất	cả	các	 thế
giới	và	tất	cả	các	thời	đại,	thì	trên	thực	tế	ông	ta	chỉ	tạo	ra	được	một
hình	 ảnh	méo	mó,	 -	 vì	 bị	 rách	 khỏi	 cơ	 sở	 hiện	 thực	 của	 nó,	 -	 lộn
ngược	như	 trong	một	 tấm	gương	 lõm,	 của	những	 trào	 lưu	bảo	 thủ
hoặc	cách	mạng	trong	thời	đại	ông	ta.

Vậy	là	ông	Đuy-rinh	phân	chia	xã	hội	thành	những	yếu	tố	giản
đơn	nhất,	và	làm	như	vậy	ông	thấy	rằng	cái	xã	hội	giản	đơn	nhất	ít	ra
cũng	gồm	có	hai	người.	Với	hai	người	này,	ông	Đuy-rinh	bắt	đầu	vận
dụng	theo	kiểu	định	đề.	Thế	là	cái	định	đề	cơ	bản	của	đạo	đức	xuất
hiện	một	cách	tự	nhiên	:

"Hai	ý	chí	con	người,	với	tư	cách	là	những	ý	chí	như	vậy,	đều
hoàn	toàn	bình	đẳng	với	nhau,	và	lúc	đầu,	không	một	bên	nào	có	thể
đưa	 ra	một	 yêu	 cầu	 tích	 cực	nào	đối	 với	 bên	 kia".	Điều	đó	nói	 lên
"đặc	điểm	của	hình	thức	cơ	bản	của	sự	công	bằng	về	đạo	đức",	cũng
như	của	sự	công	bằng	của	pháp	lý,	vì	"để	phát	triển	những	khái	niệm
pháp	 lý	 cơ	bản,	 chúng	 ta	 chỉ	 cần	đến	mối	 quan	hệ	hoàn	 toàn	đơn
giản	và	sơ	đẳng	giữa	hai	người".

Hai	người	hay	hai	ý	chí	con	người,	với	tư	cách	là	như	vậy,	đều
hoàn	toàn	bình	đẳng	với	nhau	-	đó	chẳng	những	không	phải	 là	một
định	đề	mà	thậm	chí	lại	là	một	sự	cường	điệu	quá	đáng.	Trước	hết,
hai	người,	-	ngay	cả	với	tư	cách	là	như	vậy	-	cũng	đã	có	thể	không
ngang	 nhau	 về	 giới	 tính,	 và	 sự	 thực	 đơn	 giản	 ấy	 lập	 tức	 sẽ	 dẫn
chúng	ta	đi	đến	chỗ	nghĩ	rằng	những	yếu	tố	giản	đơn	nhất	của	xã	hội
-	nếu	tạm	thời	chúng	ta	tán	thành	cái	trò	trẻ	con	này	-	không	phải	là
hai	người,	mà	là	một	người	đàn	ông	và	một	người	đàn	bà	họp	thành
một	gia	đình,	hình	thức	đơn	giản	nhất	và	đầu	tiên	của	quan	hệ	xã	hội
nhằm	mục	đích	sản	xuất.	Nhưng	điều	này	không	hợp	với	ông	Đuy-
rinh	chút	nào.	Vì	một	là,	hai	người	sáng	lập	ra	xã	hội	phải	được	làm
cho	hết	sức	bình	đẳng,	và	hai	 là,	ngay	cả	ông	Đuy-rinh	cũng	không
thể	từ	gia	đình	nguyên	thuỷ	xây	dựng	được	sự	bình	đẳng	về	đạo	đức
và	về	pháp	lý	giữa	người	đàn	ông	và	người	đàn	bà.	Như	vậy	thì	trong



hai	điều	sau	đây	tất	phải	chọn	một	:	hoặc	 là	cái	phân	tử	xã	hội	của
ông	Đuy-rinh	-	 toàn	bộ	xã	hội	phải	được	xây	dựng	bằng	cách	nhân
cái	phần	tử	này	lên	-	nhất	định	ngay	từ	đầu	sẽ	không	tránh	khỏi	phải
diệt	vong,	vì	hai	người	đàn	ông	ở	với	nhau	không	bao	giờ	lại	đẻ	con
được	:	hoặc	là	chúng	ta	phải	hình	dung	hai	người	ấy	là	hai	người	chủ
gia	đình.	Trong	trường	hợp	này	thì	toàn	bộ	cái	sơ	đồ	cơ	bản	giản	đơn
chuyển	 thành	 cái	 trái	 ngược	 với	 nó	 :	 đáng	 lẽ	 phải	 chứng	minh	 sự
bình	 đẳng	 giữa	 người	 với	 người	 thì	 nhiều	 lắm	 nó	 chỉ	 chứng	minh
được	sự	bình	đẳng	giữa	những	người	chủ	gia	đình,	và	vì	người	 ta
không	đếm	xỉa	đến	người	phụ	nữ	cho	nên	sơ	đồ	đó	còn	chứng	minh
địa	vị	phụ	thuộc	của	phụ	nữ	nữa.

Ở	đây	chúng	tôi	xin	thông	báo	với	độc	giả	một	điều	chẳng	thú
vị	gì	là	độc	giả	cũng	còn	lâu	mới	thoát	khỏi	được	hai	người	đàn	ông
nổi	 tiếng	 này.	 Trong	 lĩnh	 vực	 những	 quan	 hệ	 xã	 hội,	 hai	 người	 ấy
đóng	một	vai	 trò	 tương	 tự	như	vai	 trò	 từ	 trước	đến	nay	của	những
người	 dân	 trên	 các	 thiên	 thể	 khác,	mà	 chúng	 ta	 hy	 vọng	 sẽ	 không
phải	gặp	lại	nữa.	Hễ	có	một	vấn	đề	kinh	tế,	vấn	đề	chính	trị	v.v..	nào
cần	giải	quyết	 thì	 lập	tức	hai	nhân	vật	đó	 lại	xuất	hiện	và	giải	quyết
vấn	đề	chỉ	trong	nháy	mắt	"bằng	phương	pháp	định	đề".	Quả	là	một
sự	phát	hiện	tuyệt	diệu,	sáng	tạo,	đẻ	ra	hệ	thống,	một	sự	phát	hiện
của	nhà	triết	học	hiện	thực	của	chúng	ta	!	Khốn	nỗi	nếu	chúng	ta	biết
tôn	trọng	chân	lý	thì	phải	nói	rằng	không	phải	là	ông	ta	đã	phát	hiện
ra	hai	nhân	vật	ấy.	Hai	nhân	vật	ấy	 là	 tài	 sản	chung	của	cả	 thế	kỷ
XVIII.	Người	ta	đã	gặp	họ	trong	quyển	"Bàn	về	sự	bất	bình	đẳng"	của

Rousseau	năm	1754	
[31]

,	 trong	đó	 -	 nhân	 tiện	 xin	nói	 thêm	 -	 bằng
phương	pháp	định	đề,	hai	người	ấy	đã	chứng	minh	đều	ngược	lại	với
những	lời	khẳng	định	của	ông	Đuy-rinh.	Họ	cũng	đóng	một	vai	trò	chủ
yếu	 ở	 những	 nhà	 kinh	 tế	 chính	 trị	 học	 từ	 Adam	 Smith	 cho	 đến
Ricardo	;	nhưng	ở	đây,	ít	ra	họ	cũng	không	bình	đẳng	với	nhau	ở	chỗ
là	mỗi	người	 trong	bọn	họ	đều	 làm	những	việc	khác	nhau	-	 thường
thì	đó	 là	người	đi	săn	và	người	đánh	cá	-	và	trao	đổi	sản	phẩm	lẫn
cho	 nhau.	 Ngoài	 ra,	 trong	 suốt	 thế	 kỷ	 XVIII,	 họ	 chỉ	 chủ	 yếu	 được
dùng	làm	ví	dụ	để	giải	thích	thôi,	còn	chỗ	độc	đáo	của	ông	Đuy-rinh
chỉ	 là	ở	chỗ	đã	nâng	phương	pháp	minh	hoạ	ấy	 lên	 thành	phương
pháp	cơ	bản	của	mọi	khoa	học	xã	hội	và	lên	ngang	với	tất	cả	mọi	kết
cấu	 lịch	sử.	Dĩ	nhiên,	người	 ta	không	 thể	đơn	giản	hoá	"quan	niệm
khoa	học	chặt	chẽ	về	sự	vật	và	về	con	người"	hơn	thế	được.

Để	tạo	ra	cái	định	đề	cơ	bản	cho	rằng	hai	người	và	ý	chí	của
họ	 là	hoàn	 toàn	bình	đẳng	với	nhau	và	không	một	người	nào	 trong
hai	 người	 đó	 lại	 có	 thể	 chỉ	 huy	 người	 kia	 ;	 thì	 chúng	 ta	 hoàn	 toàn



khổng	thể	dùng	bất	kỳ	hai	người	đàn	ông	nào.	Đó	phải	là	hai	người
hoàn	toàn	thoát	ly	mọi	hiện	thực,	thoát	ly	tất	cả	mọi	quan	hệ	dân	tộc,
kinh	tế,	chính	trị	và	tôn	giáo	tồn	tại	trên	trái	đất,	thoát	ly	mọi	đặc	tính
giới	 tính	và	cá	nhân,	đến	mức	 là	 từ	hai	ngời	ấy	chỉ	 còn	 lại	 có	khái
niệm	 thuần	 tuý	 là	 :	 người,	 và	chỉ	 lúc	ấy	họ	mới	 thật	 sự	 "hoàn	 toàn
bình	đẳng".	Do	đó,	đó	là	hai	con	ma	thực	sự	mà	chính	ông	Đuy-rinh,
một	người	ở	đâu	cũng	đánh	hơi	thấy	và	tố	giác	những	xu	hướng	"duy
linh",	đã	triệu	lên.	Đương	nhiên	là	hai	con	ma	này	buộc	phải	làm	tất
cả	mọi	cái	mà	người	triệu	chúng	lên	đòi	chúng	phải	làm,	và	chính	vì
thế	mà	tất	cả	những	trò	ảo	 thuật	của	chúng	đều	tuyệt	đối	không	có
quan	trọng	gì	với	thế	giới	còn	lại.

Nhưng	chúng	ta	hãy	theo	dõi	phép	định	đề	của	ông	Đuy-rinh
xa	hơn	một	chút	nữa.	Cả	hai	ý	chí	đều	không	thể	đưa	ra	một	đòi	hỏi
nào	tích	cực	đổi	với	nhau.	Tuy	vậy,	nếu	một	bên	vẫn	làm	điều	đó	và
đạt	được	mục	đích	của	mình	bằng	bạo	lực	thì	lúc	đó	xảy	ra	tình	trạng
bất	công	;	và	chính	dựa	trên	sơ	đồ	cơ	bản	ấy	mà	ông	Đuy-rinh	giải
thích	sự	bất	công,	bạo	lực,	ách	nô	dịch,	nói	tóm	lại	là	toàn	bộ	lịch	sử
đáng	lên	án	từ	trước	tới	nay.	Trong	khi	đó,	ngay	Rouseau,	trong	tác
phẩm	nói	trên,	bằng	hai	người	và	cũng	bằng	phép	định	đề,	cũng	đã
chứng	minh	điều	ngược	lại,	cụ	thể	là	trong	hai	người	thì	A	không	thể
nô	dịch	B	bằng	bạo	 lực	được	mà	chỉ	bằng	cách	đặt	B	 lâm	vào	một
tình	 trạng	không	 thể	không	cần	đến	A	 ;	điều	này,	đối	 với	ông	Đuy-
rinh,	quả	thật	là	một	quan	niệm	quá	duy	vật	chủ	nghĩa.	Vậy	chúng	ta
hãy	xem	xét	vấn	đề	này	 theo	cách	hơi	khác	một	chút.	Hai	người	bị
đắm	tàu	rơi	vào	một	hòn	đảo	không	có	người	ở	và	hợp	thành	một	xã
hội.	 ý	 chí	 của	 hai	 người	 này,	 về	mặt	 hình	 thức,	 là	 hoàn	 toàn	 bình
đẳng	và	cả	hai	đều	công	nhận	như	vậy.	Nhưng	về	mặt	vật	chất	lại	có
một	sự	bất	bình	đẳng	 lớn.	A	 thì	quả	quyết	và	cương	nghị,	B	 thì	do
dự,	biếng	lười	và	mềm	yếu	;	A	thì	tinh	khôn,	B	thì	đần	độn.	Phải	bao
nhiêu	lâu	thì	A	mới	có	thể	bắt	được	B	phải	tuân	theo	ý	chí	của	mình
một	cách	thuyết	phục	và	sau	đó	là	do	thói	quen,	nhưng	bao	giờ	cũng
dưới	hình	thức	tự	nguyện	?	Dù	cho	hình	thức	tự	nguyện	được	tuân
thủ,	hay	bị	chà	đạp,	thì	nô	dịch	đã	diễn	ra	trong	suốt	thời	trung	cổ,	ở
Đức	thì	tồn	tại	mãi	cho	tới	sau	Chiến	tranh	ba	mươi	năm.	Ở	Phổ,	sau
những	cuộc	bại	 trận	năm	1806	và	1807,	khi	người	ta	bãi	bỏ	chế	độ
nông	 nô	 và	 cùng	 với	 nó	 là	 nghĩa	 vụ	 của	 các	 ông	 chúa	 phong	 kiến
giàu	 lòng	 từ	bi	phải	chăm	 lo	đến	 thuộc	hạ	của	mình	 trong	 lúc	cùng
khổ,	bệnh	tật,	già	nua,	thì	nông	dân	đã	đệ	đơn	thỉnh	nguyện	lên	nhà
vua,	xin	để	họ	lại	trong	cảnh	nô	dịch,	vì	không	thế	thì	lấy	ai	giúp	đỡ
trong	lúc	cùng	khốn	?	Do	đó	cái	sơ	đồ	hai	người	là	"có	thể	ứng	dụng"
cho	sự	bất	bình	đẳng	và	sự	tương	trợ	;	và	vì	chúng	ta	buộc	phải	thừa



nhận	hai	người	ấy	-	vì	sự	cái	hoạ	bị	diệt	vong	-	là	những	chủ	gia	đình,
cho	nên	chế	độ	nô	dịch	tập	quyền	cũng	đã	được	dự	kiến	ngay	từ	đầu
trong	sơ	đồ	ấy	rồi.

Nhưng	 chúng	 ta	 hãy	 tạm	 gác	 chuyện	 đó	 lại.	 Cứ	 cho	 rằng
phương	pháp	định	đề	của	ông	Đuy-rinh	đã	thuyết	phục	được	chúng
ta	và	chúng	ta	hết	sức	hân	hoan	về	cái	quyền	bình	đẳng	hoàn	toàn
giữa	hai	ý	chí,	về	cái	"chủ	quyền	của	con	người	nói	chung",	về	"chủ
quyền	của	cá	nhân",	-	những	người	khổng	lồ	thật	sự	tuyệt	vời	ấy	của
ngôn	ngữ,	so	với	chúng	thì	"Người	duy	nhất"	của	Stirner	với	sở	hữu
của	nó	cũng	chỉ	là	một	chú	lùn	cẩu	thả	mặc	dầu	là	chú	này	cũng	đã
góp	cái	phần	nhỏ	mọn	của	mình	vào	trong	những	cái	đó.	Như	vậy	là
tất	cả	chúng	ta	giờ	đây	đều	hoàn	toàn	bình	đẳng	và	độc	lập.	Tất	cả	ư
?	Không,	vẫn	không	phải	là	tất	cả	đâu.

Cũng	có	"những	sự	 lệ	 thuộc	có	 thể	 thừa	nhận	được",	nhưng
những	sự	lệ	thuộc	này	được	giải	thích	"bởi	những	nguyên	nhân	mà
người	ta	không	nên	tìm	trong	sự	hoạt	động	của	hai	ý	chí	với	tư	cách
là	như	 thế,	mà	phải	 tìm	ở	 trong	một	 lĩnh	vực	 thứ	ba	nào	đó,	ví	dụ,
như	khi	 ta	đang	nói	đến	các	trẻ	em	chẳng	hạn,	ở	trong	năng	lực	tự
quyết	chưa	đầy	đủ	của	chúng".

Thật	vậy	!	không	nên	đi	tìm	nguyên	nhân	của	sự	lệ	thuộc	trong
hoạt	động	của	hai	ý	chí	với	tư	cách	là	những	ý	chí	như	thế	!	Dĩ	nhiên
là	không	phải	ở	trong	hoạt	động	đó,	bởi	vì	hoạt	động	của	một	ý	chí	đã
bị	ngăn	cản	rồi	!	Nhưng	cần	phải	đi	tìm	những	nguyên	nhân	ấy	trong
một	 lĩnh	vực	thứ	ba	kia	!	Nhưng	lĩnh	vực	thứ	ba	này	là	gì	?	Là	tính
quy	định	cụ	thể	của	ý	thức	bị	áp	bức	với	tư	cách	là	ý	chí	chưa	đầy	đủ
!	Nhà	triết	học	hiện	thực	của	chúng	ta	đã	thoát	ly	khỏi	hiện	thực	đến
mức	là	so	với	một	từ	trường	tượng	và	rỗng	tuếch	là	"ý	chí"	thì	cái	nội
dung	hiện	thưc,	tính	quy	định	đặc	biệt	của	ý	chí	ấy,	là	một	"lĩnh	vực
thứ	 ba"	 đối	 với	 ông	 ta.	Dù	 sao	 chúng	 ta	 cũng	 buộc	 phải	 xác	 nhận
rằng	quyền	bình	đẳng	bao	hàm	một	ngoại	 tệ.	Quyền	bình	đẳng	này
không	 có	giá	 trị	 đối	 với	một	 ý	 chí	mắc	phải	một	 năng	 lực	 tự	quyết
chưa	đầy	đủ.	Bước	lùi	số	1.

Chúng	ta	hãy	đọc	tiếp	:
"Nơi	 nào	 mà	 con	 vật	 và	 con	 người	 kết	 hợp	 vào	 trong	 một

người	 thì	 nhân	 danh	một	 người	 thứ	 hai,	 hoàn	 toàn	 có	 tính	 người,
người	ta	có	thể	đặt	vấn	đề	:	Phương	thức	hành	động	của	người	kia
liệu	có	phải	giống	như	phương	thức	hành	động	khi	có	thể	nói	 là	chỉ
có	những	con	người	có	tính	người	đối	với	nhau	không...	Vì	vậy,	giả
thiết	của	chúng	tôi	về	hai	người	không	ngang	nhau	về	mặt	đạo	đức,
trong	đó	một	người	lại	có	thú	tính	thực	sự	theo	một	ý	nghĩa	nào	đó,	là
hình	thức	cơ	bản	điển	hình	đối	với	tất	cả	những	mối	quan	hệ	có	thể



xuất	hiện,	phù	hợp	với	sự	phân	biệt	ấy,	trong	các	tập	đoàn	người	và
giữa	các	tập	đoàn	ấy	với	nhau".

Và	bây	giờ	thì	xin	bạn	đọc	cứ	tự	đọc	đoạn	văn	phỉ	báng	thảm
hại	tiếp	theo	những	lời	lẽ	quanh	co	lúng	túng	trên	đây,	trong	đó	ông
Đuy-rinh	 loay	 hoay	 như	một	 linh	mục	 dòng	Gia-tô	 để	 xác	 định	một
cách	ngụy	biện	 rằng	con	người	 có	 tính	người	 có	 thể	chống	 lại	 con
người	có	thú	tính	đến	mức	nào,	con	người	có	tính	người	ấy	có	thể	sử
dụng	sự	nghi	ngờ,	mưu	chước	chiến	tranh,	những	thủ	đoạn	nghiêm
khắc,	thậm	chí	cả	thủ	đoạn	khủng	bố	hoặc	lừa	bịp	đến	mức	nào	để
chống	lại	con	người	thú	tính	mà	vẫn	không	vi	phạm	một	chút	nào	đến
đạo	đức	bất	biến	cả.

Như	vậy	là	khi	hai	người	"không	ngang	nhau	về	mặt	đạo	đức"
thì	 sự	 bình	 đẳng	 không	 còn	 nữa.	 Nhưng	 trong	 trường	 hợp	 có	 thì
không	 đáng	 công	 với	 hai	 người	 hoàn	 toàn	 bình	 đẳng	 với	 nhau	 lên
diễn	đài	nữa,	bởi	vì	không	có	hai	người	nào	mà	 lại	hoàn	 toàn	bình
đẳng	với	nhau	về	mặt	đạo	đức	cả.	Nhưng	-	người	ta	nói	với	chúng	ta
-	sự	bất	bình	đẳng	là	ở	chỗ	một	người	có	tính	người,	còn	người	kia
thì	 lại	mang	một	phần	 thú	 tính.	Nhưng	bản	 thân	cái	 sự	kiện	 là	 con
người	xuất	 thân	 từ	 loài	 thú	vật,	 cũng	đã	quyết	định	việc	con	người
không	bao	giờ	hoàn	toàn	thoát	ly	khỏi	những	đặc	tính	vốn	có	của	thú
vật,	thành	thử	bao	giờ	cũng	chỉ	có	thể	nói	đến	việc	những	đặc	tính	ấy
có	nhiều	hay	ít,	đến	sự	chênh	lệch	về	mức	độ	thú	tính	và	tính	người
mà	thôi.	Sự	phân	chia	loài	người	ra	làm	hai	nhóm	tách	biệt	nhau	một
cách	rõ	ràng,	người	có	tính	người	và	người	thú	tính,	người	thiện	và
người	ác,	cừu	và	dê,	thì	ngoài	triết	học	hiện	thực	ra,	chỉ	thấy	có	trong
Đạo	cơ	đốc	là	đạo	cũng	có	một	cách	hoàn	toàn	triệt	để	vị	thẩm	phán
tối	cao	của	nó	ở	thiên	giới	để	tạo	ra	sự	phân	biệt	đó.	Còn	trong	triết
học	hiện	thực	thì	ai	sẽ	là	người	thẩm	phán	tối	cao	?	Tình	hình	chắc
phải	 diễn	 ra	 giống	 như	 trong	 thực	 tiễn	 của	 Đạo	 cơ	 đốc,	 nghĩa	 là
những	 con	 chiên	 ngoan	đạo	 tự	mình	đảm	nhận	 -	 và	 không	phải	 là
không	 có	 kết	 quả	 -	 vai	 trò	 của	 người	 thẩm	phán	 tối	 cao	 để	 xét	 xử
đồng	loại	của	mình,	những	con	dê	vô	đạo.	Về	mặt	này,	giáo	phái	các
nhà	 triết	 học	hiện	 thực,	nếu	như	nay	mai	giáo	phái	 đó	được	 thành
lập,	chắc	chắn	sẽ	chẳng	thua	kém	gì	những	con	chiên	hiền	lành	kia.
Vả	 lại	 điều	 đó	 cũng	 không	 quan	 trọng	 đối	 với	 chúng	 ta	 ;	 điều	mà
chúng	ta	quan	tâm	là	lời	thú	nhận	rằng	do	sự	bất	bình	đẳng	về	mặt
đạo	đức	giữa	người	với	người	mà	sự	bình	đẳng	lại	trở	thành	con	số
không.	Bước	lùi	số	2.

Chúng	ta	lại	đọc	tiếp	:
"Nếu	 người	 này	 hành	 động	 theo	 chân	 lý	 và	 khoa	 học,	 còn

người	kia	lại	hành	động	theo	mê	tín	hay	thành	kiến	nào	đó	thì...	theo



lệ	 thường	phải	xảy	ra	những	sự	va	chạm	với	nhau..	ở	một	 trình	độ
nhất	định	của	sự	bất	lực,	sự	thô	bạo	hay	có	những	thói	độc	ác	thì	tất
phải	xảy	ra	sự	xung	đột...	Bạo	lực	là	biện	pháp	cực	đoan	không	chỉ
đối	với	trẻ	em	và	những	người	điên.	Tính	chất	của	cả	một	loạt	những
tập	đoàn	tự	nhiên	và	của	cả	một	loạt	những	giai	cấp	văn	minh	có	thể
biến	việc	bắt	ý	chí	thù	địch	-	do	biến	chất	-	của	họ	phải	khuất	phục,
thành	một	sự	tất	yếu	không	tránh	khỏi	nhằm	đưa	ý	chí	đó	trở	về	với
những	mối	quan	hệ	xã	hội.	Và	cả	 trong	 trường	hợp	này	nữa,	ý	chí
của	kẻ	khác	được	coi	 là	có	quyền	ngang	nhau	 ;	nhưng	do	sự	biến
chất	của	hành	động	có	hại	và	thù	địch	của	nó	nên	nó	gây	ra	sự	cần
thiết	phải	cân	bằng,	và	nếu	như	phải	chịu	sự	cưỡng	bức	bằng	bạo
lực,	 thì	 đó	 là	 nó	 chỉ	 gánh	 chịu	 sự	 tác	 động	 trở	 lại	 của	 hành	 động
không	công	bằng	của	bản	thân	nó	mà	thôi".

Như	vậy	là	không	những	sự	bất	bình	đẳng	về	đạo	đức	mà	cả
sự	bất	bình	đẳng	về	tinh	thần	cũng	đủ	để	gạt	bỏ	sự	"bình	đẳng	hoàn
toàn"	giữa	hai	ý	chí	và	để	xây	dựng	một	đạo	đức	theo	đó	có	thể	biện
hộ	cho	tất	cả	những	hành	động	bỉ	ổi	của	những	quốc	gia	văn	minh	ăn
cướp	đối	với	các	dân	tộc	lạc	hậu,	cho	đến	cả	những	hành	động	bạo
ngược	của	người	Nga	ở	Tuốc-ke-xtan	nữa.	Mùa	hè	1873,	khi	tướng
Cau-phơ-man	tấn	công	bộ	lại	I-ô-mút	người	Ta-ta,	đốt	lều	trại	của	họ
và	ra	lệnh	chém	chết	vợ	con	họ	đúng	"theo	tập	quán	tốt	đẹp	của	miền
Cáp-ca-dơ"	như	mệnh	lệnh	đã	viết,	thì	hắn	cũng	khẳng	định	rằng	việc
bắt	ý	chí	thù	địch	-	do	biến	chất	-	của	người	I-ô-mút	phải	khuất	phục,
để	đưa	ý	chí	đó	trở	về	với	những	mối	quan	hệ	xã	hội,	đã	trở	thành
một	 sự	 tất	 yếu	 không	 tránh	 khỏi,	 rằng	 những	 thủ	 đoạn	mà	 hắn	 đã
dùng	là	những	thủ	đoạn	hợp	lý	nhất	;	rằng	ai	muốn	một	mục	đích	thì
người	ấy	cũng	phải	muốn	những	thủ	đoạn	để	thực	hiện	nó.	Duy	chỉ
có	điều	là	hắn	không	tàn	ác	đến	mức	còn	chế	giễu	những	người	I-ô-
mút	và	nói	rằng	tàn	sát	họ	là	để	thực	hiện	sự	cân	bằng	và	chính	bằng
việc	đó	mà	hắn	thừa	nhận	ý	chí	của	họ	là	có	quyền	ngang	nhau.	Và
cũng	vẫn	trong	cuộc	xung	đột	này,	chính	những	kẻ	được	Chúa	chọn,
những	kẻ	dường	như	là	hành	động	theo	chân	lý	và	khoa	học,	-	do	đó,
xét	cho	đến	cùng	là	những	nhà	triết	học	hiện	thực	-	mới	là	những	kẻ
có	sứ	mệnh	định	đoạt	cái	gì	là	mê	tín,	thành	kiến,	thô	bạo,	những	thói
độc	ác	vào	lúc	nào	thì	bạo	lực	và	sự	bắt	phải	khuất	phục	là	tất	yếu	để
thực	 hiện	 sự	 cân	 bằng.	 Như	 vậy,	 giờ	 đây	 sự	 bình	 đẳng	 lại	 biến
thành...	sự	cân	bằng	bằng	bạo	 lực,	và	ý	chí	 thứ	hai	được	ý	chí	 thứ
nhất	thừa	nhận	là	bình	đẳng	bằng	cách	bắt	nó	phải	khuất	phục.	Bước
lùi	số	3,	bước	lùi	này	ở	đây	là	chuyển	thành	một	sự	chạy	chốn	nhục
nhã.

Nhân	 tiện	 xin	 nói	 thêm	 :	 Câu	 nói	 cho	 rằng	 ý	 chí	 của	 người



khác	được	thừa	nhận	là	bình	đẳng	chính	là	thông	qua	sự	cân	bằng
bằng	 bạo	 lực,	 chỉ	 là	 một	 sự	 xuyên	 tạc	 học	 thuyết	 của	 Hegel,	 học
thuyết	cho	rằng	hình	phạt	là	quyền	của	tội	nhân	:

"Coi	hình	phạt	đã	bao	hàm	quyền	của	bản	thân	tội	nhân	là	tôn
trọng	tội	nhân	như	một	sinh	vật	có	lý	tính"	("Triết	học	pháp	quyền"	Đ
chương	100,	chú	thích).

Chúng	 ta	có	 thể	dừng	 lại	ở	đây.	Không	cần	phải	phí	công	đi
theo	ông	Đuy-rinh	xa	hơn	nữa	để	xem	ông	ta	phá	huỷ	từng	mảnh	cái
thuyết	bình	đẳng	do	ông	ta	dựng	lên	bằng	phương	pháp	định	đề	và
cái	chủ	quyền	con	người	nói	chung	của	ông	ta	v.v...	;	để	xem	ông	ta
tạo	ra	xã	hội	chỉ	với	hai	con	người,	nhưng	lại	cần	đến	một	người	thứ
ba	để	 tạo	ra	nhà	nước	như	thế	nào,	bởi	vì	 -	nói	một	cách	 tóm	tắt	 -
nếu	không	có	người	thứ	ba	này	thì	không	thể	có	một	nghị	quyết	nào
theo	đa	số,	và	không	có	một	nghị	quyết	như	thế,	tức	là	không	có	việc
đa	số	thống	trị	thiểu	số,	thì	cũng	không	thể	có	một	Nhà	nước	nào	cả;
và	để	coi	ông	ta	sau	đó	dần	dần	đi	vào	một	luồng	lạch	yên	tĩnh	hơn
như	thế	nào	để	lập	nên	cái	Nhà	nước	xã	hội	tương	lai	của	ông	ta,	ở
đó	chúng	ta	sẽ	có	ngày	được	vinh	dự	tới	thăm	ông.	Chúng	ta	đã	thấy
một	cách	đầy	đủ	 rằng	sự	bình	đẳng	hoàn	 toàn	giữa	ai	ý	chí	chỉ	có
chừng	nào	mà	hai	ý	chí	ấy	không	mong	muốn	gì	cả	;	rằng	một	khi	hai
ý	chí	đó	không	còn	là	những	ý	chí	của	con	người	với	tư	cách	là	như
vậy	nữa,	mà	biến	thành	những	ý	chí	cá	nhân	hiện	thực,	thành	ý	chí
của	hai	con	người	hiện	thực	thì	sự	bình	đẳng	cũng	không	còn	nữa	;
rằng	một	bên	là	tuổi	thơ	ấu,	sự	điên	rồ,	cái	gọi	là	thú	tính,	cái	gọi	là
mê	tín,	cái	gán	cho	là	thành	kiến,	cái	giả	định	là	bất	lực,	và	bên	kia	là
nhân	tính	tưởng	tượng,	là	sự	hiểu	biết	chân	lý	và	về	khoa	học,	-	tóm
lại	là	mọi	sự	khác	nhau	về	chất	giữa	hai	ý	chí	và	giữa	hai	trí	tuệ	cùng
đi	theo	những	ý	chí	đó,	đều	biện	hộ	cho	một	sự	bất	bình	đẳng	có	thể
đi	tới	sự	bắt	phải	khuất	phục;	sau	khi	ông	Đuy-rinh	phá	huỷ	một	cách
căn	bản,	đến	tận	gốc	như	thế	cái	lâu	đài	bình	đẳng	của	chính	ông	ta
thì	chúng	ta	còn	đòi	hỏi	ông	ta	cái	gì	hơn	nữa	?

Nhưng	nếu	như	chúng	ta	đã	thanh	toán	được	cách	lý	giải	nông
cạn	và	ngu	xuẩn	của	ông	Đuy-rinh	về	quan	niệm	bình	đẳng,	thì	điều
đó	không	có	nghĩa	là	chúng	ta	đã	thanh	toán	xong	được	bản	thân	cái
quan	niệm	ấy,	cái	quan	niệm	đã	đặc	biệt	nhờ	Rouseau	mà	có	được
một	vai	trò	lý	luận,	còn	trong	và	sau	cuộc	Đại	cách	mạng	thì	có	được
một	vai	 trò	 thực	 tiễn	và	chính	 trị	 và	cho	đến	ngày	nay	vẫn	còn	giữ
một	vai	trò	cổ	động	quan	trọng	trong	phong	trào	xã	hội	chủ	nghĩa	của
hầu	hết	các	nước.	Việc	xác	lập	nội	dung	khoa	học	của	quan	niệm	ấy
cũng	sẽ	quyết	định	giá	 trị	của	nó	đối	với	công	 tác	cổ	động	của	giai
cấp	vô	sản.



Cái	quan	niệm	cho	rằng	tất	cả	mọi	người,	với	 tư	cách	 là	con
người,	đều	có	một	cái	gì	chung,	rằng	trong	phạm	vi	cái	chung	đó	mọi
người	 cũng	 đều	 bình	 đẳng,	 dĩ	 nhiên	 là	 một	 quan	 niệm	 rất	 cũ	 rồi.
Những	yêu	sách	hiện	đại	về	bình	đẳng	lại	hoàn	toàn	khác	với	quan
niệm	đó;	nói	cho	đúng	ra	yêu	sách	đó	đòi	hỏi	phải	 từ	cái	 thuộc	tính
chung	 là	con	người,	 từ	sự	bình	đẳng	của	mọi	người	với	 tư	cách	 là
con	người,	rút	ra	cái	quyền	có	một	giá	trị	ngang	nhau	về	chính	trị	và
xã	hội	cho	tất	cả	mọi	người,	hay	ít	ra	là	cho	mọi	công	dân	trong	một
nước,	hay	cho	mọi	thành	viên	trong	một	xã	hội.	Muốn	từ	quan	niệm
ban	 đầu	 ấy	 về	 sự	 bình	 đẳng	 tương	 đối,	 rút	 ra	 cái	 kết	 luận	 về	một
quyền	bằng	đẳng	trong	một	nước	và	trong	một	xã	hội,	muốn	cho	kết
luận	đó	 thậm	chí	 có	 thể	 xuất	 hiện	như	 là	một	 cái	 gì	 tự	nhiên,	 hiển
nhiên,	 thì	 phải	 trải	 qua	 hàng	mấy	 nghìn	 năm,	 và	 trên	 thực	 tế	mấy
nghìn	 năm	 đã	 trôi	 qua.	 Trong	 những	 cộng	 đồng	 xưa	 nhất,	 những
cộng	đồng	nguyên	thuỷ,	nhiều	lắm	cũng	chỉ	có	thể	nói	về	quyền	bình
đẳng	giữa	những	thành	viên	của	cộng	đồng	;	lẽ	dĩ	nhiên	phụ	nữ,	nô
lệ,	 người	 ngoại	 lai	 đều	 không	 có	 quyền	 đó.	 Ở	 Hy-Lạp	 và	 Rô-ma,
những	sự	bất	bình	đẳng	giữa	người	và	người	có	một	ý	nghĩa	quan
trọng	nhiều	hơn	bất	cứ	một	sự	bình	đẳng	nào.	Người	thời	cổ	sẽ	coi	là
điên	rồ	cái	ý	kiến	cho	rằng	người	Hy-lạp	và	người	dã	man,	người	tự
do	và	nô	lệ,	công	dân	và	dân	bị	bảo	hộ,	công	dân	Rô-ma	và	thần	dân
Rô-ma	(hiểu	theo	nghĩa	rộng)	đều	có	thể	đòi	hỏi	một	giá	trị	chính	trị
ngang	nhau.	Dưới	Đế	quốc	Rô-ma,	tất	cả	những	sự	phân	biệt	ấy	đều
dần	dần	mất	đi,	trừ	sự	phân	biệt	giữa	người	tự	do	và	nô	lệ	;	do	đó	mà
nảy	sinh	-	ít	nhất	là	trong	những	người	tư	do	-	sự	bình	đẳng	giữa	các
tư	nhân,	trên	cơ	sở	sự	bình	đẳng	này	pháp	luật	Rô-ma	đã	phát	triển,
đây	là	một	hình	thức	pháp	luật	được	xây	dựng	hoàn	bị	nhất	trong	số
pháp	 luật	 dựa	 trên	 cơ	 sở	 sở	 hữu	 tư	 nhân	mà	 chúng	 ta	 biết	 được.
Nhưng	chừng	nào	sự	đối	lập	giữa	người	tự	do	và	nô	lệ	vẫn	còn	tồn
tại	thì	vẫn	chưa	có	thể	đến	những	kết	luận	pháp	lý	toát	ra	từ	sự	bình
đẳng	của	con	người	nói	chung	được	;	gần	đây,	chúng	ta	vẫn	còn	thấy
điều	đó	một	lần	nữa	trong	các	bang	chiếm	hữu	nô	lệ	ở	Liên	bang	Bắc
Mỹ.

Đạo	cơ	đốc	chỉ	biết	có	một	sự	bình	đẳng	giữa	tất	cả	mọi	người
với	nhau,	sự	bình	đẳng	về	 tội	 tổ	 tông,	một	sự	bình	đẳng	hoàn	 toàn
phù	hợp	với	 tính	chất	của	nó	 là	 tôn	giáo	của	những	người	nô	 lệ	và
những	người	bị	áp	bức.	Bên	cạnh	sự	bình	đẳng	ấy,	nhiều	lắm	thì	Đạo
cơ	 đốc	 cũng	 chỉ	 thừa	 nhận	 sự	 bình	 đẳng	 giữa	 những	 người	 được
Chúa	chọn,	nhưng	sự	bình	đẳng	này	chỉ	được	người	nhấn	mạnh	lúc
đầu	mà	thôi.	Những	dấu	vết	về	công	hữu	tài	sản	mà	người	ta	cũng
thấy	trong	giai	đoạn	đầu	của	tôn	giáo	mới,	nói	cho	đúng	ra,	là	do	sự



đoàn	kết	giữa	những	kẻ	bị	ngược	đãi,	hơn	 là	do	những	quan	niệm
bình	đẳng	thật	sự.	Chẳng	bao	lâu,	việc	xác	lập	sự	đối	lập	giữa	giáo	sĩ
và	người	thế	tục	cũng	chấm	dứt	luôn	cả	sự	bình	đẳng	còn	phôi	thai
đó	của	Đạo	cơ	đốc.	-	Việc	người	Giéc	-	manh	tràn	vào	Tây	âu	đã	loại
bỏ	trong	nhiều	thế	kỷ	tất	cả	mọi	quan	niệm	về	bình	đẳng,	bằng	cách
dần	dần	xây	dựng	lên	một	hệ	thống	cấp	bậc	về	mặt	xã	hội	và	chính
trị	phức	tạp	chưa	bao	giờ	thấy	có	;	nhưng	đồng	thời	nó	cũng	lôi	cuốn
Tây	âu	và	Trung	âu	vào	trong	sự	vận	động	của	lịch	sử,	lần	đầu	tiên
tạo	ra	một	khu	vực	văn	minh	rắn	chắc,	và	trong	khu	vực	này	lần	đầu
tiên	đã	tạo	ra	một	hệ	thống	những	quốc	gia	chủ	yếu	có	tính	chất	dân
tộc,	 ảnh	 hưởng	 lẫn	 nhau	 và	 uy	 hiếp	 lẫn	 nhau.	 Như	 vậy	 là	 nó	 đã
chuẩn	bị	cái	cơ	sở	mà	chỉ	trên	đó,	về	sau	này,	người	ta	mới	có	thể
nói	đến	sự	bình	đẳng	của	con	người	và	quyền	của	con	người.

Ngoài	ra,	thời	kỳ	trung	cổ	phong	kiến	đã	phát	triển	trong	lòng
các	giai	cấp	có	sứ	mệnh	-	 trong	sự	phát	 triển	sau	này	của	nó	 -	 trở
thành	kẻ	đại	biểu	cho	yêu	sách	bình	đẳng	hiện	đại	:	giai	cấp	tư	sản.
Thoạt	đầu,	bản	thân	là	một	đẳng	cấp	phong	kiến,	giai	cấp	tư	sản	đã
đẩy	nền	công	nghiệp	chủ	yếu	là	có	tính	chất	thủ	công	nghiệp	và	sự
trao	đổi	sản	phẩm	trong	lòng	xã	hội	phong	kiến,	lên	một	trình	độ	phát
triển	tương	đối	cao,	khi	mà	vào	cuối	thế	kỷ	XV,	những	phát	kiến	lớn
về	 hàng	 hải	mở	 ra	 cho	 nó	một	 trường	 hoạt	 động	mới	 và	 rộng	 lớn
hơn.	Thương	nghiệp	với	các	nước	ở	ngoài	Châu	âu,	-	cho	tới	lúc	đó
mới	chỉ	được	tiến	hành	giữa	Ý	và	vùng	Cận	đông,	-	nay	mở	rộng	ra
tới	Châu	Mỹ	và	tới	ấn	Độ	và	chẳng	bao	lâu	thì	về	tầm	quan	trọng	nó
đã	vượt	quá	sự	trao	đổi	trong	nội	bộ	mỗi	nước	riêng	rẽ.	Vàng	và	bạc
của	Châu	Mỹ	tràn	ngập	châu	Âu	và	thâm	nhập	như	một	nhân	tố	làm
tan	rã	vào	tất	cả	các	lỗ	hỏng,	các	kẽ	nứt,	các	lỗ	chân	lông	của	xã	hội
phong	kiến.	Ngành	sản	xuất	thủ	công	không	còn	thoả	mãn	lượng	cầu
ngày	 càng	 tăng	 được	 nữa	 ;	 trong	 các	 ngành	 công	 nghiệp	 chủ	 đạo
của	những	nước	tiên	tiến	nhất,	ngành	sản	xuất	 thủ	công	được	thay
thế	bằng	công	trường	thủ	công.

Nhưng	bước	ngoặt	mạnh	mẽ	đó	trong	những	điều	kiện	kinh	tế
của	đời	sống	xã	hội	hoàn	toàn	không	có	kèm	theo	ngay	lập	tức	một
sự	thay	đổi	tương	đương	trong	kết	cấu	chính	trị	của	xã	hội.	Chế	độ
Nhà	nước	vẫn	 là	phong	kiến,	còn	xã	hội	 thì	ngày	càng	trở	thành	tư
sản.	Thương	nghiệp	đại	 quy	mô,	 do	đó,	 đặc	biệt	 là	 thương	nghiệp
quốc	tế	-	và	thương	nghiệp	thế	giới	thì	lại	càng	như	thế	-	đòi	hỏi	phải
có	những	người	sở	hữu	tự	do	về	hàng	hoá,	không	bị	hạn	chế	trong
những	hoạt	động	của	mình,	có	quyền	bình	đẳng	với	nhau	với	tư	cách
là	người	như	vậy,	trao	đổi	với	nhau	trên	cơ	sở	một	quyền	bình	đẳng
đối	với	tất	cả	bọn	họ,	ít	nhất	là	trong	phạm	vi	từng	địa	phương	riêng



rẽ.	Bước	chuyển	từ	công	nghiệp	sang	thủ	công	sang	công	trường	thủ
công	đòi	hỏi	phải	có	một	số	công	nhân	tự	do	-	một	mặt	là	tự	do	đối
với	 những	 ràng	 buộc	 của	 phường	 hội,	 mặt	 khác	 là	 tự	 do	 đối	 với
những	 tư	 liệu	để	 tự	mình	sử	dụng	sức	 lao	động	của	mình,	 -	 tức	 là
những	người	có	thể	ký	giao	kèo	với	chủ	xưởng	để	cho	thuê	sức	lao
động	của	mình,	do	đó	là	những	người	đứng	đối	diện	một	cách	bình
đẳng	 với	 chủ	 xưởng	 với	 tư	 cách	 là	một	 bên	 ký	 giao	 kèo.	 Và	 cuối
cùng,	sự	bình	đẳng	và	giá	 trị	ngang	nhau	của	 tất	mọi	 lao	động	của
con	người	 -	bởi	vì	và	 trong	chừng	mực	chúng	 ta	 lao	động	của	con
người	nói	chung	 -	có	được	biểu	hiện	không	 tự	giác	nhưng	hết	sức
mạnh	mẽ	của	nó	trong	quy	luật	giá	trị	của	nền	kinh	tế	tư	sản	hiện	đại,
theo	quy	luật	này	thì	giá	trị	của	một	hàng	hoá	phải	được	đo	bằng	số
lượng	 lao	động	 xã	hội	 cần	 thiết	 chứa	đựng	 trong	hàng	hoá	đó[1].	 -
Nhưng	ở	chỗ	nào	mà	những	quan	hệ	kinh	tế	đòi	hỏi	phải	có	sự	tự	do
và	bình	đẳng	thì	ở	đó	cứ	mỗi	bước	chế	độ	chính	trị	 lại	dùng	những
xiềng	xích	của	phường	hội	và	những	đặc	quyền	riêng	để	chống	 lại.
Đặc	quyền	địa	phương,	 thuế	quan	có	phân	biệt,	 luật	 lệ	đặc	biệt	đủ
các	 loại,	 không	 những	 đánh	 vào	 thương	 nghiệp	 của	 người	 nước
ngoài	và	người	dân	 thuộc	địa,	mà	thường	thường	còn	đánh	vào	cả
thương	nghiệp	của	cả	một	loạt	những	loại	người	trong	nước	;	bất	cứ
ở	đâu	và	bất	cứ	lúc	nào,	những	đặc	quyền	của	phường	hội	cũng	đều
chặn	đường	phát	triển	của	công	trường	thủ	công.	Không	đâu	có	con
đường	tự	do,	không	đâu	có	những	cơ	hội	bình	đẳng	cho	những	nhà
tư	sản	cạnh	 tranh,	 -	mà	chính	sự	bình	đẳng	ấy	 lại	 là	yêu	sách	đầu
tiên	và	càng	ngày	càng	bức	thiết.

Một	 khi	 sự	 tiến	 bộ	 kinh	 tế	 của	 xã	 hội	 đưa	 vào	 chương	 trình
nghị	sự	cái	yêu	cầu	giải	 thoát	khỏi	những	xiềng	xích	phong	kiến	và
xác	lập	sự	bình	đẳng	về	quyền	bằng	cách	xoá	bỏ	những	sự	bất	bình
đẳng	phong	kiến,	 -	 thì	yêu	cầu	đó	chẳng	bao	 lâu	nhất	định	phải	có
những	quy	mô	rộng	lớn	hơn.	Mặc	dầu	nó	đã	được	đề	ra	vì	lợi	ích	của
công	 nghiệp	 và	 của	 thương	 nghiệp,	 nhưng	 cũng	 cần	 phải	 đòi	 hỏi
những	sự	bình	đẳng	như	vậy	cho	cả	quảng	đại	quần	chúng	nông	dân
là	những	người,	ở	tất	cả	mọi	mức	độ	của	sự	nô	dịch,	kể	từ	tình	trạng
nông	nô	hoàn	toàn,	đều	phải	cung	cấp	không	một	phần	lớn	thời	gian
lao	động	của	họ	cho	tên	chúa	đất	phong	kiến	giàu	lòng	từ	bi	của	họ,
ngoài	ra	còn	phải	nộp	cho	hắn	cũng	như	cho	Nhà	nước	vô	số	những
đảm	phụ	khác	nữa.	Mặt	khác,	người	ta	cũng	không	thể	không	đòi	hỏi
việc	xoá	bỏ	những	đặc	quyền	phòng	kiến,	xoá	bỏ	quyền	được	miễn
thuế	 của	 bọn	 quý	 tộc,	 xoá	 bỏ	 những	 đặc	 quyền	 chính	 trị	 của	 các
đẳng	 cấp	 khác	nhau.	Và	 vì	 người	 ta	 không	 còn	 sống	 trong	một	 đế
quốc	 thế	giới	như	Đế	quốc	Rô-ma	 trước	kia	nữa,	mà	 trong	một	hệ



thống	những	quốc	gia	độc	lập,	quan	hệ	với	nhau	trên	một	cơ	sở	bình
đẳng	và	ở	vào	một	trình	độ	phát	triển	tư	sản	xấp	xỉ	ngang	nhau,	cho
nên	 lẽ	 dĩ	 nhiên	 là	 yêu	 sách	 về	bình	đẳng	phải	mang	một	 tính	 chất
chung,	vượt	ra	ngoài	ranh	giới	của	một	quốc	gia	riêng	biệt,	 là	tự	do
và	 bình	 đẳng	 phải	 được	 tuyên	 bố	 là	 những	 quyền	 của	 con	 người.
Đồng	thời	sự	việc	sau	đây	cũng	nói	 lên	cái	tính	chất	đặc	thù	tư	sản
của	những	quyền	của	con	người	ấy	:	hiến	pháp	của	nước	Mỹ,	hiến
pháp	 đầu	 tiên	 thừa	 nhận	 quyền	 của	 con	 người,	 đồng	 thời	 cũng	 lại
chuẩn	y	luôn	cả	chế	độ	nô	lệ	của	người	da	màu	đang	tồn	tại	ở	nước
Mỹ	:	đặc	quyền	giai	cấp	bị	cấm	chỉ,	đặc	quyền	chủng	tộc	được	thần
thánh	hoá.

Trong	khi	đó	mọi	người	đều	biết	rằng	kể	từ	lúc	giai	cấp	tư	sản
nở	ra	từ	tầng	lớp	thị	dân	thời	phong	kiến,	khi	nó	chuyển	từ	một	đẳng
cấp	 trung	cổ	 thành	một	giai	cấp	hiện	đại,	 thì	nó	 luôn	 luôn	và	không
sao	 tránh	 khỏi	 có	 giai	 cấp	 vô	 sản	 đi	 kèm	 theo	 như	một	 cái	 bóng.
Những	yêu	sách	bình	đẳng	 tư	sản	cũng	vậy,	chúng	cũng	có	những
yêu	sách	bình	đẳng	vô	sản	đi	kèm	theo.	Ngay	từ	lúc	yêu	sách	tư	sản
đòi	huỷ	bỏ	những	đặc	quyền	giai	cấp	được	đề	ra	thì	yêu	sách	vô	sản
đòi	huỷ	bỏ	chính	ngay	các	giai	cấp	cũng	xuất	hiện	 liền	bên	cạnh,	 -
trước	hết	dưới	một	hình	thức	tôn	giáo,	dựa	vào	Đạo	cơ	đốc	nguyên
thủy,	sau	đó	là	dựa	trên	chính	ngay	những	học	thuyết	bình	đẳng	tư
sản	 :	 quyền	 bình	 đẳng	 không	 được	 chỉ	 có	 tính	 chất	 bề	 ngoài,	 chỉ
được	áp	dụng	trong	lĩnh	vực	nhà	nước,	nó	phải	có	tính	chất	thực	sự,
nó	phải	 được	áp	dụng	cả	 trong	 lĩnh	 vực	kinh	 tế	 và	 xã	hội	 nữa.	Và
nhất	là	từ	khi	giai	cấp	tư	sản	Pháp	-	kể	từ	Đại	cách	mạng	trở	đi	-	đã
đặt	quyền	bình	đẳng	của	công	dân	lên	hàng	đầu,	thì	giai	cấp	vô	sản
Pháp	đã	ăn	miếng	trả	miếng	lại	giai	cấp	tư	sản	bằng	cách	đòi	quyền
bình	đẳng	về	xã	hội,	kinh	 tế,	bình	đẳng	đã	 trở	 thành	một	khẩu	hiệu
chiến	đấu,	đặc	biệt	là	của	giai	cấp	vô	sản	Pháp.

Như	vậy	 là	ở	 cửa	miệng	 của	giai	 cấp	 vô	 sản	 yêu	 sách	bình
đẳng	có	hai	nghĩa.	Hoặc	giả	-	đặc	biệt	là	ở	giai	đoạn	đầu	tiên,	thí	dụ
như	trong	cuộc	Chiến	 tranh	nông	dân,	 -	nó	 là	sự	phản	ứng	 tự	phát
chống	 lại	 những	 sự	 bất	 bình	 đẳng	 xã	 hội	 quá	 rõ	 rệt,	 chống	 lại	 sự
tương	phản	giữa	kẻ	giàu	và	người	nghèo,	giữa	chủ	và	nô	lệ,	giữa	kẻ
chè	chén	lu	bù	và	người	đang	đói	;	với	tư	cách	là	như	vậy	thì	nó	chỉ
là	biểu	hiện	đơn	thuần	của	bản	năng	cách	mạng,	và	chính	là	ở	chỗ
đó	-	và	chỉ	ở	chỗ	đó	-	nó	mới	là	chính	đáng.	Hoặc	giả	nó	phát	sinh	từ
sự	phản	ứng	chống	lại	yêu	sách	bình	đẳng	tư	sản,	từ	yêu	sách	này
nó	rút	ra	những	yêu	sách	ít	nhiều	đúng	đắn	và	đi	xa	hơn	nữa	;	khi	đó
nó	 được	 dùng	 làm	 một	 phương	 tiện	 cổ	 động,	 sử	 dụng	 những	 lời
khẳng	định	của	bản	thân	các	nhà	tư	bản	để	động	viên	công	nhân	nổi



dậy	chống	lại	các	nhà	tư	bản,	và	trong	trường	hợp	này,	số	phận	của
nó	gắn	 liền	không	 thể	 tách	rời	với	số	phận	của	chính	ngay	sự	bình
đẳng	 tư	 sản.	 Trong	 cả	 hai	 trường	 hợp,	 nội	 dung	 thực	 sự	 của	 yêu
sách	bình	đẳng	vô	sản	là	yêu	cầu	xoá	bỏ	các	giai	cấp.	Mọi	yêu	sách
bình	đẳng	vượt	ra	ngoài	phạm	vi	đó,	nhất	định	sẽ	dẫn	tới	một	điều	vô
lý.	Chúng	 ta	đã	đưa	 ra	nhiều	ví	dụ	về	điều	ấy,	và	chúng	 ta	sẽ	còn
thấy	 khá	 nhiều	 ví	 dụ	 như	 vậy	 nữa	 khi	 chúng	 ta	 nói	 đến	 những	 ảo
tưởng	của	ông	Đuy-rinh	về	tương	lai.

Như	vậy,	quan	niệm	về	bình	đẳng,	dưới	hình	thức	tư	sản	cũng
như	dưới	hình	 thức	vô	sản,	bản	 thân	 là	một	sản	phẩm	 lịch	sử,	mà
muốn	hình	thành	thì	cần	phải	có	những	điều	kiện	 lịch	sử	nhất	định,
bản	thân	những	điều	kiện	này	lại	giả	định	phải	có	một	lịch	sử	lâu	dài
trước	 đó.	 Cho	 nên	 quan	 niệm	 về	 bình	 đẳng	 là	 cái	 gì	 cũng	 được,
những	quyết	định	không	phải	 là	một	chân	 lý	vĩnh	cửu.	Và	nếu	như
ngày	nay,	 theo	nghĩa	này	hay	nghĩa	khác,	nó	 trở	 thành	một	điều	dĩ
nhiên	đối	với	quảng	đại	công	chúng,	nếu	nó,	như	Mác	đã	nói,	"đã	có

được	tính	chất	vững	chắc	của	một	thiên	kiến	của	nhân	dân"	
[32]

	thì
nó	không	phải	là	kết	quả	của	tính	chân	lý	có	tính	chất	định	đề	của	nó,
mà	là	kết	quả	của	việc	những	tư	tưởng	của	thế	kỷ	XVIII	được	truyền
bá	 rộng	khắp	và	vẫn	còn	giữ	 ý	nghĩa	 của	chúng	cho	đến	 tận	ngày
nay.	Vậy,	nếu	ông	Đuy-rinh	có	thể	để	thẳng	cho	hai	nhân	vật	nổi	tiếng
của	ông	 ta	hoạt	 động	 trên	 cơ	sở	bình	đẳng,	 thì	 đó	 là	 vì	 điều	ấy	 là
hoàn	toàn	tự	nhiên	xét	theo	thiên	kiến	của	nhân	dân.	Và	thật	vậy,	ông
Đuy-rinh	 gọi	 triết	 học	 của	mình	 là	 triết	 học	 tự	 nhiên,	 vì	 nó	 chỉ	 xuất
phát	 từ	những	quan	niệm	có	vẻ	hoàn	 toàn	 tự	nhiên	đối	với	ông	 ta.
Nhưng	tại	sao	những	quan	niệm	ấy	lại	có	vẻ	tự	nhiên	đối	với	ông	ta,
đó	là	câu	hỏi	mà	đương	nhiên	ông	ta	không	đặt	ra.
	



XI.	Đạo	đức	và	pháp	quyền	tự	do	và	tất	yếu

	 "Đối	với	lĩnh	vực	chính	trị	và	pháp	lý,	thì	những	nguyên	tắc	đề
ra	trong	giáo	trình	này	dựa	trên	một	sự	nghiên	cứu	chuyên	môn	hết
sức	sâu	sắc.	Vì	vậy...	cần	xuất	phát	từ	chỗ	là...	ở	đây,	đang	nói	đến
sự	 trình	bày	một	cách	nhất	quán	những	kết	quả	đã	 thu	được	 trong
lĩnh	vực	luật	học	và	khoa	học	quản	lý	quốc	gia.	Ngành	chuyên	môn
lúc	ban	đầu	của	tôi	là	luật	học	và	không	những	tôi	đã	dành	vào	đó	ba
năm	như	thường	lệ	để	chuẩn	bị	về	 lý	 luận	ở	đại	học,	mà	trong	thời
gian	ba	năm	thực	tập	xử	ản	sau	đó,	tôi	vẫn	tiếp	tục	nghiên	cứu,	đặc
biệt	 là	để	đi	sâu	vào	nội	dung	khoa	học	của	môn	ấy...	Cho	nên	sự
phê	phán	của	tôi	đối	với	các	quan	hệ	tư	pháp	và	đối	với	những	thiếu
sót	tương	ứng	về	pháp	lý	chắn	chắn	là	không	thể	tiến	hành	với	một
sự	vững	tin	như	nhau,	nếu	không	có	ý	thức	là	đã	hiểu	biết	được	tất
cả	những	mặt	yếu	cũng	như	những	mặt	mạnh	của	môn	học	ấy".

Một	người	có	cơ	sở	để	nói	về	mình	như	vậy	chắc	phải	làm	cho
mọi	người	tín	nhiệm	trước,	đặc	biệt	là	nếu	so	sánh	với

"ông	Mác,	người	đã	có	lúc	nghiên	cứu	một	cách	chểnh	mảng
môn	luật	học,	như	ông	ta	đã	thú	nhận".

Vì	vậy,	chúng	ta	không	khỏi	ngạc	nhiên	khi	thấy	sự	phê	phán
các	quan	hệ	tư	pháp	một	cách	vững	tin	như	vậy	lại	chỉ	giới	hạn	trong
việc	kể	với	chúng	ta	rằng.

"Tính	chất	khoa	học	của	ngành	luật	học	...	chưa	tiến	xa	được
mấy",	 rằng	dân	 luật	 nhân	định	 là	 bất	 công	 vì	 nó	 thừa	nhận	 tài	 sản
dựa	trên	bạo	lực,	rằng	"cơ	sở	tự	nhiên"	của	hình	luật	là	sự	báo	thù,	-

Một	sự	khẳng	định	trong	đó	cái	mới	chỉ	là	ở	sự	trá	hình	thần	bí
thành	"cơ	sở	tự	nhiên".	Những	thành	quả	của	khoa	học	quản	lý	quốc
gia	chỉ	giới	hạn	ở	những	quan	hệ	qua	lại	giữa	ba	người	mà	chúng	ta
đã	 biết,	 trong	 đó	một	 người	 xưa	 nay	 vẫn	 dùng	 bạo	 lực	 đối	 với	 hai
người	kia,	đồng	thời	ông	Đuy-rinh	cũng	nghiên	cứu	hết	sức	nghiêm
túc	xem	người	đầu	tiên	đã	sử	dụng	bạo	 lực	và	sự	nô	dịch	 là	người
thứ	hai	hay	người	thứ	ba.

Tuy	 vậy,	 chúng	 ta	 hãy	 theo	 dõi	 thêm	 những	 sự	 nghiên	 cứu
chuyên	môn	hết	sức	sâu	sắc	và	tính	khoa	học	sâu	hơn	nhờ	ba	năm
thực	tập	xử	án	của	nhà	luật	học	vững	tin	của	chúng	ta.

Về	Lassalle,	ông	Đuy-rinh	kể	với	chúng	ta	rằng.
Lassalle	đã	bị	truy	tố	"vì	kích	thích	mưu	toan	đánh	cắp	một	cái

tráp",	nhưng	"không	hề	bị	 toà	tuyên	án	phạt	vì	 lúc	ấy	còn	có	thể	áp
dụng	cái	gọi	là	tha	vì	thiếu	tang	chứng...	tức	là	nửa	tha	bổng".



Vụ	 án	 Lassalle	 nói	 ở	 đây	 đã	 được	 xét	 xử	 vào	mùa	 hè	 năm
1848	trước	toà	án	ở	Koln,	nơi	mà	bộ	hình	luật	của	Pháp	đang	được
áp	dụng,	cũng	giống	như	ở	hầu	khắp	các	nơi	khác	trong	tỉnh	Rhein.

Chỉ	đối	với	tội	nhẹ	hoặc	nặng	về	chính	trị	luật	Phổ	
[33]

	mới	được	áp
dụng	coi	như	một	ngoại	lệ,	nhưng	tới	tháng	tư	năm	1848	ngoại	lệ	này
cũng	 lại	 bị	 Camphausen	 xoá	 bỏ.	 Pháp	 luật	 của	 Pháp	 hoàn	 toàn
không	 hề	 biết	 cái	 phạm	 trù	mơ	 hồ	 trong	 luật	 Phổ	 như	 "kích	 thích"
người	 ta	 phạm	 trọng	 tội,	 đó	 là	 chưa	 nói	 đến	 việc	 "kích	 thích"	mưu
toan	phạm	 trọng	 tội,	 và	để	có	 thể	bị	 trừng	phạt	 thì	 sự	xúi	giục	này
phải	diễn	ra	"bằng	quà	cáp,	hứa	hẹn	doạ	dẫm,	lạm	dụng	chức	vụ	hay
quyền	 hành,	mưu	mô	 xảo	 quyệt	 hay	mánh	 khoé	 đáng	 trị	 tội"(Code

pénal	
[34]

,	điều	60).	Viện	công	tố	-	giống	như	ông	Đuy-rinh,	-	bị	chìm
ngập	 trong	bộ	 luật	Phổ,	đã	hoàn	 toàn	không	 thấy	sự	khác	biệt	 chủ
yếu	 giữa	 điều	 luật	 được	 quy	 định	một	 cách	 rõ	 ràng	 dứt	 khoát	 của
Pháp	và	sự	mơ	hồ	không	xác	định	của	luật	Phổ,	đã	truy	tố	Lassalle
một	cách	có	dụng	ý	và	đã	thất	bại	một	cách	nổi	bật.	Còn	khẳng	định
rằng	việc	xét	xử	tội	hình	của	Pháp	có	biết	đến	phạm	trù	của	luật	Phổ
-	 tha	 vì	 thiếu	 tang	 chứng,	 tức	 là	 nửa	 tha	 bổng,	 -	 thì	 chỉ	 có	một	 kẻ
hoàn	toàn	không	biết	gì	về	luật	pháp	hiện	đại	của	Pháp	mới	dám	làm
;	trong	việc	xét	xử	tội	hình,	luật	pháp	hiện	đại	của	Pháp	chỉ	biết	có	kết
tội	hay	tha	bổng,	chứ	không	hề	có	biện	pháp	nửa	vời.

Như	vậy,	chúng	ta	phải	nói	rằng	nếu	như	ông	Đuy-rinh	một	lần

nào	đó	có	được	bộ	Code	Napoléon	
[35]

	ở	trong	tay	thì	chắc	ông	ta	đã
không	thể	áp	dụng	một	cách	vững	tin	như	vậy	"lối	viết	sử	cao	nhã"	đó
vào	 trường	 hợp	 Lassalle.	 Do	 đó	 chúng	 ta	 bắt	 buộc	 phải	 xác	 nhận
rằng	ông	Đuy-rinh	hoàn	 toàn	 không	biết	 về	bộ	 luật	 tư	 sản	hiện	đại
độc	nhất	của	Pháp,	một	bộ	 luật	dựa	vào	những	 thành	quả	ấy	sang
ngôn	ngữ	của	luật	pháp,	tức	là	bộ	luật	hiện	đại	của	Pháp.

Ở	một	chỗ	khác,	khi	phê	phán	chế	độ	 toà	án	hội	 thẩm,	phát
quyết	theo	đa	số,	mà	người	ta	áp	dụng	ở	khắp	lục	địa	theo	kiểu	mẫu
của	Pháp,	chúng	ta	được	dạy	như	sau	:

"Phải,	người	ta	thậm	chí	sẽ	có	thể	quen	với	cái	ý	nghĩ	-	không
phải	là	đã	không	có	trong	lịch	sử	cho	rằng	việc	kết	án	khi	có	những	ý
kiến	phản	đối,	sẽ	là	một	chế	độ	không	thể	có	được	trong	một	xã	hội
hoàn	mỹ...	Tuy	vậy,	cái	 lối	suy	nghĩ	nghiêm	túc	và	có	tính	tư	tưởng
sâu	sắc	này,	như	chúng	ta	đã	chỉ	ra	ở	trên,	dường	như	là	không	thích
hợp	với	những	hình	 thức	cổ	 truyền,	vì	nó	quá	 tốt	đối	với	hình	 thức
ấy".

Một	 lần	 nữa,	 ông	Đuy-rinh	 lại	 không	 biết	 rằng	 theo	 luật	 phổ



thông	của	Anh,	tức	là	theo	luật	tập	quán	chưa	thành	văn,	có	hiệu	lực
từ	thời	xa	xưa,	do	đó	ít	nhất	cũng	là	từ	thế	kỷ	XIV,	thì	sự	nhất	trí	của
các	viên	thẩm	phán	là	tuyệt	đối	cần	thiết	không	những	trong	các	vụ
kết	án	về	tội	hình	mà	ngay	cả	trong	việc	xét	xử	những	vụ	án	dân	sự
nữa.	Như	vậy	là	cách	suy	nghĩa	nghiêm	túc	và	có	tính	tư	tưởng	sâu
sắc	mà	ông	Đuy-rinh	cho	 là	quá	 tốt	đối	với	 thế	giới	ngày	nay,	 thì	ở
anh	nó	đã	có	hiệu	lực	luật	pháp	ngay	từ	thời	trung	cổ	tối	tăm	nhất,	và
từ	Anh,	nó	đã	được	đưa	sang	Ai-rơ-len,	Hợp	chủng	quốc	Mỹ,	tất	cả
các	thuộc	địa	của	Anh,	-	hơn	nữa	những	sự	nghiên	cứu	chuyên	môn
hết	sức	sâu	sắc	cũng	chẳng	hề	nó	một	 tiếng	nào	cho	ông	Đuy-rinh
biết	về	điều	đó	cả	!	Như	vậy	là	lĩnh	vực	tác	động	của	sự	nhất	trí	phán
quyết	của	các	viên	bồi	thẩm	những	vô	cùng	rộng	lớn	hơn	lĩnh	vực	tác
động	rất	nhỏ	bé	của	bộ	luật	Phổ,	mà	nó	còn	rộng	lớn	hơn	tất	cả	các
lĩnh	 vực	 trong	 đó	 các	 bồi	 thẩm	 phán	 quyết	 theo	 đa	 số,	 cộng	 lại.
Không	những	ông	Đuy-rinh	hoàn	toàn	không	biết	đến	luật	pháp	cận
đại	duy	nhất	là	luật	pháp	của	Pháp	;	ông	ta	cũng	không	biết	gì	về	luật
Đức	duy	nhất,	một	luật	pháp	đã	tiếp	tục	phát	triển	cho	đến	ngày	nay
một	cách	độc	lập	đối	với	uy	quyền	của	luật	Rô-ma	và	đã	lan	tràn	ra
khắp	nơi	trên	thế	giới,	-	luật	pháp	Anh.	Tại	sao	không	biết	?	Vì	lối	suy
nghĩ	của	Anh	về	luật	pháp.

"vẫn	không	đứng	vững	được	trước	nền	giáo	dục	đã	hình	thành
trên	lãnh	thổ	Đức,	theo	tinh	thần	các	khái	niệm	thuần	tuý	của	các	nhà
luật	học	cổ	điển	Rô-ma".

Ông	Đuy-rinh	đã	nói	như	thế	và	ông	ta	nói	tiếp	:
"so	với	kết	cấu	ngữ	ngôn	độc	đáo	của	chúng	ta	thì	cái	thế	giới

nói	riêng	Anh,	với	mớ	ngữ	ngôn	hỗn	tạp	ấu	trĩ	của	nó	có	nghĩa	lý	gì
?".

Nói	như	vậy	 thì	 chúng	 ta	chỉ	 có	 thể	 trả	 lời	bằng	câu	hỏi	 của
Spinoza	:	 Ignorantia	non	est	argumentum,	sự	ngu	dốt	không	phải	 là

một	lý	do	
[36]

.
Sau	 tất	cả	những	điều	đó	chúng	 ta	không	 thể	đi	đến	một	kết

luận	nào	khác	ngoài	kết	luật	sau	đây	:	những	sự	nghiên	cứu	chuyên
môn	hết	sức	sâu	sắc	của	ông	Đuy-rinh	là	vùi	đầu	ba	năm	trong	việc

nghiên	cứu	lý	luật	về	Corpus	juris	
[37]

	và	ba	năm	nữa	trong	việc	thực
tiễn	nghiên	cứu	luật	pháp	cao	quý	của	nước	Phổ.	Chắc	chắn	là	điều
đó	cũng	đã	hoàn	toàn	xứng	đáng	và	đầy	đủ	đối	với	một	vị	thẩm	phán
rất	đáng	tôn	kính	của	toà	án	huyện	hoặc	một	luật	sư	kiểu	cũ	của	Phổ.
Nhưng	 khi	 người	 ta	 bắt	 tay	 vào	 việc	 viết	 một	 khoa	 triết	 học	 pháp
quyền	 cho	 tất	 cả	mọi	 thế	 giới	 và	mọi	 thời	 đại	 thì	 dù	 sao,	 người	 ta



cũng	phải	biết	một	chút	ít	về	những	quan	hệ	pháp	luật	ở	những	nước
như	Pháp,	Anh,	Mỹ,	 là	những	nước	trong	lịch	sử	đã	từng	đóng	một
vai	trò	khác	hẳn	với	cái	góc	nhỏ	bé	của	nước	Đức,	tại	đó	luật	pháp
Phổ	đang	phồn	thịnh.	Nhưng	chúng	ta	hãy	xem	tiếp.

"Sự	 trộn	 lẫn	một	cách	hỗn	 tạp	những	 luật	pháp	địa	phương,
hàng	 tỉnh,	và	hàng	bang,	giao	chéo	nhau	một	cách	hết	sức	 tuỳ	 tiện
theo	nhiều	hướng	khác	nhau,	khi	thì	với	tư	cách	là	luật	tập	quán,	khi
thì	với	tư	cách	luật	thành	văn,	thường	khoác	cho	những	vấn	đề	quan
trọng	nhất	một	hình	 thức	 thuần	 tuý	quy	 tắc,	 -	bộ	sưu	 tập	về	những
kiểu	mẫu	hỗn	 loạn	và	mâu	 thuẫn	ấy,	 trong	đó	cái	 riêng	 thủ	 tiêu	cái
chung,	rồi	sau	đó,	khi	có	dịp	thì	cái	chung	lại	 thủ	tiêu	cái	riêng,	quả
thật	là	không	thể	dùng	để	làm	cho	một	ai	đó	có	thể	có	được...	một	ý
thức	pháp	lý	rõ	ràng".

Nhưng	 tình	 trạng	hỗn	 loạn	này	ngự	 trị	ở	đâu	?	Vẫn	 lại	 trong
lĩnh	vực	tác	động	của	luật	pháp	Phổ,	nơi	mà	bên	cạnh,	bên	trên	và
bên	dưới	cái	luật	pháp	Phổ	ấy,	những	luật	pháp	của	tỉnh,	những	quy
chế	của	địa	phương,	-	đây	đó	còn	có	cả	luật	phổ	thông	và	những	cái
tạp	nhạp	khác	nữa,	-	vẫn	còn	có	hiệu	lực	với	những	mức	độ	hết	sức
khác	nhau	và	làm	cho	tất	cả	những	nhà	luật	học	thực	tiễn	phải	thốt	ra
tiếng	kêu	thất	vọng	mà	ông	Đuy-rinh	lắp	lại	ở	đây	một	cách	rất	đồng
tính.	Ông	 ta	 chẳng	 cần	 phải	 rời	 xa	 nước	Phổ	 thân	 yêu	 của	 ông	 ta
đâu,	ông	ta	chỉ	cần	đến	thăm	tỉnh	Rhein	là	có	thể	thấy	rõ	rằng	ở	đó,
đã	bẩy	chục	năm	nay,	người	ta	không	còn	nhắc	đến	tất	cả	những	cái
đó	 nữa,	 -	 đó	 là	 chưa	 kể	 những	nước	 văn	minh	 khác	 tại	 đó	 những
trạng	thái	lỗi	thời	như	thế	đã	bị	loại	bỏ	từ	lâu	rồi.

Chúng	ta	đọc	tiếp:
"Dưới	một	hình	 thức	kém	 rõ	 ràng	hơn,	 trách	nhiệm	 tự	nhiên

của	cá	nhân	được	che	đậy	bằng	những	quyết	định	và	hành	vi	tập	thể
bí	mật	và	do	đó	khuyết	danh	của	những	hội	đồng	hoặc	cơ	quan	chính
quyền	 khác,	 chúng	 che	 lấp	 phần	 tham	 dự	 cá	 nhân	 của	mỗi	 thành
viên".

Và	ở	một	chỗ	khác:
"Trong	trạng	thái	hiện	tại	của	chúng	ta,	nếu	có	người	phản	đối

cái	 cách	giấu	giếm	và	 che	đậy	như	vậy	 trách	nhiệm	cá	nhân	bằng
những	hội	đồng	thì	điều	đó	sẽ	bị	coi	là	một	đòi	hỏi	đáng	ngạc	nhiên
và	cực	kỳ	khó	khăn".

Có	 lẽ	 ông	Đuy-rinh	 sẽ	 lấy	 làm	ngạc	nhiên	nếu	người	 ta	 bảo
cho	ông	biết	 rằng	 trong	 lĩnh	vực	pháp	 luật	Anh,	mỗi	 thành	viên	của
hội	đồng	xét	xử	phải	tuyên	bố	quyết	định	của	mình	một	cách	riêng	rẽ
và	nói	 rõ	 lý	do	của	quyết	định	của	mình	 trước	phiên	 toà	công	khai;
rằng	những	hội	đồng	hành	chính,	trong	chừng	mực	chúng	không	phải



do	bầu	cử	mà	ra,	không	tiến	hành	công	việc	và	biểu	quyết	công	khai,
thì	chỉ	là	một	thể	chế	chủ	yêu	của	Phổ	và	không	hề	được	biết	đến	ở
hầu	hết	các	nước	khác;	rằng	do	đó	sự	đòi	hỏi	của	ông	ta	có	thể	được
coi	là	đáng	ngạc	nhiên	và	cực	kỳ	khe	khắt	chỉ....	ở	nước	Phổ	mà	thôi.

Cũng	vậy,	những	lời	than	phiền	của	ông	ta	về	sự	can	thiệp	có
tính	chất	cưỡng	bức	của	thực	tiễn	tôn	giáo	vào	những	việc	sinh,	giá
thú,	chết	và	mai	táng	-	nếu	đây	là	nói	về	các	nước	văn	minh	lớn	hơn	-
cũng	chỉ	áp	dụng	cho	nước	Phổ	mà	thôi,	và	từ	khi	nước	Phố	áp	dụng

chế	độ	đăng	ký	hộ	 tịch	 thì	 điều	đó	cũng	không	còn	đúng	nữa	
[38]

.
Điều	mà	ông	Đuy-rinh	hy	vọng	thực	hiện	được	chỉ	bằng	chế	độ	"xã
hội"	 tương	 lai	 của	ông	 ta	 thì	 thậm	chí	Bismarck	 cũng	đã	giải	 quyết
bằng	một	đạo	luật	giản	đơn.	-	Trong	lời	than	phiền	về	việc	"các	nhà
luật	học	không	được	vũ	 trang	đầy	đủ	để	 thi	hành	nghề	nghiệp	của
họ",	 -	một	 lời	 than	của	ông	 ta	đem	áp	dụng	cho	cả	 "các	viên	chức
hành	chính"	nữa,	người	ta	cũng	chỉ	nghe	thấy	một	 lời	oán	thán	đặc
thù	của	Phổ	mà	thôi;	và	ngay	cả	cái	chủ	nghĩa	bài	Do-thái	quá	đáng
đến	mức	lố	bịch	mà	ông	Đuy-rinh	luôn	luôn	trưng	ra,	cũng	là	một	đặc
tính	nếu	không	phải	 chỉ	 riêng	của	Phổ	 thì	 cũng	 là	 của	những	vùng
phía	đông	sông	Elbe.	Cũng	nhà	triết	học	hiện	thực	ấy,	nhìn	tất	cả	mọi
thành	kiến	và	mê	tín	từ	trên	xuống	bằng	một	con	mắt	khinh	mạn,	bản
thân	lại	chìm	sâu	trong	những	ý	nghĩ	kỳ	quặc	của	cá	nhân	mình	đến
mức	gọi	cái	thành	kiến	của	quần	chúng	đối	với	người	Do-thái,	do	sự
giả	nhân	giả	nghĩa	thời	trung	cổ	để	lại,	là	một	sự	"phán	xét	tự	nhiên"
dựa	 trên	những	 "lý	do	 tự	nhiên"	và	 thậm	chí	còn	đi	đến	chỗ	khẳng
định	một	cách	sâu	sắc	rằng:

"Chủ	nghĩa	xã	hội	là	lực	lượng	duy	nhất	có	thể	chống	lại	trạng
thái	 dân	 cư	 có	 thành	 phần	 hỗn	 hợp	 lớn	 gồm	 ngươì	 Do-thái	 !	 Thứ
tiếng	Đức	tự	nhiên	biết	bao!).

Như	 thế	 là	 đủ	 rồi.	 Cơ	 sở	 của	 sự	 huyênh	 hoang	 không	 thể
tưởng	tượng	được	về	sự	uyên	bác	về	pháp	luật	ấy,	giỏi	lắm,	cũng	chỉ
là	những	hiểu	biết	chuyên	môn	hết	sức	tầm	thường	của	một	nhà	luật
học	kiểu	cũ	rất	tầm	thường	của	Phổ.	Lĩnh	vực	luật	học	và	khoa	học
quản	lý	quốc	gia	mà	những	thành	tựu	của	nó	đã	được	ông	Đuy-rinh
trình	bày	với	chúng	ta	một	cách	nhất	quán	thì	"ăn	khớp"	với	lĩnh	vực
tác	 động	 của	 luật	 pháp	 Phổ.	 Ngoài	 luật	 pháp	 Rôma	 ra	 là	 thứ	 luật
pháp	mà	ngày	nay,	kể	cả	ở	Anh	nữa,	bất	kỳ	nhà	luật	học	nào	cũng
đều	khá	quen	thuộc,	 thì	những	hiểu	biết	về	pháp	 luật	của	ông	Đuy-
rinh	chỉ	hoàn	toàn	giới	hạn	trong	phạm	vi	luật	pháp	Phổ	-	một	bộ	luật
của	chế	độ	chuyên	chế	gia	trưởng	khai	sáng,	viết	bằng	một	thứ	tiếng
Đức	khiến	người	ta	tưởng	rằng	ông	Đuy-rinh	đã	học	đọc	và	viết	theo



cuốn	sách	đó,	-	một	bộ	luật	với	những	câu	chú	thích	dạy	đạo	đức	của
nó,	với	 tính	chất	mơ	hồ	và	thiếu	vững	vàng	của	nó	về	mặt	pháp	 lý,
với	roi	vọt	dùng	làm	thủ	đoạn	tra	tấn	và	xử	phạt	còn	hoàn	toàn	thuộc
về	thời	kỳ	tiền	cách	mạng.	Còn	ngoài	ra	thì	tất	cả	đều	là	ma	quỷ	đối
với	ông	Đuy-rinh	-	cả	luật	pháp	tư	sản	cận	đại	của	người	Pháp,	 lẫn
luật	pháp	của	Anh	với	sự	phát	triển	hoàn	toàn	độc	đáo	của	nó	và	sự
bảo	đảm	quyền	tự	do	cá	nhân	mà	khắp	lục	địa	chưa	hề	có.	Thứ	triết
học	 "không	 thừa	nhận	một	 chân	 trời	 nào	 thuần	 tuý	 có	 tính	 chất	 bề
ngoài,	nhưng	trong	sự	vận	động	có	tính	chất	đảo	 lộn	mạnh	mẽ	của
nó,	lại	mở	ra	tất	cả	những	đất	và	những	trời	của	tự	nhiên	bên	ngoài
và	bên	trong",	-	thứ	triết	học	ấy	có	một	chân	trời	hiện	thực	-	 là	biên
giới	sáu	tỉnh	phía	đông	của	nước	Phổ	cũ	và	có	thể	là	thêm	vài	mảnh
đất	khác	ở	đó	luật	pháp	cao	quý	của	Phổ	đang	tác	động,	bên	kia	cái
chân	trời	đó,	thứ	triết	học	ấy	không	mở	ra	được	đất,	được	trời,	được
tự	nhiên	bên	trong	và	bên	ngoài	nào	cả,	mà	chỉ	mở	ra	một	bức	tranh
về	sự	dốt	đặc	cán	mai	về	những	điều	xảy	ra	ở	những	nơi	khác	trên
thế	giới.

Người	 ta	 không	 thể	 bàn	 về	 đạo	 đức	 và	 pháp	 quyền	 mà	 lại
không	 nói	 đến	 vấn	 đề	 gọi	 là	 tự	 do	 ý	 chí,	 lương	 tri	 của	 con	 người,
quan	hệ	giữa	tất	yếu	và	tự	do.	Ngay	cả	triết	học	hiện	thực	cũng	có
không	phải	chỉ	một	cách	giải	quyết	vấn	đề	 trên	đây,	mà	có	đến	hai
cách.

"Người	ta	cần	phải	thay	thế	những	học	thuyết	sai	lầm	về	tự	do
bằng	những	đặc	tính	có	tính	chất	kinh	nghiệm	của	mối	quan	hệ	trong
đó	một	bên	là	sự	nhận	thức	hợp	lý	và	bên	kia	là	những	sự	kích	thích
có	tính	chất	bản	năng	dường	như	được	thống	nhất	lại	thành	một	hợp
lực	nào	đó.	Những	sự	thực	cơ	bản	của	thứ	lực	học	đó	phải	được	rút
ra	từ	sự	quan	sát,	và	trong	chừng	mực	có	thể	được,	cũng	phải	được
đánh	 giá	 chung	 về	 chất	 lượng	 và	 đại	 lượng	 để	 trên	 cơ	 sở	 đó	 đo
lường	trước	được	những	cái	chưa	xảy	ra.	Bằng	cách	đó,	những	ảo
tưởng	phi	lý	về	tự	do	nội	tại	mà	người	ta	đã	nghiền	ngẫm	và	đã	nuôi
dưỡng	 trong	 hàng	 nghìn	 năm,	 không	 những	 sẽ	 bị	 hoàn	 toàn	 quét
sạch,	mà	 còn	 được	 thay	 thế	 bằng	một	 cái	 gì	 tích	 cực	 hơn,	 có	 thể
dùng	để	xây	dựng	đời	sống	một	cách	thực	tiễn".

Theo	quan	điểm	ấy,	 tự	do	 là	ở	chỗ	sự	nhận	thức	hợp	 lý	kéo
con	người	 về	bên	phải,	 còn	những	sự	ham	 thích	phi	 lý	 lại	 kéo	con
người	 về	 bên	 trái,	 và	 khi	 có	 cái	 hình	 bình	 hành	 về	 lực	 ấy,	 sự	 vận
động	hiện	thực	lại	diễn	ra	theo	đường	chéo	góc.	Do	đó,	tự	do	sẽ	là
cái	đại	lượng	trung	bình	giữa	sự	nhận	thức	và	sự	ham	thích,	giữa	cái
hợp	lý	và	cái	phi	lý,	và	mức	độ	của	tự	do	sẽ	có	thể	được	xác	định	ở
mỗi	cá	nhân	theo	kinh	nghiệm,	bằng	cách	dùng	một	"phương	trình	cá



nhân",	-	nếu	ta	nói	theo	thuật	ngữ	thiên	văn	học.	Nhưng	ở	vài	trang
sau,	ông	Đuy-rinh	lại	nói:

"Chúng	ta	xây	dựng	trách	nhiệm	đạo	đức	trên	cơ	sở	tự	do,	là
cái	đối	với	chúng	 ta	chẳng	qua	chỉ	 là	 tính	nhạy	cảm	đối	với	những
động	cơ	như	thế	đều	tác	động	như	một	quy	luật	tự	nhiên	không	thể
tránh	được,	mặc	dầu	chúng	ta	cảm	thấy	khả	năng	có	những	hành	vi
đối	lập;	nhưng	chính	là	ta	tính	đến	sự	thúc	bách	không	thể	tránh	khỏi
đó	mà	chúng	ta	vận	dụng	những	đòn	bẩy	đạo	đức".

Định	nghĩa	 thứ	hai	này	về	 tự	do,	bác	bỏ	định	nghĩa	 thứ	nhất
một	cách	không	 thẳng	 thừng,	chẳng	qua	cũng	 lại	chỉ	 là	một	 lối	 tầm
thường	hoá	đến	 tột	 bậc	quan	điểm	của	Hegel.	Hegel	 là	người	đầu
tiên	đã	trình	bày	đúng	đắn	mối	quan	hệ	giữa	tự	do	và	tất	yếu.	Đối	với
ông,	 tự	 do	 là	 sự	 nhận	 thức	 được	 cái	 tất	 yếu.	 "Cái	 tất	 yếu	 chỉ	 mù

quáng	 chừng	nào	 người	 ta	 chưa	hiểu	 được	nó"	
[39]

.	 Tự	do	 không
phải	là	ở	sự	độc	lập	tưởng	tượng	đối	với	các	quy	luật	của	tự	nhiên,
mà	là	ở	sự	nhận	thức	được	những	quy	luật	đó	và	ở	cái	khả	năng	-	có
được	nhờ	sự	nhận	thức	này	-	buộc	những	quy	luật	đó	tác	động	một
cách	có	kế	hoạch	nhằm	những	mục	đích	nhất	định.	Điều	đó	là	đúng
đối	 với	 những	 quy	 luật	 của	 tự	 nhiên	 bên	 ngoài,	 cũng	 như	 đối	 với
những	quy	luật	chi	phối	tồn	tại	vật	chất	và	tinh	thần	của	bản	thân	con
người,	-	hai	loại	quy	luật	mà	chúng	ta	nhiều	lắm	cũng	chỉ	có	thể	tách
cái	nọ	 ra	khỏi	 cái	 kia	 trong	quan	niệm	chứ	không	 thể	 tách	 ra	 trong
thực	tế	được.	Như	vậy,	tự	do	của	ý	chí	chẳng	qua	chỉ	là	cái	năng	lực
quyết	định	một	cách	hiểu	biết.	Do	đó,	sự	phán	đoán	của	một	người
về	một	vấn	đề	nhất	định,	càng	tự	do	bao	nhiêu	thì	nội	dung	của	sự
phán	đoán	đó	sẽ	được	quyết	định	với	một	tính	tất	yếu	càng	lớn	bấy
nhiêu;	còn	sự	không	quả	quyết,	do	không	hiểu	biết	mà	ra,	thì	có	vẻ	là
chọn	 lựa	 một	 cách	 tuỳ	 tiện	 trong	 nhiều	 khả	 năng	 quyết	 định	 khác
nhau	 và	 trái	 ngược	 nhau,	 song	 chính	 do	 đó	mà	 chứng	 tỏ	 rằng	 nó
không	có	tự	do,	nó	bị	chi	phối	bởi	đối	tượng	mà	lẽ	ra	nó	phải	chi	phối.
Vì	vậy,	tự	do	là	ở	sự	chi	phối	được	chính	bản	thân	và	tự	nhiên	bên
ngoài,	một	 sự	chi	phối	dựa	 trên	sự	nhận	 thức	được	những	 tất	 yếu
của	tự	nhiên;	do	đó,	nó	tất	yếu	là	một	sản	phẩm	của	sự	phát	triển	lịch
sử.	Những	con	người	vừa	mới	tách	khỏi	giới	súc	vật	thì	trong	tất	cả
mọi	mặt	cơ	bản	cũng	đều	không	 tự	do	chẳng	khác	gì	bản	 thân	súc
vật,	 nhưng	mỗi	 bước	 tiến	 lên	 trên	 con	 đường	 văn	minh	 lại	 là	 một
bước	tiến	tới	tự	do.	Ở	ngưỡng	cửa	của	lịch	sử	nhân	loại,	có	việc	phát
hiện	ra	sự	chuyển	hoá	của	vận	động	cơ	giới	thành	nhiệt;	dùng	cọ	xát
để	lấy	lửa	ở	cuối	thời	kỳ	phát	triển	từ	trước	cho	đến	nay	thì	có	việc
phát	hiện	 ra	sự	chuyển	hoá	của	nhiệt	 thành	vận	động	cơ	giới:	máy



hơi	 nươớc.	 -	 Và	mặc	 dù	 có	 cuộc	 cách	mạng	 giải	 phóng	 vĩ	 đại	mà
máy	hơi	nước	đã	 thực	hiện	 trong	 thế	giới	xã	hội	 -	cuộc	cách	mạng
này	mới	hoàn	thành	được	một	nửa	-	nhưng	điều	không	còn	nghi	ngờ
gì	nữa	là	việc	cọ	xát	để	lấy	lửa	đã	vượt	quá	máy	hơi	nước	về	mặt	tác
dụng	giải	phóng	 lịch	sử	 -	 toàn	 thế	giới	của	nó.	Vì	 rằng	việc	 lấy	 lửa
bằng	cọ	xát	đã	khiến	cho	con	người	lần	đầu	tiên	thống	trị	được	một
lực	lượng	tự	nhiên,	và	do	đó	đã	tách	hẳn	con	người	ra	khỏi	giới	súc
vật.	Máy	hơi	nước	sẽ	không	bao	giờ	có	thể	thực	hiện	được	một	bước
nhảy	vọt	mạnh	mẽ	như	thế	trong	sự	phát	triển	của	loài	người,	mặc	dù
đối	với	chúng	ta	nó	cũng	là	đại	biểu	cho	tất	cả	những	lực	lượng	sản
xuất	 hùng	mạnh	 gắn	 liền	 với	 nó,	 chỉ	 có	 nhờ	 những	 lực	 lượng	 sản
xuất	này	mới	sẽ	có	thể	thực	hiện	một	trạng	thái	xã	hội	trong	đó	không
có	sự	phân	biệt	giai	cấp,	không	phải	lo	âu	về	phương	tiện	sinh	sống
cá	nhân,	và	trong	đó	lần	đầu	tiên	mới	có	thể	nói	tới	tự	do	thật	sự	của
con	người,	tới	một	đời	sống	hoà	hợp	với	những	quy	luật	tự	nhiên	đã
nhận	 thức	được.	Nhưng	 toàn	bộ	 lịch	sử	của	 loài	người	còn	non	 trẻ
biết	bao,	và	gán	một	giá	 trị	 tuyệt	đối	nào	đó	cho	những	quan	niệm
hiện	nay	của	chúng	ta	thì	thật	đáng	buồn	cười	biết	bao	-	điều	đó	có
thể	 thấy	 rõ	qua	cái	sự	 thật	giản	đơn	 là	 toàn	bộ	 lịch	sử	 từ	 trước	 tới
nay	có	thể	được	coi	là	lịch	sử	của	khoảng	thời	gian	từ	việc	phát	hiện
thực	tiễn	ra	sự	chuyển	hoá	của	vận	động	cơ	giới	thành	nhiệt,	cho	đến
việc	phát	hiện	ra	sự	chuyển	hoá	của	nhiệt	thành	vận	động	cơ	giới.

Ở	ông	Đuy-rinh,	dĩ	nhiên	là	lịch	sử	được	lý	giải	một	cách	khác.
Nói	chung,	vì	lịch	sử	là	lịch	sử	của	những	lầm	lẫn,	của	ngu	dốt	và	thô
bạo,	của	bạo	lực	và	nô	dịch,	nên	lịch	sử	là	một	đối	tượng	ghê	tởm	đối
với	triết	học	hiện	thực;	nhưng	nói	riêng,	nó	vẫn	chia	ra	làm	hai	thời	kỳ
lớn,	cụ	thể	là:

	1.	Từ	trạng	thái	vật	chất	đồng	nhất	với	bản	thân	nó	cho	đến	cuộc
Cách	mạng	Pháp,	và	
	2.	Từ	cuộc	Cách	mạng	Pháp	cho	đến	ông	Duy-ring

Đồng	thời	thế	kỷ	XIX
"Về	bản	chất	là	phản	động,	và	về	tinh	thần	thì	còn	phản	động

hơn	(!)	thế	kỷ	XVIII",	mặc	dù	nó	đã	mang	chủ	nghĩa	xã	hội	trong	lòng
nó	và	do	đó,	mang	"mầm	mống	của	một	sự	cải	tạo	mạnh	mẽ	hơn	sự
cải	tạo	mà	các	nhà	tiên	tri	và	các	vị	anh	hùng	của	Cách	mạng	Pháp
tưởng	tượng	ra"	(!).

Sự	khinh	miệt	của	 triết	học	hiện	 thực	đối	với	 lịch	sử	đã	qua,
được	biện	hộ	như	sau:

"Một	vài	nghìn	năm	-	mà	người	 ta	có	 thể	dùng	những	di	 tích
văn	tự	cổ	để	viết	hồi	ức	lịch	sử	về	chúng-	với	những	chế	độ	đã	qua
của	loài	người,	thật	không	có	ý	nghĩa	gì	lắm	nếu	ta	nghĩ	đến	cái	chuỗi



thiên	niên	sắp	đến...	Loài	người,	xét	về	 toàn	bộ,	hãy	còn	rất	 trẻ,	và
nếu	một	ngày	kia,	hồi	ức	của	khoa	học	có	thể	tính	bằng	vạn	năm	chứ
không	phải	bằng	nghìn	năm,	thì	tính	chất	ấu	trĩ	chưa	trưởng	thành	về
tinh	 thần	 của	 các	 chế	 độ	 của	 chúng	 ta	 sẽ	 có	 được	một	 tiền	 đề	 dĩ
nhiên,	 có	một	 giá	 trị	 không	 thể	 chối	 cãi	 được,	 đối	 với	 thời	 đại	 của
chúng	ta,	lúc	đó	được	coi	là	thời	thái	cổ."

Chúng	ta	không	nói	nhiều	hơn	nữa	đến	"kết	cấu	ngụ	ngôn	độc
đáo"	của	câu	cuối	cùng,	mà	chỉ	nhận	xét	hai	điều:	một	 là,	"thời	 thái
cổ"	đó	dù	sao	cũng	vẫn	sẽ	là	một	thời	đại	lịch	sử	hết	sức	có	ý	nghĩa
đối	với	 tất	cả	các	 thế	hệ	 tương	 lai,	vì	nó	 là	cơ	sở	của	mọi	sự	phát
triển	cao	hơn	sau	này,	vì	điểm	xuất	phát	của	nó	là	con	người	đã	tách
khỏi	súc	vật,	và	nội	dung	của	nó	là	sự	khắc	phục	những	khó	khăn	mà
những	 con	 người	 liên	 hợp	 của	 tương	 lai	 sẽ	 không	 bao	 giờ	 gặp	 lại
nữa.	Hai	là,	sự	kết	thúc	của	thời	thái	cổ	ấy	-	thời	kỳ	mà	so	với	nó	thì
những	thời	kỳ	lịch	sử	tương	lai,	do	không	còn	bị	kìm	hãm	bởi	những
khó	khăn	và	trở	ngại	nói	trên	nữa,	nên	hứa	hẹn	những	tiến	bộ	khoa
học,	kỹ	 thuật	và	xã	hội	hoàn	 toàn	khác	hẳn	-	 là	một	 thời	kỳ	dù	sao
cũng	được	chọn	một	cách	rất	 là	kỳ	lạ	để	giáo	huấn	cho	hàng	nghìn
năm	về	sau,	bằng	những	chân	lý	tuyệt	đỉnh	cuối	cùng,	những	chân	lý
bất	biến	và	những	quan	niệm	quán	triệt	đến	tận	gốc,	phát	hiện	ra	trên
cơ	sở	tính	chất	ấu	trĩ	chưa	trưởng	thành	về	tinh	thần	của	cái	thế	kỷ
quá	 ư	 "lạc	 hậu"	 và	 "thoái	 bộ"	 này.	 Phải	 thực	 sự	 là	 một	 Richard
Wagner	trong	triết	học	-	nhưng	không	có	tài	của	Wagner	-	mới	không
thấy	rằng	tất	cả	sự	khinh	rẻ	mà	người	ta	biểu	thị	đối	với	sự	phát	triển
lịch	sử	từ	trước	tới	nay,	cũng	quan	hệ	trực	tiếp	với	cái	kết	quả	gọi	là
cuối	cùng	của	sự	phát	triển	lịch	sử	ấy:	đối	với	cái	gọi	là	triết	học	hiện
thực.

Một	trong	những	đoạn	tiêu	biểu	nhất	của	khoa	học	mới,	quán
triệt	đến	tận	gốc	là	phần	nói	về	sự	cá	nhân	hoá	và	sự	làm	tăng	thêm
giá	trị	của	đời	sống.	Ở	đây,	những	câu	nói	đã	nhàm	có	tính	chất	tiên
tri	được	 tuôn	 ra	 tràn	đầy	suốt	ba	chương	sách,	như	một	dòng	suối
không	gì	ngăn	nổi.	Tiếc	 rằng	chúng	 ta	bắt	buộc	phải	hạn	chế	 trong
một	vài	đoạn	trích	ngắn.

"Bản	chất	sâu	xa	hơn	của	mọi	cảm	giác,	và	do	đó,	của	tất	cả
mọi	 hình	 thức	 chủ	 quan	 của	 đời	 sống,	 dựa	 trên	 sự	 khác	 nhau	 về
trạng	 thái...	Nhưng	về	một	đời	 sống	hoàn	 toàn	 (!)	 thì	 có	 thể	chứng
minh	mà	không	cần	phải	giải	 thích	gì	 (!)	 rằng	không	phải	một	hoàn
cảnh	ứ	trệ,	mà	là	sự	quá	độ	từ	một	hoàn	cảnh	sinh	sống	này	qua	một
hoàn	cảnh	sinh	sống	khác,	mới	 là	cái	khiến	cho	cảm	giác	của	cuộc
sống	đó	được	nâng	cao	và	những	sự	kích	thích	quyết	định	được	phát
triển...	Trạng	thái	gần	như	không	thay	đổi,	có	thể	nói	là	trạng	thái	trì



trệ,	và	tựa	hồ	như	là	vẫn	ở	mãi	trong	một	thể	thăng	bằng,	thì	dù	tính
chất	của	nó	là	như	thế	nào	đi	nữa,	cũng	không	có	ý	nghĩa	gì	lớn	lao
đối	với	sự	thử	nghiệm	tồn	tại....	Tập	quán	và	có	thể	nói	là	thói	quen
đã	biến	 trạng	 thái	 đó	 thành	một	 cái	 gì	 hoàn	 toàn	bàng	quan	và	hờ
hững,	thành	một	cái	gì	không	đặc	biệt	khác	với	trạng	thái	chết.	Nhiều
lắm	thì	thêm	vào	đó	còn	có	nỗi	thống	khổ	của	sự	buồn	tẻ,	như	là	một
loại	biểu	hiện	sinh	sống	tiêu	cực...	Trong	một	đời	sống	ứ	trệ	 thì	đối
với	các	cá	nhân	và	các	dân	tộc,	mọi	nhiệt	tình,	mọi	sự	quan	tâm	đến
tồn	 tại	 đều	 tắt	 ngấm.	 Nhưng	 chỉ	 xuất	 phát	 từ	 những	 quy	 luật	 của
chúng	tôi	về	sự	khác	nhau	thì	mới	có	thể	giải	thích	được	tất	cả	những
hiện	tượng	đó."

Quả	là	không	thể	tưởng	tượng	được	rằng	ông	Đuy-rinh	lại	có
thể	tạo	ra	những	kết	luận	độc	đáo	về	căn	bản	của	ông	với	một	tốc	độ
nhanh	 như	 thế.	 Một	 điều	 tầm	 thường	 vừa	mới	 được	 chuyển	 sang
ngôn	ngữ	của	triết	học	hiện	thực:	sự	kích	thích	liên	tục	mãi	một	dây
thần	kinh	hay	 là	việc	kéo	dài	một	sự	kích	 thích	giống	nhau	 làm	cho
mọi	dây	thần	kinh	và	mọi	hệ	thần	kinh	mệt	mỏi,	và	do	đó,	trong	trạng
thái	 bình	 thường,	 cần	 phải	 có	 sự	 gián	 đoạn	 và	 sự	 thay	 đổi	 những
kích	 thích	 thần	 kinh	 -	 điều	 này	 từ	 lâu	 người	 ta	 đã	 có	 thể	 đọc	 thấy
trong	bất	 kỳ	 sách	giáo	khoa	nào	về	sinh	 lý	học,	 và	bất	 kỳ	một	anh
chàng	phi-li-xtanh	nào	cũng	đều	biết	được	qua	kinh	nghiệm	bản	thân.
Nhưng	cái	điều	tầm	thường	cũ	rích	rấy	vừa	mới	được	chuyển	sang
một	hình	thức	thần	bí	là	bản	chất	sâu	xa	hơn	của	mọi	cảm	giác	đều
dựa	 trên	 sự	 khác	 nhau	 về	 trạng	 thái,	 thì	 lập	 tức	 nó	 đã	 biến	 ngay
thành	"quy	luật	của	chúng	tôi	về	sự	khác	nhau".	Và	cái	quy	luật	về	sự
khác	nhau	này	làm	cho	chúng	ta	"hoàn	toàn	có	thể	giải	thích	được	"
cả	một	loạt	hiện	tượng,	những	hiện	tượng	này	đến	lượt	chúng	chỉ	là
những	minh	hoạ	và	những	ví	dụ	về	sự	dễ	chịu	của	sự	thay	thế	cảm
giác,	đến	mức	là	ngay	cả	đối	với	lý	trí	của	mọi	anh	chàng	phi-li-xtanh
tầm	 thường	 nhất	 chúng	 cũng	 hoàn	 toàn	 không	 cần	 phải	 được	 giải
thích	gì	hết,	và	cũng	không	sáng	tỏ	thêm	được	một	chút	nào	do	việc
viện	vào	cái	gọi	là	quy	luật	về	sự	khác	nhau	ấy.

Nhưng	như	thế	vẫn	chưa	phải	là	đã	nói	hết	cái	tính	chất	quán
triệt	đến	tận	gốc	của	"quy	luật	của	chúng	tôi	về	sự	khác	nhau".

"Sự	thay	thế	nhau	của	các	lứa	tuổi	đời	và	sự	xuất	hiện	những
thay	đổi	trong	những	điều	kiện	sinh	sống	gắn	liền	với	điều	đó	là	một
ví	dụ	dễ	hiểu	dễ	làm	sáng	tỏ	nguyên	lý	của	chúng	tôi	thì	về	sự	khác
nhau...	 Nhi	 đồng,	 thiếu	 niên,	 thanh	 niên	 và	 thanh	 niên	 đều	 thấy	 rõ
cường	độ	của	những	cảm	giác	của	họ	về	đời	sống	trong	mỗi	thời	kỳ
tương	ứng,	đều	không	phải	nhờ	những	trạng	thái	đã	cố	định	trong	đó
họ	đang	sống,	mà	là	nhờ	những	thời	kỳ	quá	độ	từ	một	trạng	thái	này



sang	trạng	thái	khác."
Thế	vẫn	còn	chưa	đủ:
"Quy	luật	của	chúng	tôi	về	sự	khác	nhau	còn	có	thể	có	một	sự

ứng	dụng	xa	hơn,	nếu	chúng	ta	chú	ý	đến	sự	thật	là	sự	lập	lại	một	cái
gì	đã	nếm	thử	rồi	hay	đã	làm	rồi	thì	không	còn	gì	hấp	dẫn	nữa."

Và	 bây	 giờ	 thì	 độc	 giả	 đã	 có	 thể	 tự	 mình	 hình	 dung	 được
những	điểm	nhảm	nhí	có	tính	chất	sấm	truyền	đó,	mà	điểm	xuất	phát
là	những	câu	sâu	sắc	và	quán	triệt	đến	tận	gốc	như	những	câu	trên
đây;	và	lẽ	dĩ	nhiên	là	ông	Đuy-rinh	có	thể	kêu	lên	một	cách	đắc	thắng
ở	cuối	quyển	sách	của	ông	ta:

"Để	đánh	giá	và	nâng	cao	giá	trị	của	đời	sống,	quy	luật	về	sự
khác	nhau	đã	có	được	một	ý	nghĩa	quyết	định	về	mặt	 lý	 luận	cũng
như	về	mặt	thực	tiễn!"

Nó	cũng	có	một	ý	nghĩa	như	thế	để	cho	ông	Đuy-rinh	đánh	giá
giá	trị	tinh	thần	của	công	chúng	độc	giả	của	ông:	hẳn	là	ông	ta	phải
tin	 rằng	đám	công	chúng	của	ông	chỉ	gồm	toàn	những	con	 lừa	hay
những	anh	chàng	phi-li-xtanh.

Tiếp	đó	chúng	ta	lại	nhận	được	những	quy	tắc	cực	kỳ	thực	tiễn
của	đời	sống	như	sau:

"Những	 phương	 tiện	 để	 duy	 trì	 sự	 hứng	 thú	 chúng	 đối	 với
cuộc	 sống"	 (thật	 là	 một	 nhiệm	 vụ	 tốt	 đẹp	 thay	 đổi	 với	 những	 anh
chàng	phi-li-xtanh	và	những	kẻ	muốn	trở	thành	phi-li-xtanh)	"là	ở	chỗ
làm	cho	những	hứng	thú	riêng	biệt,	có	thể	nói	là	những	hứng	thú	sơ
đẳng,	 hợp	 thành	một	 tổng	 thể	 được	 phát	 triển	 hoặc	 thay	 thế	 nhau
theo	 những	 tiêu	 chuẩn	 thời	 gian	 tự	 nhiên.	Đồng	 thời,	 đối	 với	 cùng
một	trạng	thái	thì	cũng	cần	sử	dụng	tính	chất	có	thể	thay	thế	dần	dần
của	những	 kích	 thích	 thấp	 và	để	 thoả	mãn,	 bằng	những	 kích	 thích
cao	hơn	và	có	tác	dụng	lâu	dài	hơn,	như	thế	nào	để	tránh	được	tình
trạng	xuất	hiện	những	lỗ	hổng	hoàn	toàn	không	có	một	hứng	thú	nào.
Ngoài	ra,	cần	phải	cố	gắng	không	tích	luỹ	một	cách	tuỳ	tiện	và	không
tăng	cường	những	sự	khẩn	 trương	xảy	 ra	một	 cách	 tự	nhiên	hoặc
xảy	ra	trong	tiến	trình	bình	thường	của	tồn	tại	xã	hội,	cũng	như	không
để	cho	chúng	được	thoả	mãn	ngay	khi	mới	có	một	sự	kích	thích	rất
nhỏ,	điều	này	là	một	sự	biến	chất	ngược	lại	và	ngăn	cản	sự	xuất	hiện
một	nhu	cầu	có	khả	năng	hưởng	 lạc.	Ở	đây	cũng	như	trong	những
trường	hợp	khác,	việc	duy	trì	nhịp	điệu	tự	nhiên	là	tiền	đề	cho	sự	vận
động	nhịp	nhàng	và	hấp	dẫn.	Cũng	không	nên	tự	đặt	cho	mình	một
nhiệm	vụ	không	thể	làm	được	-	cố	kéo	dài	sự	kích	thích	đó	một	tình
hình	nào	đó	tạo	ra,	quá	thời	hạn	mà	tự	nhiên	hoặc	hoàn	cảnh	đã	định
cho	nó".	v.v...

Nếu	 có	một	 anh	 chàng	 ngốc	 nào	 đó	muốn	 dùng	 những	 câu



sấm	trịnh	trọng	kiểu	phi-li-xtanh	của	một	kẻ	thông	thái	rởm	đang	triết
lý	hão	về	những	điều	tầm	thường	nhạt	nhẽo	nhất,	coi	đó	là	một	quy
tắc	để	"nếm	thử	mùi	đời",	-	thì	dĩ	nhiên	anh	chàng	đó	sẽ	không	phải
than	phiền	về	"những	 lỗ	hổng	hoàn	 toàn	không	có	hứng	 thú	gì	cả".
Người	đó	sẽ	cần	phải	dành	toàn	bộ	thời	gian	của	mình	để	chuẩn	bị
và	sắp	đặt	sự	hưởng	lạc	của	mình	cho	đúng	các	quy	tắc,	thành	thử
không	còn	lại	một	lúc	rỗi	nào	để	hưởng	lạc	nữa.

Chúng	ta	phải	nếm	mùi	đời,	cả	toàn	bộ	cuộc	đời.	Ông	Đuy-rinh
chỉ	cấm	chúng	ta	có	hai	điều:

Một	là,	"những	sự	bẩn	thỉu	gắn	với	thói	quen	hút	thuốc	lá",	và
hai	là,	những	thức	uống	và	đồ	ăn	"gây	nên	những	kích	thích	ghê	tởm
hay	nói	chung	có	những	đặc	tính	đáng	chê	trách	đối	với	cảm	giác	tế
nhị	hơn".

Nhưng	vì	trong	những	khoá	trình	về	khoa	kinh	tế	chính	trị	của
mình,	ông	Đuy-rinh	lại	ra	sức	ca	tụng	việc	cất	rượu	mạnh,	nên	ông	ta
quyết	không	thể	xếp	rượu	mạnh	vào	loại	những	thức	uống	nói	trên;
như	vậy	 chúng	 ta	buộc	phải	 kết	 luận	 rằng	ông	 ta	 chỉ	 cấm	uống	 có
rượu	vang	và	rượu	bia	thôi.	Chỉ	cần	ông	ta	cấm	thêm	món	thịt	là	ông
đã	nâng	triết	học	hiện	thực	lên	tới	cái	đỉnh	cao	mà	Gustay	Struve	quá
cố	đã	đạt	được	một	cách	thành	công	như	thế,	-	tới	cái	đỉnh	cao	của
trò	thuần	tuý	con	nít.

Vả	lại,	ông	Đuy-rinh	cũng	có	thể	tỏ	ra	là	tự	do	chủ	nghĩa	hơn
một	chút	về	vấn	đề	rượu.	Một	người	đã	tự	thú	nhận	là	không	thể	nào
tìm	thấy	được	cái	cầu	nối	từ	tĩnh	đến	động,	thì	dĩ	nhiên	là	có	đủ	mọi
lý	do	để	tha	thứ	cho	một	kẻ	đáng	thương	nào	đó	đã	trót	quá	chén,	và
vì	vậy	mà	cũng	mưu	toan	đi	tìm	một	cách	vô	ích	cái	cầu	nối	từ	động
đến	tĩnh.
	



Biện	chứng

		



XII.	Lượng	và	chất

	 "Nguyên	 lý	 đầu	 tiên	 và	quan	 trọng	nhất	 về	những	 thuộc	 tính
lôgich	cơ	bản	của	tồn	tại	liên	quan	đến	việc	loại	bỏ	mâu	thuẫn.	Mâu
thuẫn	là	một	phạm	trù	chỉ	có	thể	thuộc	về	sự	kết	hợp	các	tư	tưởng,
chứ	quyết	không	 thuộc	về	hiện	 thực.	Trong	các	vật,	 không	có	mâu
thuẫn,	hay	nói	cách	khác	mâu	thuẫn	được	coi	là	có	thật,	thì	bản	thân
là	một	 điều	 cực	 kỳ	 vô	 nghĩa.	 Sự	 đối	 kháng	 giữa	 những	 lực	 lượng
chống	đối	 lại	nhau	 theo	những	hướng	đối	 lập,	 thậm	chí	còn	 là	một
hình	thức	cơ	bản	của	mọi	hành	động	trong	tồn	tại	của	thế	giới	và	của
các	sinh	vật	của	thế	giới.	Nhưng	sự	đấu	tranh	ấy	giữa	các	hướng	của
những	lực	lượng	của	các	yếu	tố	và	các	cá	thể	không	mảy	may	trùng
hợp	với	cái	tư	tưởng	phi	lý	về	mâu	thuẫn...	ở	đây,	chúng	ta	có	thể	tự
lấy	làm	hai	lòng	vì	đã	dùng	một	hình	ảnh	rõ	ràng	về	cái	vô	lý	thực	sự
của	 mâu	 thuẫn	 trong	 thực	 tế,	 để	 xua	 tan	 những	 đám	 sương	 mù
thường	dâng	lên	từ	những	điều	bí	ẩn	giả	tưởng	của	lôgich	và	đã	vạch
rõ	được	sự	vô	ích	của	những	trầm	hương	mà	đây	đó	người	ta	đã	đốt
lên	một	cách	vô	 ích	cho	cái	 tượng	 thần	bằng	gỗ	được	gọi	đến	một
cách	rất	thô	kệch	của	biện	chứng	của	mâu	thuẫn,	mà	người	ta	đã	lén
lút	đưa	vào	để	thay	thế	cho	cái	sơ	đồ	đối	kháng	về	vũ	trụ."

Đó	 là	 đại	 khái	 tất	 cả	 những	 gì	 nói	 về	 biện	 chứng	 trong	 tập
"giáo	 trình	về	 triết	học".	Trong	quyển	"Lịch	sử	phê	phán"	ngược	 lại,
biện	chứng	của	mâu	thuẫn	-	và	cùng	với	nó	thì	đặc	biệt	là	Hegel	-	lại
bị	đối	xử	một	cách	khác	hẳn.

"Theo	lôgich	học	của	Hegel,	hay	nói	cho	đúng	hơn	là	theo	học
thuyết	của	ông	ta	về	Logos,	thì	mâu	thuẫn	tồn	tại	không	chỉ	ở	trong	tư
duy,	-	theo	bản	chất	của	nó,	người	ta	không	thể	hình	dung	tư	duy	một
cách	nào	khác	ngoài	cách	coi	nó	là	có	tính	chất	chủ	quan	và	tự	giác,
-	mà	là	tồn	tại	một	cách	khách	quan	ở	trong	bản	thân	các	sự	vật	và
các	quá	trình,	có	thể	nói	là	bộc	lộ	ra	bằng	xương	bằng	thịt,	thành	thử
cái	vô	nghĩa	không	còn	là	một	sự	kết	hợp	không	thể	có	được	của	tư
tưởng,	mà	trở	thành	một	lực	lượng	có	thực.	Sự	tồn	tại	hiện	thực	của
cái	vô	lý	là	tín	điều	thứ	nhất	của	sự	thống	nhất	kiểu	Hegel	giữa	lôgich
và	phi	lôgich...	Càng	mâu	thuẫn	thì	càng	có	tính	chất	chân	lý,	hay	nói
cách	khác,	càng	vô	 lý	 thì	càng	đáng	tin;	câu	châm	ngôn	này	-	hoàn
toàn	chẳng	phải	là	một	phát	sinh	gì	mới	mẻ,	mà	là	mượn	ở	thần	học
về	Khải	thị	và	ở	chủ	nghĩa	thần	bí	-	chính	là	biểu	hiện	trần	truồng	của
cái	nguyên	lý	gọi	là	biện	chứng".

Nội	dung	tư	tưởng	của	hai	đoạn	trích	dẫn	trên	đây,	quy	lại	 là



luận	điểm	cho	rằng	mâu	thuẫn	=	vô	nghĩa,	và	do	đó,	nó	không	thể	có
trong	thế	giới	hiện	thực	được.	Đối	với	những	người	có	lý	trí	khá	lành
mạnh	 thì	 luận	 điểm	 đó	 có	 thể	 rất	 dĩ	 nhiên	 như	 luận	 điểm	 nói	 rằng
thẳng	không	 thể	 là	 cong,	 và	cong	không	 thể	 là	 thẳng.	Nhưng	phép
tính	vi	phân,	bất	chấp	tất	cả	những	lời	phản	đối	của	lý	trí	lành	mạnh
của	con	người,	trong	những	điều	kiện	nhất	định	lại	coi	thẳng	và	cong
là	như	nhau,	và	nhờ	đó	mà	đã	đạt	được	những	 thành	 tựu	mà	 lý	 trí
lành	mạnh	của	con	người,	ngoan	cố	coi	sự	đồng	nhất	giữa	thẳng	và
cong	là	phi	lý,	không	bao	giờ	đạt	được.	Và	xét	theo	cái	vai	trò	to	lớn
mà	cái	gọi	là	biện	chứng	về	mâu	thuẫn	đã	đóng	trong	triết	học	từ	thời
những	người	Hy	 lạp	cổ	đại	 cho	đến	ngày	nay,	 thì	 thiết	 tưởng	ngay
một	 đối	 thủ	 cừ	 khôi	 hơn	 ông	 Đuy-rinh	 cũng	 sẽ	 có	 nhiệm	 vụ	 đưa
những	lẽ	khác	hơn	là	chỉ	dựa	vào	một	lời	quyết	đoán	suông	và	nhiều
lời	thoá	mạ,	khi	chống	lại	phép	biện	chứng.

Chừng	nào	chúng	ta	xem	xét	các	sự	vật	như	là	tĩnh	và	không
có	sinh	khí,	mỗi	cái	đều	 tách	 riêng,	cái	này	bên	cạnh	cái	kia	và	cái
này	nối	 tiếp	 cái	 kia,	 thì	 chắc	 chắn	 là	 chúng	 ta	 không	gặp	phải	một
mâu	thuẫn	nào	trong	các	sự	vật	ấy	cả.	Ở	đây	chúng	ta	tìm	thấy	một
số	những	thuộc	tính	nhất	định,	mỗi	phần	có	tính	chất	giống	nhau,	một
phần	lại	khác	nhau,	thậm	chí	mâu	thuẫn	với	nhau	nữa,	nhưng	trong
trường	hợp	này,	các	thuộc	tính	đó	lại	phân	chia	ra	cho	những	sự	vật
khác	 nhau	 và	 như	 thế	 là	 chúng	 không	 chứa	 đựng	một	mâu	 thuẫn
nào.	Trong	giới	hạn	của	sự	xem	xét	thuộc	loại	này	thì	chúng	ta	cũng
giải	 quyết	 được	 bằng	 phương	 pháp	 tư	 duy	 thông	 thường,	 phương
pháp	siêu	hình.	Nhưng	 tình	hình	sẽ	khác	hẳn	khi	chúng	 ta	xem	xét
các	sự	vật	trong	sự	vận	động	của	chúng,	trong	sự	sống	trong	sự	biến
đổi,	sự	tác	dộng	lẫn	nhau	của	chúng.	Ở	đây,	chúng	ta	sẽ	lập	tức	rơi
vào	những	mâu	thuẫn.	Bản	thân	sự	vận	động	là	một	mâu	thuẫn;	ngay
cả	sự	di	chuyển	một	cách	máy	móc	và	đơn	giản	cũng	chỉ	có	thể	thực
hiện	được	là	vì	một	vật	thể	trong	cùng	một	lúc	vừa	ở	nơi	này	lại	vừa
ở	 nơi	 khác,	 vừa	 ở	 cùng	 một	 chỗ	 lại	 vừa	 không	 ở	 chỗ	 đó.	 Và	 sự
thường	xuyên	nảy	sinh	mâu	thuẫn	và	đồng	thời	giải	quyết	mâu	thuẫn
ấy	chính	là	sự	vận	động.

Như	vậy	là	ở	đây	chúng	ta	có	một	mâu	thuẫn	"tồn	tại	một	cách
khách	quan,	có	thể	nói	là	bộc	lộ	ra	bằng	xương	bằng	thịt,	ở	trong	bản
thân	các	sự	vật	và	các	quá	trình".	Về	điểm	này	ông	Đuy-rinh	nói	như
thế	nào	?	ông	ta	khẳng	định	rằng,

Nói	chung	cho	đến	nay,	vẫn	"không	có	một	cái	cầu	nào	giữa
cái	tĩnh	triệt	để	và	cái	động	ở	trong	cơ	học	hợp	lý".

Giờ	đây,	cuối	cùng,	bạn	đọc	đã	có	thể	nhận	thấy	cái	gì	ẩn	nấp
ở	đằng	sau	câu	nói	rất	ưa	thích	của	ông	Đuy-rinh;	chẳng	có	gì	khác



hơn	là	:	một	lý	trí	suy	nghĩ	theo	cách	siêu	hình	thì	tuyệt	đối	không	thể
chuyển	từ	quan	niệm	tĩnh	mà	sang	quan	niệm	đông	được,	vì	ở	đây
mâu	thuẫn	nói	trên	đã	chặn	mất	đường	đi	của	nó	rồi.	đối	với	lý	trí	đó
sự	vận	động	hoàn	toàn	không	thể	hiểu	được	vì	nó	là	một	mâu	thuẫn
và	 khi	 đã	 khẳng	 định	 rằng	 tính	 chất	 không	 thể	 hiểu	 được	 của	 vận
động,	thì	bản	thân	nó	lại	thừa	nhận	một	cách	miễn	cưỡng	sự	tồn	tại
của	mâu	thuẫn	đó,	nghĩa	là	thừa	nhận	rằng	trong	bản	thân	các	sự	vật
và	các	quá	trình,	có	một	mâu	thuẫn	tồn	tại	khách	quan,	hơn	nữa	mâu
thuẫn	đó	lại	là	một	lực	lượng	có	thực.

Nếu	ngay	cả	sự	di	chuyển	một	cách	máy	móc	và	đơn	giản	đã
chứa	đựng	mâu	 thuẫn,	 thì	những	hình	 thức	vận	động	cao	hơn	của
vật	chất	và	đặc	biệt	là	sự	sống	hữu	cơ	và	sự	phát	triển	của	sự	sống
hữu	 cơ	 đó	 lại	 càng	 phải	 chứa	 đựng	mâu	 thuẫn	 như	 vậy.	 Trên	 kia,
chúng	ta	đã	thấy	rằng	sự	sống	trước	hết	chính	là	ở	chỗ	một	sinh	vật

trong	mỗi	lúc	vừa	là	nó	những	lại	vừa	là	một	cái	khác	
[40]

.	Như	vậy,
sự	sống	cũng	là	một	mâu	thuẫn	tồn	tại	trong	bản	thân	các	sự	vật	và
các	quá	 trình,	 không	ngừng	 tự	nảy	 sinh	 ra	 và	 tự	 giải	 quyết;	 và	 khi
mâu	thuẫn	ấy	chấm	dứt	thì	sự	sống	cũng	không	còn	nữa	và	cái	chết
xẩy	đến.	Chúng	ta	cũng	đã	thấy	rằng	trong	lĩnh	vực	tư	duy	cũng	vậy,
chúng	ta	không	thể	tránh	khỏi	mâu	thuẫn;	ví	dụ	như	mỗi	mâu	thuẫn
giữa	năng	lực	nhận	thức	vô	tận	ở	bên	trong	của	con	người	với	sự	tồn
tại	 thực	 tế	 của	năng	 lực	ấy	 trong	những	con	người	 bị	 hạn	 chế	bởi
hoàn	cảnh	bên	ngoài	và	đang	nhận	thức	một	cách	hạn	chế,	-	thì	mâu
thuẫn	này	được	giải	quyết	trong	sự	nối	tiếp	nhau	của	các	thế	hệ,	trên
thực	tiễn	sự	nối	tiếp	này	ít	ra	cũng	là	vô	tận,	đối	với	chúng	ta	và	được

giải	quyết	trong	sự	tiến	bộ	vô	tận	
[41]

.
Chúng	ta	đã	nói	rằng	một	 trong	những	cơ	sở	chính	của	toán

học	cao	cấp	 là	cái	mâu	 thuẫn	bao	hàm	ở	chỗ,	 trong	một	số	 trường
hợp	nào	đó	thì	thẳng	và	cong	phải	giống	nhau.	Toán	học	cao	cấp	lại
còn	có	một	mâu	 thuẫn	khác	nữa,	 tức	 là	 trước	mắt	chúng	 ta	những
đường	cắt	nhau,	những	chỉ	cách	điểm	cắt	nhau	5	hay	6	xăng-ti-mét
thôi,	những	đường	đó	đã	phải	được	coi	là	những	đường	song	hành,
tức	là	được	coi	như	những	đường	mà	dù	có	kéo	dài	vô	tận	cũng	vẫn
không	thể	nào	cắt	nhau	được.	Tuy	vậy,	với	những	mâu	thuẫn	này	và
với	những	mâu	thuẫn	khác	còn	gay	gắt	hơn	nhiều,	toán	học	cao	cấp
đã	đi	tới	những	kết	quả	chẳng	những	đúng,	mà	đối	với	toán	học	sơ
cấp	thì	lại	còn	hoàn	toàn	không	thể	nào	đạt	được.

Nhưng	ngay	toán	học	sơ	cấp	cũng	đầy	rẫy	những	mâu	thuẫn.
Ví	dụ,	một	mâu	thuẫn	là	:	một	số	căn	của	A	phải	là	một	luỹ	thừa	của



A,	tuy	vậy	A1/2	=	 .
Một	mâu	 thuẫn	 nữa	 là:	một	 số	 âm	phải	 là	 bình	 phương	 của

một	cái	gì	đó,	bởi	vì	bất	cứ	một	số	âm	nào	tự	nhân	với	nó,	cũng	đều
đem	lại	một	bình	phương	dương.	Vì	vậy,	số	căn	bậc	hai	của	-1	không
những	là	một	mâu	thuẫn,	mà	còn	là	một	mâu	thuẫn	vô	lý,	một	điều	vô

nghĩa	thực	sự.	Thế	nhưng	trong	nhiều	trường	hợp,	 là	kết	quả	tất
yếu	của	những	phép	tính	chính	xác	trong	toán	học;	hơn	nữa,	nếu	cần

làm	tính	với	 thì	toán	học,	cả	sơ	cấp	lẫn	cao	cấp,	sẽ	ra	sao?
Khi	nghiên	cứu	về	những	số	biến,	bản	thân	toán	học	đã	bước

vào	lĩnh	vực	của	biện	chứng	rồi,	và	một	điều	đáng	chú	ý	là	chính	một
nhà	 triết	 học	 biện	 chứng,	 Descartes,	 đã	 đưa	 bước	 tiến	 bộ	 đó	 vào
khoa	học.	Quan	hệ	giữa	toán	học	về	số	biến	với	toán	học	về	số	bất
biến	như	thế	nào	thì	quan	hệ	giữa	tư	duy	biện	chứng	với	tư	duy	siêu
hình	nói	chung	cũng	như	thế.	Nhưng	điều	này	vẫn	hoàn	toàn	không
ngăn	cản	 cái	 tình	hình	 là	 số	đông	 các	nhà	 toán	học	 chỉ	 thừa	nhận
biện	chứng	ở	trong	lĩnh	vực	toán	học	mà	thôi,	và	có	khá	nhiều	người
trong	bọn	họ	vẫn	vận	dụng	những	phương	pháp	đã	 thu	được	bằng
con	đường	biện	chứng	để	tiếp	tục	tính	toán	hoàn	toàn	theo	cái	cách
siêu	hình	cũ,	hạn	chế.

Chỉ	có	thể	nghiên	cứu	tỉ	mỉ	hơn	nữa	sự	đối	kháng	của	các	lực
của	 ông	 Đuy-rinh	 và	 đồ	 thức	 đối	 kháng	 về	 vũ	 trụ	 của	 ông	 ta,	 nên
trong	đề	tài	này,	ông	ta	đưa	lại	cho	chúng	ta	một	cái	gì	lớn	hơn...	là
một	 câu	nói	 suông.	Sau	khi	 đưa	 ra	 câu	nói	 suông	đó,	ông	 ta	 chưa
một	lần	nào	chỉ	cho	chúng	ta	thấy	sự	đối	kháng	đó	tác	động	như	thế
nào	ở	trong	đồ	thức	về	vũ	trụ,	cũng	như	trong	triết	học	về	tự	nhiên,
và	đó	là	một	lời	thú	nhận	tốt	nhất	nói	lên	rằng	ông	Đuy-rinh	tuyệt	đối
không	thể	làm	được	một	cái	gì	tích	cực	với	cái	"hình	thức	cơ	bản	của
mọi	hành	động	 trong	sự	 tồn	 tại	của	 thế	giới	và	của	những	sinh	vật
trên	thế	giới".	Thật	vậy,	khi	người	ta	đã	hạ	thấp	"học	thuyết	về	tồn	tại"
của	Hegel	 thành	một	 tư	 tưởng	 tầm	 thường	về	những	 lực	vận	động
theo	 hướng	 trái	 ngược	 nhau,	 chứ	 không	 phải	 là	 vận	 động	 trong
những	mâu	 thuẫn,	 thì	 lẽ	dĩ	nhiên	điều	 tốt	hơn	hết	 là	 tránh	mọi	việc
vận	dụng	cái	khuôn	sáo	ấy.

Một	lý	do	nữa	làm	cho	ông	Đuy-rinh	nổi	trận	lôi	đình	chống	lại
biện	chứng,	là	bộ	"tư	bản"	của	Mác.

"Sự	 thiếu	 tính	 lôgich	 tự	nhiên	 và	 rành	mạch,	nói	 lên	nét	 đặc
trưng	của	những	sự	lắt	léo	cầu	kỳ	biện	chứng	và	những	tư	tưởng	rối
rắm...	Ngay	trong	phần	hiện	đã	xuất	bản,	người	ta	cũng	đã	buộc	phải
vận	dụng	cái	nguyên	lý	là,	về	một	phương	diện	nào	đó,	và	nói	chung



(!)	cũng	theo	một	thành	kiến	triết	học	mà	mọi	người	đều	biết,	phải	tìm
tất	 cả	 trong	bất	 cứ	 cái	 gì	 và	bất	 cứ	 cái	 gì	 trong	 tất	 cả,	 và	 theo	 cái
quan	niệm	rối	rắm	và	lệch	lạc	đó,	rốt	cuộc	tất	cả	chỉ	là	một".

Chính	sự	nhận	 thức	 tinh	vi	đó	của	ông	 ta	về	 thành	kiến	 triết
học	mà	mọi	 người	 đều	 biết	 đã	 cho	 phép	 ông	Đuy-rinh	 đoán	 trước
được	một	cách	chắc	chắn	"kết	cục"	của	triết	học	kinh	tế	của	Mác	sẽ
ra	sao,	tức	là	đoán	trước	được	nội	dung	những	tập	sau	của	bộ	"Tư
bản"	 là	sẽ	như	 thế	nào,	hơn	nữa	điều	đó	được	nói	 ra	vừa	vặn	bảy
dòng	sau	khi	ông	đã	tuyên	bố	rằng:

"Nói	 theo	tiếng	nói	của	con	người	và	của	người	Đức,	thì	quả
thật	người	ta	không	thể	nào	đoán	trước	được	còn	có	cái	gì	nữa	trong
hai	quyển"	(cuối	cùng).

Vả	 lại,	 đây	 cũng	 không	 phải	 là	 lần	 đầu	 tiên	 mà	 những	 tác
phẩm	của	ông	Đuy-rinh	đã	chứng	 tỏ	cho	chúng	 ta	 thấy	 rằng	chúng
thuộc	về	những	"sự	vật"	trong	đó,	"mâu	thuẫn	tồn	tại	một	cách	khách
quan,	và	có	thể	nói	là	bộc	lộ	ra	bằng	xương	bằng	thịt".	Điều	đó	không
hề	ngăn	cản	ông	ta	nói	tiếp	tục	với	một	giọng	đắc	thắng:

"Tuy	 vậy	 cần	 hy	 vọng	 rằng	 phép	 lôgich	 lành	mạnh	 sẽ	 chiến
thắng	được	bức	biếm	hoạ	về	nó...	Cái	vẻ	quan	trọng	và	cái	đồ	cũ	bí
ẩn	bỏ	đi	của	phép	biện	chứng	sẽ	không	quyến	rũ	được	bất	cứ	một	ai
còn	chút	ít	lý	trí	lành	mạnh,	khiến	họ	phải	sa	vào...	những	lối	nghĩ	và
lối	 viết	 kỳ	 quái	 ấy.	Cùng	 với	 sự	 tiêu	 vong	 của	 những	 tàn	 tích	 cuối
cùng	của	những	sự	ngu	ngốc	biện	chứng,	cái	thủ	đoạn	bịp	bợm	ấy...
sẽ	mất...	ảnh	hưởng	lừa	dối	của	nó	và	sẽ	không	ai	còn	tin	rằng	cần
phải	 lao	 tâm	khổ	 tứ	để	đi	 tìm	một	anh	minh	 sâu	 sắc	ở	nơi	mà	hạt
nhân	của	những	sự	vật	rối	ắm	ấy,	sau	khi	đã	gột	sạch	rồi,	thì	nhiều
lắm	 cũng	 chỉ	 để	 lộ	 ra	 có	 những	 yếu	 tố	 lý	 luận	 thông	 thường,	 nếu
không	phải	 chỉ	 là	 những	 khuôn	 sáo	 cũ	 rích...	Hoàn	 toàn	 không	 thể
nào	thuật	lại	những	sự	lắt	léo"	(của	Mác)	"xây	dựng	trên	những	quy
tắc	của	học	 thuyết	Logos	mà	 lại	 không	 làm	mất	danh	dự	của	phép
lôgich	lành	mạnh".	Phương	pháp	của	Mác	là	ở	chỗ	"thực	hiện	những
phép	mầu	biện	chứng	cho	các	tín	đồ	của	mình"	v.v...

Ở	đây,	chúng	 ta	còn	chưa	đụng	chạm	gì	đến	 tính	chất	đúng
đắn	 hay	 không	 đúng	 đắn	 của	 các	 kết	 quả	 kinh	 tế	 của	 những	 công
trình	nghiên	cứu	của	Mác,	mà	chỉ	mới	đụng	chạm	đến	phương	pháp
biện	chứng	do	Mác	áp	dụng.	Nhưng	có	một	điều	chắc	chắn	là	:	mãi
đến	bây	giờ,	nhờ	có	ông	Đuy-rinh,	phần	đông	những	người	đọc	bộ
"tư	bản"	mới	biết	được	thực	ra	mình	đã	đọc	cái	gì.	Và	trong	số	đó,	có
cả	bản	thân	ông	Đuy-rinh	là	người	năm	1867	("erganzungs	-	blatter",
t.	 III.	quyển	3)	còn	có	thể	trình	bày	một	cách	tương	đối	hợp	 lý	-	đối
với	một	nhà	tư	tưởng	như	cỡ	ông	ta	-	nội	dung	cuốn	sách	của	Mác



mà	 không	 cần	 thấy	 buộc	 phải	 chuyển	 tiến	 trình	 tư	 tưởng	 của	Mác
thành	ngôn	ngữ	kiểu	Đuy-rinh	trước	đã,	-	một	điều	mà	hiện	nay	ông
ta	tuyên	bố	là	nhất	thiết	phải	 làm.	Nếu	như	ngay	hồi	bấy	giờ	ông	ta
cũng	đã	sai	lầm	khi	cho	rằng	phép	biện	chứng	của	Mác	với	phép	biện
chứng	của	Hegel	 là	một,	 thì	hồi	đó	ông	ta	vẫn	chưa	hoàn	toàn	mất
hẳn	cái	khả	năng	phân	biệt	giữa	phương	pháp	với	những	kết	quả	có
thể	đạt	 được	bằng	phương	pháp	ấy,	 và	ông	 ta	 vẫn	còn	hiểu	được
rằng	khi	công	kích	phương	pháp	nói	chung	thì	như	thế	vẫn	chưa	phải
là	bác	bỏ	các	kết	quả	trong	những	chi	tiết	của	chúng.

Dù	sao	 lời	 tuyên	bố	 lạ	 lùng	nhất	của	ông	Đuy-rinh	vẫn	 là	 lời
tuyên	bố	nói	rằng	theo	quan	điểm	của	Mác	thì	"rốt	cuộc,	tất	cả	chỉ	là
một",	thành	thử,	theo	Mác	thì	các	nhà	tư	bản	và	các	công	nhân	làm
thuê,	 các	 phương	 thức	 sản	 xuất	 phong	 kiến	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa	 và
phương	thức	xã	hội	chủ	nghĩa	chẳng	hạn,	đều	"chỉ	 là	một",	và	cuối
cùng,	thậm	chí	cả	Mác	và	ông	Đuy-rinh	cũng	có	thể	"chỉ	là	một"	mà
thôi.	Muốn	giải	 thích	được	 tại	 sao	 lại	 có	 thể	có	sự	ngốc	nghếch	 rõ
ràng	như	thế	thì	chỉ	còn	một	cách	là	thừa	nhận	rằng	chỉ	một	từ	biện
chứng	 cũng	 đã	 đủ	 đẩy	 ông	 Đuy-rinh	 vào	 một	 trạng	 thái	 không	 có
năng	 lực	 chịu	 trách	 nhiệm,	 trong	 đó,	 do	một	 quan	 niệm	 rối	 rắm	 và
lệch	lạc	nào	đó,	rốt	cuộc	những	điều	ông	ta	nói	và	những	việc	ông	ta
làm	"đều	chi	phí	là	một"	cả.

Ở	đây,	chúng	ta	có	một	cái	mẫu	về	cái	mà	ông	Đuy-rinh	gọi	là.
"Lối	 viết	 sử	 theo	 thể	 văn	 cao	 nhã	 của	 tôi",	 hay	 còn	 gọi	 là

"phương	pháp	 tổng	quát	 là	 phương	pháp	 thanh	 toán	với	 cái	 chủng
loại	và	cái	điển	hình	mà	không	thèm	hạ	cố	đến	mức	dùng	một	sự	tố
giác	kiểu	vi	vật	học	để	 làm	vinh	dự	cho	bọn	người	mà	Hume	gọi	 là
đám	dân	đen	thông	thái;	chỉ	có	phương	pháp	ấy	với	cái	 lối	văn	cao
nhã	và	 tôn	quý	hơn	ấy	mới	phù	hợp	với	những	 lợi	 ích	của	chân	 lý
hoàn	 toàn	và	với	những	nghĩa	vụ	đối	với	đám	công	chúng	đã	 thoát
khỏi	những	ràng	buộc	của	hàng	hội".

Thật	vậy,	cách	viết	sử	 theo	 lối	văn	cao	nhã	và	phương	pháp
tổng	quát	thanh	toán	với	cái	chủng	loại	và	điển	hình,	là	rất	thuận	tiện
cho	ông	Đuy-rinh,	vì	làm	như	thế	thì	ông	ta	có	thể	coi	thường	tất	cả
những	sự	thật	xác	định,	coi	đó	là	những	sự	thật	nhỏ	nhặt	kiểu	vi	vật
học,	là	con	số	không,	và	đáng	lẽ	phải	chứng	minh	thì	lại	chỉ	nêu	lên
những	câu	nói	 chung	chung,	 chỉ	 khẳng	định	một	 cách	vu	vơ	và	đả
kích	mà	 thôi.	Ngoài	 ra,	 cách	 viết	 sử	ấy	 còn	 có	một	 điều	 lợi	 nữa	 là
không	cung	cấp	cho	đối	phương	một	điểm	 tựa	 thực	 tế	nào	để	 luận
chiến,	thành	thử	để	đối	đáp	lại,	người	đó	hầu	như	không	có	một	khả
năng	nào	khác	hơn	là	đưa	ra,	cũng	với	một	lối	văn	cao	nhã	và	tổng
quát,	những	lời	khẳng	định	vô	căn	cứ,	tuôn	ra	những	câu	nói	chung



chung	và	rút	cục	cũng	lại	lớn	tiếng	đả	kích	ông	Đuy-rinh	-	tóm	lại,	như
người	ta	vẫn	nói,	 là	lấy	gậy	ông	Đuy-rinh	đập	lại	 lưng	ông	Đuy-rinh,
một	việc	làm	mà	chẳng	ai	ưa	gì.	Vì	thế	cho	nên	chúng	ta	phải	biết	ơn
ông	Đuy-rinh	đã	lìa	bỏ	-	dưới	hình	thức	ngoại	lệ	-	lối	văn	cao	nhã	và
tôn	quý	để	cung	cấp	cho	chúng	ta	ít	nhất	hai	thí	dụ	về	cái	học	thuyết
đáng	lên	án	của	Mác	về	Logos.

"Còn	có	gì	khôi	hài	hơn	là	viện	đến	cái	quan	niệm	mù	mịt	và
mơ	hồ	của	Hegel	cho	rằng	lượng	biến	thành	chất,	chẳng	hạn,	do	đó
một	khoản	ứng	trước	nếu	đạt	đến	một	giới	hạn	nhất	định	 thì	sẽ	 trở
thành	tư	bản,	chỉ	nhờ	sự	tăng	thêm	đơn	giản	về	lượng	như	vậy".

Dĩ	nhiên,	dưới	sự	trình	bày	đã	được	ông	Đuy-rinh	"gạn	lọc"	đi,
ý	kiến	đó	có	vẻ	khá	kỳ	quặc.	Vậy	 ta	hãy	xem	xem	nó	nhơ	 thế	nào
trong	nguyên	bản	của	Mác.	Ở	trang	313	("tư	bản",	in	lần	thứ	hai)	từ
những	sự	nghiên	cứu	trước	đó	về	tư	bản	bất	biến,	tư	bản	khả	biến	và
giá	trị	thặng	dư,	Mác	rút	ra	kết	luận	nói	rằng	"không	phải	bất	cứ	một
số	tiền	nào	hay	một	số	giá	trị	nào	cũng	đều	có	thể	biến	thành	tư	bản,
không	 thể	có	sự	chuyển	biến	như	 thế	được	nếu	 trong	 tay	kẻ	muốn
leo	 lên	địa	vị	nhà	 tư	bản,	không	có	một	món	tiền	hay	một	số	giá	 trị

trao	đổi	 tối	 thiểu	nào	đó"	
[42]

.	Để	 làm	ví	dụ,	Mác	giả	định	rằng	một
công	nhân	trong	một	ngành	công	nghiệp	nào	đó	mỗi	ngày	làm	8	giờ
cho	bản	 thân	mình,	 tức	 là	 để	 sản	 xuất	 ra	 giá	 trị	 của	 tiền	 công	 của
mình,	và	4	giờ	sau	đó	 làm	cho	nhà	tư	bản	để	sản	xuất	ra	số	giá	 trị
thặng	dư	sẽ	rơi	trước	hết	vào	túi	của	nhà	tư	bản.	Như	vậy	là	kẻ	nào
muốn	hàng	ngày	thu	được	một	số	giá	trị	thặng	dư	cho	phép	người	đó
sống	không	kém	hơn	một	công	nhân	của	mình	thì	kẻ	đó	phải	có	một
số	giá	trị	cho	phép	người	đó	cung	cấp	nguyên	liệu,	tư	liệu	lao	động
và	tiền	công	cho	hai	công	nhân.	Và	vì	nền	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa
không	phải	 chỉ	 nhằm	mục	đích	 là	 duy	 trì	 đời	 sống,	mà	 là	 làm	 tăng
thêm	của	cải,	cho	nên	cái	anh	chàng	của	chúng	ta	có	hai	người	công
nhân	vẫn	chưa	phải	 là	một	nhà	 tư	bản.	Muốn	sống	 tốt	hơn	gấp	đôi
người	công	nhân	bình	thường	và	biến	trở	lại	một	nửa	số	giá	trị	thặng
dư	đã	sản	xuất	ra	thành	tư	bản,	thì	người	đó	phải	có	khả	năng	thuê
tám	công	nhân,	nghĩa	là	phải	có	một	số	giá	trị	bằng	bốn	lần	số	giá	trị
nói	trên.	Chỉ	có	sau	đó	và	trong	những	đoạn	bàn	luận	khác	nhau	soi
sáng	và	chứng	 thực	 rằng	không	phải	bất	kỳ	một	số	giá	 trị	nhỏ	nào
cũng	 đủ	 để	 biến	 thành	 tư	 bản,	 và	 về	mặt	 này	 thì	mỗi	 thời	 kỳ	 phát
triển,	mỗi	ngành	công	nghiệp	đều	có	một	giới	hạn	tối	thiểu	nhất	định
của	nó,	-	chỉ	sau	khi	nói	rõ	những	điều	đó,	Mác	mới	nhận	xét:	"ở	đây
cũng	như	 trong	khoa	học	 tự	nhiên,	 tính	chất	đúng	đắn	của	cái	quy
luật	 do	 Hegel	 phát	 hiện	 trong	 quyển	 lôgich	 học	 của	 ông	 đã	 được



chứng	 thực,	 theo	đó	 thì	những	sự	 thay	đổi	 thuần	 tuý	về	 lượng	đến
một	điểm	nào	đó,	sẽ	chuyển	thành	những	sự	khác	nhau	về	chất".	Và
bây	giờ	thì	xin	độc	giả	hãy	khâm	phục	cái	lối	hành	văn	cao	nhã	và	tôn
quý	nhờ	nó	mà	ông	Đuy-rinh	đã	gán	cho	Mác	một	điều	trái	ngược	lại
với	lời	Mác	đã	nói	trong	thực	tế.	Mác	nói	:	cái	sự	thật	là	một	số	giá	trị
chỉ	có	thể	biến	thành	tư	bản	khi	nào	nó	đạt	đến	một	số	lượng	tối	thiểu
-	mặc	dầu	khác	nhau	tuỳ	 theo	trường	hợp,	nhưng	trong	mỗi	 trường
hợp	cá	biệt	thì	lại	là	một	số	lượng	nhất	định,	-	sự	thật	đó	là	một	bằng
chứng	về	tính	chât	đúng	đắn	của	quy	luật	của	Hebel.	Còn	ông	Đuy-
rinh	 thì	 lại	gán	cho	Mác	 là	đã	nói	 rằng:	Vì	 theo	quy	 luật	của	Hegel,
lượng	biến	 thành	chất,	 "cho	nên	một	khoản	ứng	 trước,	khi	đạt	đến
một	giới	 hạn	nào	đó...	 thì	 trở	 thành	 tư	bản".	Như	vậy	 là	hoàn	 toàn
ngược	lại	với	lời	của	Mác.

Cái	thói	trích	dẫn	lời	người	khác	một	cách	sai	lạc	như	thế	"vì
lợi	 ích	 của	 chân	 lý	 hoàn	 toàn"	 và	 "vì	 những	 nghĩa	 vụ	 đối	 với	 đám
công	 chúng	 đã	 thoát	 khỏi	 những	 sự	 ràng	 buộc	 của	 hàng	 hội",	 thì
chúng	ta	đã	biết	qua	việc	ông	Đuy-rinh	phân	tích	lý	luận	của	Darwin.
Thói	đó	ngày	càng	có	ra	 là	một	 tất	yếu	bên	trong	của	triết	học	hiện
thực,	và	quả	thật	đó	là	một	"phương	pháp	rất	tổng	quát".	Chúng	ta	sẽ
không	cần	phải	nói	đến	cái	 việc	 là	ông	Đuy-rinh	gán	cho	Mác	 rằng
dường	như	Mác	nói	đến	bất	kỳ	một	"khoản	ứng	trước"	nào,	trong	lúc
đó	 thì	ở	đây	Mác	chỉ	nói	đến	một	khoản	ứng	 trước	chi	cho	nguyên
liệu,	tư	liệu	lao	động	và	tiền	công;	và	như	vậy	là	ông	Đuy-rinh	đã	cố	ý
gán	cho	Mác	một	điều	hoàn	toàn	vô	nghĩa.	Rồi	sau	đó,	ông	ta	lại	còn
trắng	trợn	đến	mức	cho	rằng	cái	điều	vô	nghĩa	do	chính	ông	tạo	ra	đó
là	khôi	hài.	Cũng	như	trước	kia	ông	ta	đã	nặn	ra	một	Darwin	tưởng
tượng	để	thử	sức	mình	với	Darwin,	thì	ở	đây	cũng	thế,	ông	ta	cũng
tạo	ra	một	Mác	tưởng	tượng.	quả	là	một	"lối	viết	sử	cao	nhã"	thật	!

Trên	kia,	ở	phần	đồ	thức	về	vũ	trụ,	chúng	ta	đã	thấy	rằng,	với
con	đường	nút	của	những	quan	hệ	về	độ	của	Hegel[22],	 trong	đó,	ở
những	điểm	nhất	định	của	sự	thay	đổi	về	lượng,	đột	nhiên	lại	xảy	ra
một	sự	chuyển	biến	về	chất,	thì	ông	Đuy-rinh	đã	gặp	phải	một	điều	rủi
ro	nho	nhỏ:	trong	một	phút	yếu	đuối	ông	ta	đã	tự	mình	thừa	nhận	và

áp	 dụng	 con	 đường	 đó	
[43]

.	 Ở	 đó,	 chúng	 ta	 đã	 nêu	 ra	 một	 trong
những	ví	dụ	 thông	thường	nhất,	 tức	 là	cái	ví	dụ	về	sự	thay	đổi	các
trạng	thái	kết	hợp	của	nước,	dưới	áp	lực	không	khí	bình	thường	ở	0o
bách	phân,	nước	từ	trạng	thái	lỏng	chuyển	sang	trạng	thái	rắn,	còn	ở
100o	 bách	 phân	 thì	 từ	 trạng	 thái	 lỏng	 chuyển	 sang	 trạng	 thái	 hơi,
thành	 ra	ở	 hai	 điểm	ngoặt	 đó,	 sự	 thay	 đổi	 thuần	 tuý	 về	 lượng	 của
nhiệt	độ	dẫn	tới	một	trạng	thái	thay	đổi	về	chất	của	nước.

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/chuthich.htm#n22f


Chúng	ta	còn	có	thể	rút	ra	trong	giới	tự	nhiên	và	trong	xã	hội
loài	người	hàng	trăm	những	sự	việc	tương	tự	như	thế	để	chứng	minh
cho	quy	luật	này.	Ví	dụ,	trong	bộ	"tư	bản"	của	Mác,	tất	cả	phần	thứ
tư:	Sự	sản	xuất	ra	giá	trị	 thặng	dư	tương	đối,	đã	dẫn	ra	từ	lĩnh	vực
hợp	tác,	 lĩnh	vực	phân	công	và	công	trường	thủ	công,	máy	móc	và
đại	công	nghiệp,	vô	số	trường	hợp	trong	đó	sự	thay	đổi	về	lượng	làm
thay	đổi	chất	của	các	sự	vật	cũng	như	sự	thay	đổi	về	chất	 làm	cho
lượng	của	sự	vật	thay	đổi;	tức	là,	trong	đó,	để	nói	theo	cái	lối	nói	mà
ông	Đuy-rinh	rất	căm	ghét,	lượng	biến	thành	chất	và	ngược	lại.	Ví	dụ,
chúng	ta	có	thể	kể	ra	cái	sự	thật	là	:	sự	hợp	tác	của	nhiều	người,	sự
hợp	nhất	của	nhiều	lực	lượng	thành	một	hợp	lực,	sẽ	tạo	ra,	nói	theo
lối	nói	của	Mác,	một	"lực	lượng	mới"	khác	một	cách	cơ	bản	với	tổng

số	những	lực	lượng	cá	biệt	hợp	thành	nó	
[44]

.
Cũng	trong	đoạn	mà	ông	Đuy-rinh	đã	đảo	ngược	lại	vì	lợi	ích

của	chân	lý	hoàn	toàn,	Mác	lại	còn	nhận	xét:	"Lý	luận	phân	tử	được
áp	 dụng	 trong	 hoá	 học	 hiện	 đại,	 lần	 đầu	 tiên	 được	 Laurent	 và
Gerharrdt	 phát	 triển	một	 cách	 khoa	 học,	 chính	 là	 dựa	 vào	 quy	 luật

này"	
[45]

.	Nhưng	điều	đó	có	quan	hệ	gì	tới	ông	Đuy-rinh	đâu	?	Vì	ông
ta	đã	biết	rằng:

"Ở	nơi	nào	một	thứ	khoa	học	nửa	mùa	và	đôi	chút	triết	lý	cùn
được	dùng	làm	vũ	khí	nghèo	nàn	để	đem	lại	cho	mình	cái	vẻ	bác	học
-	như	điều	đó	đã	diễn	ra	ở	Mác	và	đối	thủ	của	ông	ta	là	Lasalle	-	thì	ở
đó	 thiếu	hẳn	những	nhân	 tố	văn	hoá	hết	 sức	hiện	đại	 của	phương
pháp	tư	duy	khoa	học	-	tự	nhiên".

Còn	ở	ông	Đuy-rinh,	thì
"những	luận	điểm	chủ	yếu	của	khoa	học	chính	xác	về	cơ	học,

vật	lý	học	và	khoa	học",	v.v.,	được	dùng	làm	cơ	sở.
Cái	cơ	sở	ấy	như	thế	nào	thì	chúng	ta	đã	thấy	rồi.	Nhưng	để

cho	 những	 người	 khác	 cũng	 có	 thể	 xét	 đoán	 được	 chúng	 ta	 sẽ
nghiên	cứu	kỹ	hơn	một	chút	về	cái	ví	dụ	mà	Mác	đã	nêu	ra	trong	lời
chú	thích	đã	nói	đến	của	ông.

Vấn	đề	nói	đến	ở	đây	 là	những	dãy	đồng	đẳng	của	các	hoá
hợp	các	bon,	mà	người	ta	biết	được	một	số	lớn,	mỗi	hoá	hợp	này	có
một	công	thức	đại	số	về	thành	phần	cấu	tạo	của	riêng	nó.	Ví	dụ,	như
người	ta	vẫn	thường	làm	trong	hoá	học,	nếu	chúng	ta	biểu	hiện	một
nguyên	tử	các	bon	bằng	C,	một	nguyên	tử	hydrô	bằng	H,	một	nguyên
tử	ôxy	bằng	O2	và	số	nguyên	tử	các	bon	trong	mỗi	hoá	hợp	bằng	n,
thì	chúng	 ta	có	 thể	 trình	bày	những	công	 thức	phân	 tử	của	một	vài
dãy	đồng	đẳng	ấy	như	sau	:



CnH2n	+	2	-	Dãy	pa-ra-phin	thường
CnH2n+	2	O	-	Dãy	rượu	sơ	cấp
CnH2nO2	-	Dãy	a-xít	béo	hoá	trị	một.
Hãy	lấy	dẫy	sau	cùng	làm	ví	dụ	và	lần	lượt	lấy	n	=	1,	n	=	2,	n	=

3,	 v.v..,	 thì	 chúng	 ta	 đạt	 được	 những	 kết	 quả	 sau	 đây	 (không	 kể
những	chất	đồng	phân):

CH2O2	-	axit	phô-mích	-	điểm	sôi	100o	;	điểm	chảy	1o
C2H4O2	-	axit	a-xê-tích	-	điểm	sôi	118o	;	điểm	chảy	17o
C3H6O2	-	axit	prô-pi-ô-ních	-	điểm	sôi	140o	;	điểm	chảy	17o
C4H8O2	-	axit	bu-ti-rích	-	điểm	sôi	162o	;	điểm	chảy	17o
C5H10O2	-	axit	va-lê-ri-a-ních	-	điểm	sôi	175o	;	điểm	chảy	17o
v.v...,	cho	đến	C30H60O2,	a	xít	mêlixich,	80o	mới	hoá	lỏng	và

không	có	điểm	sôi,	vì	nó	không	thể	bay	hơi	mà	không	phân	huỷ.
Như	 vậy	 là	 ở	 đây,	 chúng	 ta	 thấy	 cả	một	 loạt	 những	 vật	 thể

khác	nhau	 về	 chất	 được	hình	 thành	do	 sự	 cộng	 thêm	đơn	giản	 về
lượng	của	các	nguyên	 tố,	và	việc	cộng	 thêm	đó	bao	giờ	cũng	 theo
một	tỷ	 lệ	như	nhau.	Điều	này	biểu	hiện	dưới	dạng	thuần	tuý	nhất	ở
nơi	nào	mà	tất	cả	các	nguyên	tố	của	chất	hoá	hợp	thay	đổi	về	lượng
theo	một	tỷ	lệ	bằng	nhau;	ví	dụ	như	ở	những	chất	pa	ra	phin	thường
C2H2n	+	2	chất	thấp	nhất	 là	mê	tan,	CH4	một	chất	khí;	chất	cao	nhất
mà	người	 ta	đã	biết	 là	éc-da-đê-can	(hexadécane),	C16H34,	một	vật
thể	rắn	kết	thành	những	tinh	thể	không	có	màu,	đến	21o	thì	hoá	lỏng
và	đến	278o	mới	sôi.	Trong	cả	hai	dãy,	mọi	chất	hoá	hoá	hợp	mới
đều	hình	thành	bằng	cách	thêm	CH2,	tức	là	thêm	một	nguyên	tử	các
bon	và	2	nguyên	tử	hydrrô,	vào	công	thức	phân	tử	của	chất	hoá	hợp
có	trước,	và	mỗi	lần	thay	đổi	về	lượng	như	thế	của	công	thức	phân
tử	lại	tạo	ra	một	vật	thể	khác	về	chất.

Nhưng	những	dãy	đó	chỉ	là	một	ví	dụ	rõ	rệt	đặc	biệt;	ở	hầu	hết
mọi	nơi	 trong	hoá	học,	ngay	với	các	 thứ	ô	xít	 khác	nhau	của	đạm,
các	 thứ	 a	 xít	 khác	 nhau	 của	 lân	 tinh	 hay	 của	 lưu	 huỳnh,	 người	 ta
cũng	đã	có	thể	thấy	"lượng	chuyển	hoá	thành	chất"	như	thế	nào,	và
cái	quan	niệm	gọi	là	mơ	hồ	và	mù	mịt	của	Hegel	đã	thể	hiện	ra	có	thể
nói	là	bằng	xương	thịt	như	thế	nào	trong	các	sự	vật	và	các	quá	trình,
hơn	nữa	chẳng	một	ai	thấy	mơ	hồ	và	mù	mịt	cả,	trừ	ông	Đuy-rinh.	Và
nếu	Mác	là	người	đầu	tiên	đã	làm	cho	người	ta	lưu	ý	đến	điểm	này,
và	nếu	ông	Đuy-rinh	đọc	 lời	chỉ	dẫn	đó	của	Mác	mà	 thậm	chí	cũng
không	hiểu	nó	nói	cái	gì	(vì	nếu	ông	ta	hiểu	thì	chắc	chắn	là	đã	không
bỏ	qua	cái	 tội	 tầy	 trời	ấy),	 thì	chẳng	cần	phải	quay	 lại	nhìn	cái	 triết
học	tự	nhiên	nổi	danh	của	ông	Đuy-rinh,	điều	đó	cũng	đủ	để	xác	định



rõ	rệt	được	ai	là	người	thiếu	"những	nhân	tố	văn	hoá	hết	sức	hiện	đại
của	phương	pháp	tư	duy	khoa	học"	-	Mác	hay	ông	Đuy-rinh,	-	và	ai	là
người	không	biết	đầy	đủ	"những	luận	điểm	chủ	yếu	của	...	hoá	học".

Để	 kết	 thúc,	 chúng	 tôi	 muốn	 mời	 thêm	 một	 người	 nữa	 làm
chứng	cho	việc	lượng	biến	thành	chất:	Napoléon.	Ông	này	đã	mô	tả
như	sau	cuộc	chiến	đấu	của	đội	 kỵ	binh	Pháp	 tuy	kém	về	 tài	nghệ
cưỡi	ngựa	nhưng	có	kỷ	luật,	với	người	Ma-mơ-lúc,	hồi	đó	chắc	chắn
là	đội	kỵ	binh	giỏi	nhất	về	chiến	đấu	đơn	độc	nhưng	lại	thiếu	kỷ	luật:

"2	người	 lính	Mác	mơ	lúc	thì	nhất	định	hơn	hẳn	3	người	 lính
Pháp;	100	người	 lính	Ma	mơ	 lúc	và	100	người	 lính	Pháp	 thì	ngang
nhau;	300	người	lính	Pháp	thì	thường	thường	hơn	300	người	lính	Ma
mơ	lúc;	1.000	người	lính	Pháp	thì	bao	giờ	cũng	đánh	bại	được	1.500
người	lính	Ma	mơ	lúc".

Giống	như	ở	Mác,	cần	phải	có	một	số	lượng	giá	trị	trao	đổi	tối
thiểu	nhất	định,	mặc	dầu	số	này	có	thể	biến	đổi,	mới	có	thể	giúp	cho
nó	chuyển	hoá	thành	tư	bản	được,	ở	Napoléon	cũng	vậy,	cần	phải	có
một	số	lượng	kỵ	binh	tối	thiểu	nhất	định	để	cho	sức	mạnh	của	kỷ	luật,
nằm	trong	đội	hình	mật	tập	và	trong	tính	kế	hoạch	của	hoạt	động,	có
thể	biểu	hiện	ra	được	và	tăng	thêm	lên	đến	mức	thậm	chí	hơn	hẳn	cả
những	 khối	 lượng	 kỵ	 binh	 không	 chính	 quy	 đông	 hơn,	 có	 ngựa	 tốt
hơn,	 cưỡi	ngựa	giỏi	 hơn,	 chiến	đấu	 thạo	hơn	và	 ít	 ra	 thì	 cũng	can
đảm	 không	 kém.	 Nhưng	 điều	 đó	 liệu	 có	 chứng	minh	 được	 điều	 gì
chống	lại	Đuy-rinh	hay	không	?	Napoléon	đã	chẳng	thất	bại	thảm	hại
trong	cuộc	chiến	đấu	chống	Châu	Âu	đó	sao	?	ông	đã	chẳng	 từng
thua	hết	trận	này	đến	trận	khác	đó	sao	?	Và	tại	sao	lại	như	vậy	?	chỉ
tại	cái	nguyên	do	duy	nhất	là	đã	đem	cái	quan	niệm	mơ	hồ	và	mù	mịt
của	Hegel	áp	dụng	vào	chiến	thuật	của	kỵ	binh	đấy	thôi	!
	



XIII.	Biện	chứng	phủ	định	cái	phủ	định.

	 "Bức	phác	hoạ	 lịch	sử	ấy"	 (nguồn	gốc	của	cái	gọi	 là	 tích	 luỹ
ban	 đầu	 của	 tư	 bản	ở	Anh)	 "là	một	 cái	 gì	 còn	 tương	 đối	 khá	 nhất
trong	quyển	sách	của	Mác,	và	nó	sẽ	còn	khá	hơn	nữa,	nếu	ngoài	cái
nạng	thông	thái	ra,	nó	cũng	không	dựa	vào	cả	cái	nạng	biện	chứng
nữa.	 Thật	 vậy,	 vì	 thiếu	 những	 phương	 pháp	 tốt	 hơn	 và	 sáng	 suốt
hơn,	nên	ở	đây	sự	phủ	định	cái	phủ	định	ở	Hegel	đã	phải	làm	nhiệm
vụ	bà	đỡ	để	đỡ	cho	tương	lai	lọt	ra	khỏi	lòng	của	quá	khứ.	Việc	xoá
bỏ	chế	độ	sở	hữu	cá	nhân,	 thực	hiện	 từ	 thế	kỷ	XVI	 theo	 lối	đã	nói
trên,	 là	sự	phủ	định	thứ	nhất.	Tiếp	theo	đó,	sẽ	có	một	phủ	định	thứ
hai,	nó	được	coi	là	phủ	định	cái	phủ	định,	và	do	đó	là	khôi	phục	"chế
độ	sở	hữu	cá	nhân"	nhưng	dưới	một	hình	thức	cao	hơn,	dựa	trên	chế
độ	công	hữu	về	 ruộng	đất	và	 tư	 liệu	 lao	động.	Nếu	ở	ông	Mác,	cái
"chế	độ	sở	hữu	cá	nhân"	kiểu	mới	ấy	cũng	được	gọi	 là	 "chế	độ	sở
hữu	xã	hội",	 thì	 chính	đấy	 là	biểu	hiện	sự	 thống	nhất	cao	nhất	của
Hegel,	 trong	đó	mâu	 thuẫn	phải	được	xoá	bỏ,	nghĩa	 là,	nói	 theo	 lối
chơi	chữ	của	Hegel,	mâu	 thuẫn	ấy	vừa	được	khắc	phục	vừa	được
duy	trì...	Như	vậy,	việc	tước	đoạt	những	kẻ	tước	đoạt	dường	như	là
kết	quả	tự	động	của	thực	tại	lịch	sử	trong	các	quan	hệ	vật	chất	bên
ngoài	của	nó...	Trên	cơ	sở	tin	vào	những	điều	nhảm	nhí	của	Hegel,	-
mà	phủ	định	cái	phủ	định	là	một	trong	những	điều	nhảm	nhí	đó,	-	thì
một	người	có	suy	nghĩ	khó	lòng	mà	tin	được	vào	sự	cần	thiết	của	chế
độ	chiếm	hữu	chung	về	ruộng	đất	và	tư	bản...	Vả	lại,	tính	chất	quái	dị
mơ	 hồ	 của	 các	 quan	 niệm	 của	 Mác	 cũng	 chẳng	 làm	 ngạc	 nhiên
người	nào	đã	biết	rằng	với	cái	cơ	sở	khoa	học	như	phép	biện	chứng
của	Hegel,	thì	người	ta	có	thể	làm	được	những	gì,	hay	nói	cho	đúng
hơn,	sẽ	phải	thu	được	những	điều	vô	lý	gì.	Đối	với	những	người	nào
không	 biết	 những	 ảo	 thuật	 này	 thì	 cần	 phải	 vạch	 thẳng	 ra	 rằng,	 ở
Hegel,	sự	phủ	định	thứ	nhất	là	khái	niệm	về	tội	cố	tông	nói	trong	sách
giáo	lý,	và	sự	phủ	định	thứ	hai	là	một	sự	thống	nhất	cao	hơn	dẫn	đến
sự	chuộc	tội.	Dĩ	nhiên	là	dựa	trên	những	loại	suy	kỳ	quặc	mượn	trong
lĩnh	vực	tôn	giáo	ấy,	thì	không	thể	nào	xây	dựng	được	lôgich	của	các
sự	kiện	thực	tế	được...	Ông	Mác	vẫn	bình	thản	trong	cái	thế	giới	mù
mịt	của	chế	độ	sở	hữu	vừa	có	tính	chất	cá	nhân	vừa	có	tính	xã	hội
của	ông	ta,	và	để	mặc	cho	tín	đồ	của	ông	phải	tự	mình	giải	quyết	lấy
cái	điều	bí	ẩn	biện	chứng	sâu	xa	ấy".

Ông	Đuy-rinh	nói	như	vậy	đấy.
Như	vậy	 là	Mác	không	 thể	chứng	 thực	 tính	 tất	yếu	của	cách



mạng	xã	hội,	của	việc	xây	dựng	chế	độ	công	hữu	về	ruộng	đất	và	về
những	tư	liệu	sản	xuất	do	lao	động	tạo	ra,	bằng	cách	nào	khác	ngoài
cách	viện	đến	sự	phủ	định	cái	phủ	định	của	Hegel;	và	vì	xây	dựng	lý
luận	xây	dựng	chủ	nghĩa	của	mình	 trên	những	 loại	 suy	kỳ	quặc	ấy
mượn	của	tôn	giáo	nên.	Mác	đi	đến	kết	luận	là	trong	xã	hội	tương	lai
sẽ	có	một	chế	độ	sở	hữu	vừa	có	tính	chất	cá	nhân	vừa	có	tính	chất
xã	hội,	coi	như	sự	thống	nhất	cao	hơn	theo	kiểu	Hegel	của	mối	mâu
thuẫn	đã	được	xoá	bỏ.

Thoạt	 tiên,	 chúng	 ta	 hãy	 khoan	 nói	 tới	 sự	 phủ	 định	 cái	 phủ
định,	và	hãy	xét	cái	"chế	độ	sở	hữu	vừa	có	tính	chất	cá	nhân	vừa	có
tính	chất	xã	hội"	đã.	Ông	Đuy-rinh	gọi	đó	là	một	"thế	giới	mù	mịt",	và
kỳ	 lạ	 thay	ông	 ta	quả	 thật	có	 lý	về	mặt	này.	Nhưng	 tiếc	 thay	không
phải	Mác	đứng	ở	trong	cái	thế	giới	mù	mịt	ấy,	mà	một	lần	nữa	chính
bản	thân	ông	Đuy-rinh.	Thật	vậy,	cũng	như	ở	trên	kia,	nhờ	nghệ	thuật
sử	dụng	cái	phương	pháp	"mê	sảng"	của	Hegel,	ông	ta	đã	xác	định
được	một	cách	dễ	dàng	những	tập	còn	viết	dở	của	bộ	"Tư	bản"	nhất
định	sẽ	phải	chứa	đựng	những	nội	dung	gì,	thì	ở	đây,	chẳng	cần	vất
vả	mấy,	ông	 ta	cũng	có	 thể	sửa	 lại	Mác	 theo	Hegel	bằng	cách	gán
cho	Mác	 sự	 thống	 nhất	 cao	 hơn	 của	một	 chế	 độ	 sở	 hữu	mà	Mác
không	hề	nói	tới	nửa	lời.

Mác	 nói:	 "Đó	 là	 sự	 phủ	 định	 cái	 phủ	 định.	 Sự	 phủ	 định	 này
không	khôi	phục	lại	chế	độ	tư	hữu	mà	khôi	phục	lại	chế	độ	sở	hữu	cá
nhân	 trên	 cơ	 sở	 những	 những	 thành	 tựu	 của	 thời	 đại	 tư	 bản	 chủ
nghĩa,	 trên	 cơ	 sở	 sự	 hiệp	 tác	 và	 sự	 chiếm	 hữu	 công	 cộng	 đối	 với
ruộng	 đất	 và	 những	 tư	 liệu	 sản	 xuất	 do	 chính	 lao	 động	 làm	 ra.	 Dĩ
nhiên	việc	biến	chế	độ	tư	hữu	phân	tán	dựa	trên	cơ	sở	lao	động	của
bản	thân	các	cá	nhân	thành	chế	độ	tư	hữu	tư	bản	chủ	nghĩa,	là	một
quá	trình	lâu	dài,	gian	khổ	và	đau	đớn	hơn	nhiều	so	với	việc	biến	chế
độ	 tư	hữu	 tư	bản	chủ	nghĩa,	 thực	 tế	đã	dựa	 trên	một	quá	 trình	sản

xuất,	 thành	chế	độ	sở	hữu	xã	hội"	
[46]

.	Tất	cả	chỉ	 có	 thế	 thôi.	Như
vậy,	 trạng	thái	đo	sự	tước	đoạt	những	kẻ	tước	đoạt	được	coi	 là	sự
khôi	phục	lại	chế	độ	sở	hữu	cá	nhân,	nhưng	trên	cơ	sở	chế	độ	công
hữu	về	ruộng	đất	và	về	những	tư	liệu	sản	xuất	do	chính	lao	động	sản
xuất	ra.	Đối	với	bất	kỳ	người	nào	biết	tiếng	Đức	thì	điều	đó	có	nghĩa
là	chế	độ	công	hữu	bao	gồm	ruộng	đất	và	các	tư	liệu	sản	xuất	khác,
còn	chế	độ	sở	hữu	cá	nhân	thì	bao	gồm	các	sản	phẩm,	tức	là	những
vật	phẩm	tiêu	dùng.	Và	để	cho	vấn	đề	có	thể	hiểu	được	ngay	đối	với
những	 trẻ	em	 lên	sáu,	ở	 trang	56	Mác	giả	định	 "một	khối	 liên	minh
những	người	tự	do,	lao	động	bằng	những	tư	liệu	sản	xuất	chung,	và
tiêu	phí	một	cách	tự	giác	nhiều	sức	lao	động	cá	nhân	của	họ	như	một



sức	lao	động	xã	hội	duy	nhất",	tức	là	một	khối	liên	minh	tổ	chức	theo
kiểu	xã	hội	 chủ	nghĩa,	 và	Mác	 lại	 nói:	 "Toàn	bộ	sản	phẩm	của	 liên
minh	là	một	sản	phẩm	xã	hội.	Một	phần	sản	phẩm	đó	lại	dùng	làm	tư
liệu	sản	xuất.	Nó	vẫn	có	tính	chất	xã	hội.	Nhưng	phần	kia	thì	do	các
thành	viên	của	liên	minh	tiêu	dùng	với	tính	cách	là	tư	liệu	sinh	hoạt.

Vì	vậy	nó	phải	được	phân	phối	cho	tất	cả	bọn	họ"	
[47]

.	Đó	là	điều	đã
khá	 sáng	 tỏ,	 ngay	 cả	đối	 với	 bộ	óc	bị	Hegel	 hoá	 của	ông	Đuy-rinh
cũng	vậy.

Chế	độ	sở	hữu	vừa	có	tính	chất	cá	nhân	vừa	có	tính	chất	xã
hội,	cái	điều	quái	dị	mơ	hồ	đó,	cái	điều	vô	 lý	cho	phép	biện	chứng
sâu	xa	mà	Mác	để	mặc	cho	tín	đồ	của	mình	phải	tự	giải	quyết	lấy	đó,
một	lần	nữa	lại	 là	một	sáng	tạo	tự	do	và	một	điều	tưởng	tượng	của
ông	Đuy-rinh.	Mác,	bị	coi	như	là	môn	đệ	của	Hegel,	có	nhiệm	vụ	phải
đưa	ra	một	sự	thống	nhất	cao	hơn	thật	sự,	với	tư	cách	là	kết	quả	của
sự	phủ	định	cái	phủ	định,	nhưng	vì	Mác	làm	việc	đó	không	hợp	với
khẩu	vị	của	ông	Đuy-rinh,	cho	nên	ông	ta	một	lần	nữa	lại	rơi	vào	cái
lối	văn	cao	nhã	và	tôn	quý	và	vì	lợi	ích	của	chân	lý	hoàn	toàn,	lại	gán
cho	Mác	những	điều	bịa	đặt	của	chính	bản	 thân	ông	Đuy-rinh.	Một
con	 người	 hoàn	 toàn	 không	 có	 khả	 năng	 trích	 dẫn	một	 cách	 đúng
đắn,	dù	là	dưới	dạng	một	ngoại	 lệ,	-	 lẽ	dĩ	nhiên	một	con	người	như
thế	thì	rất	có	thể	phẫn	nộ	một	cách	đạo	đức	trước	"sự	thông	thái	kiểu
người	Tàu"	của	những	người	khác	chưa	từng	có	trường	hợp	nào	là
không	 trích	 dẫn	 đúng,	 nhưng	 chính	 vì	 thế	 mà	 "che	 giấu	 một	 cách
vụng	về	sự	hiểu	biết	 thiếu	sót	của	họ	đối	với	 toàn	bộ	 tư	 tưởng	của
mỗi	tác	giả	họ	trích	dẫn".	Ông	Đuy-rinh	nói	phải	lắm.	Lối	viết	sử	theo
thể	văn	cao	nhã	muôn	năm!

Cho	đến	đây	chúng	ta	vẫn	xuất	phát	từ	giả	định	cho	rằng	cái
thói	cứ	khư	khư	trích	dẫn	sai	của	ông	Đuy-rinh	ít	ra	cũng	là	xuất	phát
từ	thiện	ý,	và	sở	dic	như	thế	là	do	hoàn	toàn	không	có	năng	lực	hiểu
được	một	cách	đúng	đắn,	hoặc	 là	do	một	 thói	quen	vốn	cớ	của	 lối
viết	sử	theo	thể	văn	cao	nhã,	là	quen	trích	dẫn	theo	trí	nhớ,	một	thói
quen	thường	được	gọi	là	tính	cẩu	thả.	Nhưng	hình	như	ở	đây	chúng
ta	đã	đến	cái	điểm	mà	ở	ông	Đuy-rinh	lượng	cũng	đã	biến	thành	chất
rồi	thì	phải.	Bởi	vì	nếu	chúng	ta	cân	nhắc	rằng,	một	là,	đoạn	văn	của
mác	tự	nó	cũng	đã	hoàn	toàn,	hơn	nữa	 lại	bổ	sung	bằng	một	đoạn
khác	mà	người	 ta	 quyết	 không	 thể	 nào	hiểu	 lầm	về	 ý	 nghĩa	 được,
cũng	ở	trong	cuốn	sách	đó;	hai	là,	trong	bài	phê	bình	bộ	"Tư	bản"	đã
nói	đến	trên	kia	và	đã	đăng	trong	tập"	Erganzungsbatter",	cũng	như
trong	bài	phê	bình	ở	tập	"Lịch	sử	phê	phán"	in	lần	thứ	nhất,	ông	Đuy-
rinh	đều	chưa	phát	hiện	ra	con	quái	vật	"chế	độ	sở	hữu	vừa	có	tính

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/chuthich.htm#n47f


chất	cá	nhân	vừa	có	tính	chất	xã	hội"	ấy,	mà	chỉ	thấy	nó	trong	bản	in
lần	thứ	hai,	nghĩa	là	sau	khi	đọc	lần	thứ	ba;	sau	đó,	trong	bản	in	lần
thứ	hai	đã	được	chữa	lại	theo	tinh	thần	xã	hội	chủ	nghĩa	đó,	ông	Đuy-
rinh	 cần	 phải	 gán	 cho	Mác	 những	 điều	 nhảm	 nhí	 nhất	 về	 tổ	 chức
tương	lai	của	xã	hội,	để	ngược	lại	ông	ta	có	thể	đưa	ra,	với	một	giọng
càng	đắc	thắng	hơn	-	và	ông	ta	cũng	đã	làm	như	thế	thật	-	cái	"công
xã	kinh	tế	mà	tôi	đã	phác	ra	về	mặt	kinh	tế	và	về	mặt	pháp	lý	trong
"giáo	trình"	của	tôi",	-	nếu	chúng	ta	cân	nhắc	tất	cả	những	điều	đó,	thì
chúng	ta	buộc	phải	kết	luận	rằng	ở	đây,	ông	Đuy-rinh	hầu	như	buộc
chúng	ta	phải	thừa	nhận	rằng	ông	ta	cố	ý	"mở	rộng	một	cách	bổ	ích"
tư	tưởng	của	Mác,	-	tức	là	bổ	ích	cho	ông	Đuy-rinh.

Vậy	thì	sự	phủ	định	cái	phủ	định	giữ	một	vai	trò	như	thế	nào
trong	tác	phẩm	của	Mác	?	ở	trang	791	và	các	trang	sau,	Mác	tóm	tắt
những	kết	luận	của	phần	nghiên	cứu	kinh	tế	và	lịch	sử	về	cái	gọi	 là
tích	 lũy	ban	đầu	của	tư	bản	 trong	50	 trang	trước.	Trước	thời	đại	 tư
bản	chủ	nghĩa	đã	có,	ít	ra	là	ở	Anh,	nền	sản	xuất	nhỏ	dựa	trên	cơ	sở
chế	độ	tư	hữu	của	người	công	nhân	đối	với	các	tư	liệu	sản	xuất	của
mình.	Cái	gọi	 là	 sự	 tích	 lũy	ban	đầu	của	 tư	bản	ở	đây	chính	 là	sự
tước	đoạt	những	người	sản	xuất	trực	tiếp	ấy,	nghĩa	là	sự	thủ	tiêu	chế
độ	tư	hữu	dựa	trên	cơ	sở	lao	động	của	bản	thân.	Điều	này	đã	có	thể
thực	hiện	được	là	vì	nền	sản	xuất	nhỏ	nói	trên	chỉ	có	thể	trường	hợp
với	những	giới	hạn	chật	hẹp,	tự	nhiên	của	sản	xuất	và	của	xã	hội,	và
do	đó,	tới	một	trình	độ	phát	triển	nào	đấy,	nền	sản	xuất	ấy	lại	đẻ	ra
những	phương	tiện	vật	chất	để	tự	thủ	tiêu	nó.	Sự	thủ	tiêu	này,	việc
biến	các	tư	liệu	sản	xuất	có	tính	chất	cá	nhân	và	phân	tán	thành	tư
liệu	sản	xuất	tập	trung	về	mặt	xã	hội,	cấu	thành	tiền	sử	của	tư	bản.
Một	khi	người	công	nhân	đã	biến	thành	người	vô	sản	và	những	điều
kiện	 lao	động	 của	họ	biến	 thành	 tư	bản,	một	 khi	 phương	 thức	 sản
xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa	đã	 tự	 lập	được,	 thì	việc	xã	hội	hoá	 lao	động
hơn	nữa	và	việc	tiếp	tục	biến	ruộng	đất	và	các	tư	liệu	sản	xuất	khác,
do	đó	việc	 tiếp	 tục	 tước	đoạt	những	kẻ	sở	hữu	 tư	nhân,	 lại	có	một
hình	thức	mới.

"Bây	 giờ	 kẻ	 cần	 phải	 bị	 tước	 đoạt	 không	 phải	 là	 người	 lao
động	kinh	doanh	độc	lập	nữa	mà	là	nhà	tư	bản	đang	bóc	lột	một	số
đông	công	nhân.	Sự	tước	đoạt	đó	được	thực	hiện	qua	sự	tác	động
của	các	quy	luật	nội	tại	của	bản	thân	nền	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa,
bằng	cách	tập	trung	tư	bản.	Một	nhà	tư	bản	đánh	quỵ	nhiều	nhà	tư
bản.	Song	song	với	sự	tập	trung	đó,	hay	là	việc	một	số	ít	nhà	tư	bản
tước	đoạt	 số	đông	nhà	 tư	bản	đó,	 thì	đồng	 thời	hình	 thức	hiệp	 tác
của	quá	trình	lao	động	với	quy	mô	ngày	càng	lớn,	việc	áp	dụng	khoa
học	vào	kỹ	thuật	một	cách	có	ý	thức,	việc	khai	thác	đất	đai	một	cách



có	kế	hoạch,	việc	biến	tư	liệu	lao	động	thành	những	tư	liệu	lao	động
chỉ	sử	dụng	được	một	cách	tập	thể,	việc	tiết	kiệm	tất	cả	các	tư	 liệu
sản	xuất	bằng	cách	sử	dụng	chúng	với	tư	cách	là	những	tư	liệu	sản
xuất	của	lao	động	xã	hội	kết	hợp,	việc	lôi	cuốn	tất	cả	các	dân	tộc	vào
mạng	lưới	thị	trường	thế	giới,	và	đi	đôi	với	cái	đó	là	tính	chất	quốc	tế
của	chế	độ	tư	bản	chủ	nghĩa,	cũng	phát	triển.	Con	số	những	tên	trùm
tư	bản	tiếm	đoạt	và	nắm	độc	quyền	tất	cả	những	cái	lợi	của	quá	trình
chuyển	hoá	đó	ngày	càng	giảm	đi	không	ngừng,	thì	nạn	nghèo	khổ,
áp	bức,	nô	dịch,	 thoái	hoá,	bóc	 lột	 càng	 tăng	 thêm,	những	sự	căm
phẫn	của	giai	cấp	công	nhân	-	một	giai	cấp	đang	ngày	càng	không
ngừng	đông	đảo	hơn,	ngày	càng	được	cơ	cấu	của	bản	thân	quá	trình
sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	huấn	luyện,	đoàn	kết	và	tổ	chức	lại	-	cũng
tăng	lên.	sự	độc	quyền	của	tư	bản	trở	thành	những	xiềng	xích	ràng
buộc	 cái	 phương	 thức	 sản	 xuất	 đã	 thịnh	 vượng	 lên	 cùng	 với	 độc
quyền	đó	và	dưới	độc	quyền	đó.	Sự	tập	trung	tư	liệu	sản	xuất	và	xã
hội	hoá	lao	động	đạt	đến	cái	điểm	mà	chúng	không	còn	thích	hợp	với
cái	vỏ	tư	bản	chủ	nghĩa	của	chúng	nữa.	Cái	vỏ	đó	vỡ	tung	ra.	Giờ	tận
số	của	chế	độ	tư	hữu	tư	bản	chủ	nghĩa	đã	điểm.	Những	kẻ	đi	 tước

đoạt	bị	tước	đoạt"	
[48]

.
Và	bây	giờ,	tôi	xin	hỏi	bạn	đọc:	đâu	là	những	sự	lắt	léo	cầu	kỳ

biện	chứng	và	những	tư	tưởng	rối	rắm,	đâu	là	cái	quan	niệm	rối	rắm
và	lệch	lạc,	do	đó	rốt	cuộc	tất	cả	chỉ	là	một,	đâu	là	những	phép	màu
biện	chứng	cho	các	tín	đồ,	đâu	là	cái	đồ	cũ	bí	ẩn	bỏ	đi	của	phép	biện
chứng	 và	 những	 sự	 lắt	 léo	 xây	 dựng	 trên	 những	 quy	 tắc	 của	 học
thuyết	Logos	của	Hegel,	mà	nếu	không	có	 thì	 theo	ý	ông	Đuy-rinh,
Mác	không	thể	nào	xây	dựng	sự	trình	bày	của	mình	được	?	Mác	chỉ
chứng	minh	về	mặt	lịch	sử,	và	ở	đây	ông	tóm	tắt	một	cách	ngắn	gọn
rằng:	cũng	giống	như	 trước	kia	nền	sản	xuất	nhỏ,	do	sự	phát	 triển
của	bản	thân	nó,	nhất	thiết	đã	đẻ	ra	những	điều	kiện	để	thủ	tiêu	nó,
tức	 là	 những	 điều	 kiện	 để	 tước	 đoạt	 những	 người	 tư	 hữu	 nhỏ,	 thì
ngày	nay	cũng	thế,	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	cũng	đã
tự	nó	tạo	ra	những	điều	kiện	vật	chất	nhất	định	sẽ	 làm	cho	nó	phải
tiêu	vong.	Quá	trình	đó	là	một	quá	trình	lịch	sử,	và	nếu	như	đồng	thời
nó	cũng	là	một	quá	trình	biện	chứng	thì	đó	không	phải	là	lỗi	tại	Mác,
mặc	dầu	điều	đó	có	khó	chịu	mấy	đối	 với	ông	Đuy-rinh	chăng	nữa
cũng	vậy.

Chỉ	 giờ	 đây,	 sau	 khi	 đã	 trình	 bày	 xong	 sự	 chứng	minh	 của
mình	về	mặt	kinh	tế	và	về	mặt	lịch	sử,	Mác	mới	nói	tiếp:

"Phương	 thức	chiếm	hữu	 tư	bản	chủ	nghĩa	do	phương	 thức
sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	đẻ	ra	và	do	đó	cả	chế	độ	tư	hữu	tư	bản



chủ	nghĩa	nữa,	là	sự	phủ	định	đầu	tiên	đối	với	chế	độ	tư	hữu	cá	nhân
dựa	 trên	 lao	 động	 của	 bản	 thân.	 Nhưng	 nếu	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ
nghĩa	là	đẻ	ra	sự	phủ	định	bản	thân	nó,	với	tính	tất	yếu	của	một	quá
trình	tự	nhiên.	Đó	là	sự	phủ	định	cái	phủ	định",	v.v..	(xem	đoạn	trích

dẫn	ở	trên)	
[49]

.
Như	vậy,	khi	gọi	quá	trình	đó	là	sự	phủ	định	cái	phủ	định,	Mác

không	có	ý	định	muốn	lấy	điều	đó	để	chứng	minh	tính	tất	yếu	lịch	sử
của	nó.	Trái	 lại:	chỉ	sau	khi	đã	 lấy	 lịch	sử	để	chứng	minh	rằng,	 trên
thực	 tế,	 quá	 trình	đó	một	phần	đã	diễn	 ra	 rồi,	 và	một	 phần	 còn	 sẽ
phải	 diễn	 ra	 nữa,	 thì	Mác	mới	 vạch	 thêm	 rằng	 đó	 là	một	 quá	 trình
diễn	ra	theo	một	quy	luật	biện	chứng	nhất	định.	Tất	cả	chỉ	có	thế	thôi.
Như	vậy	là	ra	lại	thấy	một	ngón	đánh	lộn	sòng	thuần	tuý	nữa	của	ông
Đuy-rinh,	khi	ông	ta	khẳng	định	rằng,	ở	đây	sự	phủ	định	cái	phủ	định
phải	làm	nhiệm	vụ	bà	đỡ	để	đỡ	cho	tương	lai	lọt	khỏi	lòng	quá	khứ,
hoặc	khẳng	định	rằng	Mác	đòi	hỏi	người	ta	tin	vào	sự	tất	yếu	của	chế
độ	sở	hữu	chung	về	ruộng	đất	và	tư	bản	(bản	thân	việc	này	cũng	là
một	mâu	thuẫn	bằng	xương	bằng	thịt	của	ông	Đuy-rinh)	trên	cơ	sở	tin
tưởng	quy	luật	phủ	định	cái	phủ	định.

Việc	ông	Đuy-rinh	coi	phép	biện	chứng	như	là	một	công	cụ	chỉ
dùng	để	chứng	minh,	giống	như	khi	nhận	thức	một	cách	hạn	chế	thì
người	ta	có	hể	coi	lôgich	hình	thức	hay	toán	học	sơ	cấp	là	một	công
cụ	như	thế,	-	đã	chứng	minh	một	sự	hoàn	toàn	không	hiểu	biết	gì	về
bản	 chất	 của	 phép	 biện	 chứng.	 Ngay	 lôgich	 hình	 thức,	 trước	 hết,
cũng	là	một	phương	pháp	để	tìm	ra	những	kết	quả	mới,	để	tiến	từ	cái
đã	biết	đến	cái	chưa	biết,	thì	phép	biện	chứng	cũng	vậy,	nhưng	với
một	ý	nghĩa	còn	cao	hơn	nhiều,	vì	phép	biện	chứng	phá	vỡ	cái	chân
trời	nhỏ	hẹp	của	phép	lôgich,	chứa	đựng	mầm	mống	của	một	thế	giới
quan	 rộng	 lớn	 hơn.	 Người	 ta	 cũng	 thấy	một	mối	 quan	 hệ	 như	 thế
trong	 toán	học.	Toán	học	sơ	cấp,	 tức	 toán	học	về	những	số	không
đổi,	vận	động,	ít	ra	là	xét	về	toàn	bộ,	trong	những	giới	hạn	của	phép
lô	gich	hình	thức;	còn	toán	học	về	các	số	biến,	mà	phần	quan	trọng
nhất	là	phép	tính	những	đại	lượng	vô	cùng	bé	về	cơ	bản	chẳng	qua
chỉ	 là	 sự	 áp	 dụng	 phép	 biện	 chứng	 vào	 các	 quan	 hệ	 toán	 học	mà
thôi.	Ở	đây,	sự	chứng	minh	đơn	thuần	dứt	khoát	đứng	vào	hàng	thứ
yếu	 so	 với	 những	 sự	 áp	 dụng	 nhiều	 vẻ	 của	 phương	 pháp	 ấy	 vào
những	lĩnh	vực	nghiên	cứu	mới.	Nhưng	hầu	hết	những	chứng	minh
của	 toán	học	 cao	 cấp,	 bắt	 đầu	 từ	 những	 chứng	minh	 đầu	 tiên	 của
phép	vi	phân,	nói	một	cách	chặt	chẽ	thì	đều	là	sai	xét	theo	quan	điểm
của	 toán	 học	 sơ	 cấp.	 Điều	 này	 không	 thể	 nào	 khác	 thế	 được	 nếu
người	ta	muốn	dùng	phép	lôgich	hình	thức	để	chứng	minh	những	kết

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/chuthich.htm#n49f


quả	 đạt	 được	 trong	 lĩnh	 vực	 biện	 chứng,	 như	 trường	 hợp	 ở	 đây
chẳng	hạn.	Đối	với	một	kẻ	siêu	hình	đã	 thành	cố	 tật	như	ông	Đuy-
rinh,	mà	muốn	chỉ	dùng	một	mình	phép	biện	chứng	để	chứng	minh
một	cái	gì	đó	thì	thật	là	uổng	công,	cũng	như	Leibniz	và	các	môn	đồ
của	ông	đã	uổng	công	khi	muốn	chứng	minh	cho	những	nhà	toán	học
đương	thời	về	các	nguyên	tắc	của	phép	tính	các	đại	 lượng	vô	cùng
bé.	Vi	phân	đã	làm	cho	những	nhà	toán	học	này	lên	cơn	co	giật	cũng
giống	như	ông	Đuy-rinh	đã	bị	 lên	cơ	co	giật	vì	sự	phủ	định	cái	phủ
định,	vả	lại	trong	sự	phủ	định	cái	phủ	định	này	vi	phân	cũng	có	vai	trò
của	nó	như	chúng	ta	sẽ	thấy.	Các	ngài	đó,	nếu	lúc	bấy	giờ	còn	chưa
chết,	 cuối	 cùng	 cũng	 phải	 càu	 nhàu	mà	 nhượng	 bộ	 không	 phải	 vì
người	ta	đã	thuyết	phục	được	họ,	mà	vì	những	kết	quả	thu	được	bao
giờ	cũng	đúng.	Ông	Đuy-rinh,	như	chính	ông	nói,	hiện	nay	mới	vào
khoảng	tứ	tuần,	và	nếu	ông	ta	sống	lâu	-	chúng	ta	chúc	ông	ta	được
như	vậy	-	thì	có	thể	là	ông	cũng	sẽ	gặp	cảnh	ngộ	ấy.

Nhưng	sự	phủ	định	cái	phủ	định	đáng	sợ	ấy	 là	cái	gì	mà	 lại
làm	cho	cuộc	đời	của	ông	Đuy-rinh	đắng	cay	đến	như	vậy	và	ở	ông
ta	nó	 lại	đóng	vai	 trò	một	 tội	ác	không	thể	nào	 tha	 thứ	được,	giống
như	tội	xúc	phạm	tới	 thánh	 thần	 trong	Đạo	cơ	đốc	vậy?	-	Đó	chỉ	 là
một	quá	trình	rất	đơn	giản,	diễn	ra	khắp	mọi	nơi	và	mọi	lúc,	mà	mỗi
đưa	trẻ	em	đều	có	thể	hiểu	được	nếu	người	ta	gạt	bỏ	những	cái	đồ
cũ	bí	ẩn	mà	triết	học	duy	tâm	cũ	thường	dùng	để	bọc	lấy	quá	trình	đó
và	những	kẻ	siêu	hình	bất	lực	cỡ	như	ông	Đuy-rinh	vẫn	tiếp	tục	dùng
để	bọc	lấy	quá	trình	ấy	vì	lợi	ích	của	họ.	Chúng	ta	hãy	lấy	ví	dụ	một
hạt	đại	mạch.	Có	hàng	ngàn	triệu	hạt	đại	mạch	giống	nhau	được	xay
ra,	 nấu	 chín,	 đem	 làm	 rượu	bia,	 rồi	 được	 tiêu	dùng	đi.	Nhưng	nếu
một	hạt	đại	mạch	như	thế	gặp	những	điều	kiện	bình	thường	đối	với
nó,	nếu	nó	rơi	vào	một	miếng	đất	thích	hợp,	thì	nhờ	ảnh	hưởng	của
nhiệt	và	độ	ẩm,	đối	với	nó	sẽ	xảy	ra	một	sự	biến	đổi	độc	đáo,	nó	nẩy
mầm:	hạt	đại	mạch	không	còn	là	hạt	đại	mạch	nữa,	nó	bị	phủ	định,
thay	thế	cho	nó	là	một	cái	cây	nảy	sinh	từ	nó,	đó	là	sự	phủ	định	hạt
đại	mạch.	Nhưng	con	đường	đời	bình	 thường	của	cái	cây	này	như
thế	nào?	Nó	lớn	lên,	ra	hoa,	thụ	phấn	và	cuối	cùng	sản	sinh	ra	những
hạt	đại	mạch	mới	và	một	khi	những	hạt	này	đã	chín	thì	thân	cây	chết
đi,	 đến	 lượt	mình	 lại	bị	phủ	định.	Kết	quả	của	sự	phủ	định	cái	phủ
định	này	là	chúng	ta	lại	có	hạt	đại	mạch	như	ban	đầu,	nhưng	không
phải	chỉ	 là	một	hạt	mà	 là	một	số	hạt	nhiều	gấp	mười,	hai	mươi,	ba
mươi	lần.	Các	giống	ngũ	cốc	thay	đổi	hết	sức	chậm	chạp,	vì	vậy	hạt
đại	mạch	ngày	nay	gần	giống	như	hạt	đại	mạch	một	trăm	năm	trước
đây.	Nhưng	nếu	 chúng	 ta	 lấy	 thí	 dụ	một	 cây	 cảnh,	 chẳng	hạn	như
cây	thược	dược	hay	cây	lan;	nếu	chúng	ta	chăm	bón	hạt	giống	và	cái



cây	mọc	cỏ	hạt	giống	hơn,	mà	lại	còn	thu	được	những	hạt	giống	tốt
hơn	về	chất,	chúng	sẽ	đem	lại	những	bông	hoa	xinh	đẹp	hơn,	và	mỗi
lần	lắp	lại	quá	trình	đó,	mỗi	lần	phủ	định	cái	phủ	định	đều	nâng	cao
sự	 hoàn	 thiện	 ấy,	 -	 Cũng	 như	 đối	 với	 hạt	 đại	mạch,	 quá	 trình	 này
cũng	diễn	 ra	ở	phần	 lớn	các	côn	 trùng,	như	 loài	bướm	chẳng	hạn.
Thông	qua	sự	phủ	định	cái	trứng,	các	côn	trùng	nở	ra	khỏi	trứng,	trải
qua	 các	 giai	 đoạn	 biến	 hoá	 cho	 đến	 khi	 trưởng	 thành	 về	mặt	 sinh
dục,	giao	cấu	với	nhau	rồi	lại	bị	phủ	định,	tức	là	chúng	chết	đi	một	khi
quá	trình	giao	cấu	đã	hoàn	thành	và	côn	trùng	cái	đã	đẻ	ra	rất	nhiều
trứng.	Quá	trình	này	không	diễn	ra	một	cách	đơn	giản	như	thế	ở	các
cây	cối	và	động	vật	khác,	và	trước	khi	chết,	chúng	không	phải	chỉ	có
ra	hạt,	đẻ	trứng	và	đẻ	con	có	một	lần	mà	nhiều	lần,	-	điều	ấy	ở	đây
khong	quan	 trọng	đối	 với	 chúng	 ta;	ở	đây	chúng	 ta	chỉ	phải	 chứng
minh	rằng	sự	phủ	định	cái	phủ	định	là	có	thật	ở	cả	trong	hai	loài	của
thế	giới	hữu	cơ.	Tiếp	nữa,	toàn	bộ	khoa	địa	chất	cũng	là	một	chuỗi
phủ	định	bị	phủ	định,	một	chuỗi	những	sự	phá	huỷ	liên	tiếp	các	thành
hệ	 khoáng	 chất	 cũ	 và	 hình	 thành	 các	 thành	 hệ	 khoáng	 chất	 mới.
Trước	hết,	vỏ	của	trái	đất	lúc	ban	đầu,	nảy	sinh	do	khối	lỏng	nguôi	đi,
bị	vỡ	ra	từng	mảnh	do	tác	dụng	của	các	đại	dương,	của	khí	tượng,
do	tác	dụng	hoá	học	của	không	khí,	và	những	mảnh	vỡ	đó	đọng	lại
dưới	đáy	biển	thành	từng	lớp.	Có	những	bộ	phận	của	đáy	biển	nhô
lên	khỏi	mặt	biển,	mật	lần	nữa	lại	làm	cho	những	bộ	phận	nhất	định
của	tầng	trầm	tích	đầu	tiên	ấy	chịu	tác	dụng	của	mưa,	của	nhiệt	độ
thay	đổi	 tuỳ	theo	các	mùa	trong	năm,	của	ô	xy	và	a	xít	các	bô	ních
trong	không	khí	 ;	những	khối	đá	nóng	chảy	 từ	 lòng	đất	 tuôn	ra	qua
các	tầng	vỉa	rồi	sau	đó	nguôi	đi	cũng	chịu	những	tác	động	như	thế.
Trong	hàng	 triệu	 thế	kỷ,	 rất	nhiều	 lớp	mới	không	ngừng	hình	 thành
như	vậy,	rồi	bị	há	huỷ	một	phần	lớn	và	lại	được	dùng	làm	vật	liệu	để
cấu	tạo	nên	những	lớp	mới	khác.	Nhưng	kết	quả	của	quá	trình	đó	thì
lại	 rất	 tích	cực:	 tạo	 ra	được	một	 lớp	đất	gồm	những	nguyên	 tố	hoá
học	hết	sức	khác	nhau	ở	trong	trạng	thái	được	nghiền	nhỏ	theo	lối	cơ
học,	 khiến	 cho	một	 lớp	 cây	 cối	 hết	 sức	 trù	mật	 và	nhiều	 vẻ	 có	 thể
mọc	lên	được.

Trong	toán	học	cũng	vậy.	Chúng	ta	hãy	lấy	một	đại	lượng	đại
số	nào	đó,	ví	dụ	a	"chẳng	hạn.	Phủ	định	nó	đi,	 thì	 ta	có	-	a	(a	 trừ).
Phủ	định	cái	phủ	định	này	đi	bằng	cách	nhân	-	a	với	-	a	thì	ta	sẽ	có	-
a2,	 tức	 là	đại	 lượng	dương	như	 trước	nhưng	ở	bậc	cao	hơn,	ở	 luỹ
thừa	thứ	hai.	Việc	ta	có	thể	đạt	tới	cũng	đại	 lượng	a2	ấy	bằng	cách
nhân	a	dương	với	 tự	nó	và	bằng	cách	đó	cũng	có	được	a2,	nhưng
điều	ấy	ở	đây	không	quan	trọng.	Bởi	vì	cái	phủ	định	bị	phủ	định	đã



gắn	rất	chặt	trong	a2,	khiến	cho	trong	mọi	trường	hợp	a2	đều	có	hai
số	căn	bậc	hai,	tức	là	a	và	-	a.	Và	việc	không	thể	gạt	bỏ	cái	phủ	định
bị	phủ	định,	không	thể	gạt	bỏ	số	căn	âm	chứa	trong	bình	phương	ấy,
đã	có	được	một	ý	nghĩa	rất	 rõ	rệt	ngay	 trong	các	phương	trình	bậc
hai	rồi.	-	Phủ	định	cái	phủ	định	còn	biểu	hiện	nổi	bật	hơn	nữa	trong
các	toán	học	giải	tích	cao	cấp,	trong	những	"phép	cộng	tác	số	nhỏ	vô
hạn"	mà	chính	ông	Đuy-rinh	cũng	 tuyên	bố	 là	những	phép	 tính	cao
nhất	của	toán	học,	và	thông	thường	người	ta	vẫn	gọi	là	phép	tính	vi
phân	và	tích	phân.	Các	phép	tính	ấy	làm	như	thế	nào	?	Ví	dụ,	trong
một	bài	tính	nhất	định	nào	đó,	tôi	có	hai	số	biên	x	và	y,	trong	đó	một
số	không	thể	biến	đổi	mà	số	kia	lại	không	biến	đổi	cùng	với	nó	theo
một	 tỷ	số	nhất	định	tuỳ	theo	tình	hình.	Tôi	 làm	cho	x	và	y	 trở	thành
những	số	vi	phân,	nghĩa	là	tôi	giả	định	x	và	y	là	nhỏ	vô	hạn,	đến	nỗi
so	với	bất	cứ	một	đại	lượng	thực	nào,	dù	nhỏ	đến	này	đi	nữa,	thì	x	và
y	cũng	vẫn	mất	biến	đi,	đến	nỗi	x	và	y	không	còn	gì	hết,	ngoài	cái	tỷ
số	của	chúng	đối	với	nhau,	một	tỷ	số	không	có	một	cơ	sở	nào	có	thể
gọi	 là	 vật	 chất	 được	 cả,	một	 tỷ	 số	 số	 lượng	mà	 không	 có	một	 số
lượng	nào	cả.	Như	vậy	thì	dy/dx	,	tỷ	số	của	hai	vi	phân	của	x	và	y,	sẽ
là	0/0	,	nhưng	0/0	được	coi	như	là	biểu	thức	của	y/x	,	Tiện	đây	tôi	chỉ
nói	 thêm	 rằng	 cái	 tỷ	 số	 ấy	 giữa	 hai	 đại	 lượng	đã	 biến	mất,	 cái	 lúc
chúng	biến	mất	đi	mà	ta	xác	định	được	đó,	chính	là	một	mâu	thuẫn	;
nhưng	 điều	 đó	 không	 làm	 cho	 chúng	 ta	 lúng	 túng,	 cũng	 như	 trong
gần	 hai	 trăm	năm	nay	 toán	 học	 nói	 chung	 đã	 không	 thể	 vì	 thế	mà
lúng	túng.	Như	vậy	là	tôi	đã	làm	gì,	nếu	không	phải	là	phủ	định	x	và	y,
nhưng	không	phủ	định	đến	mức	là	không	quan	tâm	gì	đến	chúng	nữa
như	lối	phủ	định	của	phép	siêu	hình,	mà	là	phủ	định	một	cách	tương
ứng	với	tình	hình	?.	Như	vậy	là	thay	cho	x	và	y,	tôi	đã	có	cái	phủ	định
chúng,	từ	dx	và	dy	ở	trong	các	công	thức	hay	các	phương	trình	trước
mặt	tôi.	Lúc	đó	tôi	tiếp	tục	làm	tính	với	các	công	thức	ấy,	tôi	coi	dx	và
dy	 như	 những	 đại	 lượng	 thực	 tuy	 phải	 phục	 tùng	một	 vài	 quy	 luật
ngoại	lệ,	và	đến	một	điểm	nhất	định	nào	đó,	tôi	phủ	định	cái	phủ	định,
nghĩa	 là	 tôi	 chuyển	công	 thức	vi	phân	 thành	 tích	phân,	 và	 thay	 thế
cho	dx	và	dy,	 tôi	 lại	có	được	những	số	 thực	x	và	y	 ;	nhưng	 lúc	đó,
không	phải	là	tôi	trở	lại	điểm	mà	tôi	xuất	phát,	trái	lại,	tôi	đã	giải	đáp
được	bài	toán	mà	hình	học	và	đại	số	học	thông	thường	có	lẽ	phải	nát
óc	ra	mà	cũng	không	giải	quyết	nổi.

Trong	 lịch	 sử,	 tình	 hình	 cũng	 chẳng	 khác	 gì	 thế.	 Tất	 cả	 các
dân	tộc	văn	minh	đều	bắt	đầu	từ	chế	độ	công	hữu	về	ruộng	đất.	Ở	tất
cả	những	dân	tộc	đã	vượt	qua	một	giai	đoạn	nguyên	thuỷ	nhất	định
thì	 tiến	 trình	 phát	 triển	 của	 nông	 nghiệp,	 chế	 độ	 công	 hữu	 ấy	 trở
thành	một	trở	ngại	sản	xuất.	Chế	độ	công	hữu	bị	huỷ	bỏ,	bị	phủ	định,



biến	thành	chế	độ	tư	hữu	sau	những	giai	đoạnh	trung	gian	hoặc	dài
hơn	hoặc	ngắn	hơn.	Nhưng	ở	một	giai	đoạn	phát	triển	cao	hơn	của
nông	nghiệp,	đạt	được	nhờ	bản	thân	chế	độ	tư	hữu	về	ruộng	đất,	thì
ngược	lại,	chính	chế	độ	tư	hữu	về	ruộng	đất,	thì	ngược	lại,	chính	chế
độ	tư	hữu	lại	trở	thành	một	trở	ngại	cho	sản	xuất,	-	như	trường	hợp
chế	độ	chiễm	hữu	ruộng	đất	nhỏ	cũng	như	chế	độ	chiễm	hữu	ruộng
đất	lớn	ngày	nay.	Do	đó	mà	tất	yếu	phải	nảy	ra	cái	yêu	cầu	:	phủ	định
cả	chế	độ	tư	hữu	về	ruộng	đất,	biến	nó	trở	lại	thành	chế	độ	công	hữu.
Nhưng	yêu	cầu	này	không	có	nghĩa	là	khôi	phục	lại	chế	độ	công	hữu
nguyên	 thuỷ	 trước	kia,	mà	 là	 lập	nên	một	hình	 thức	cao	hơn,	phát
triển	hơn	nhiều	của	chế	độ	sở	hữu	chung,	nó	không	những	không	trở
thành	một	chướng	ngại	cho	sản	xuất,	mà	trái	lại,	lần	đầu	tiên	sẽ	giải
phóng	cho	sản	xuất	và	cho	phép	sản	xuất	có	thể	lợi	dụng	được	đầy
đủ	những	phát	hiện	về	hoá	học	và	những	sáng	chế	về	cơ	học	hiện
đại.

Hay	một	thí	dụ	khác	nữa.	Triết	học	cổ	đại	là	một	thứ	chủ	nghĩa
duy	vật	nguyên	thuỷ,	 tự	phát.	Với	 tư	cách	 là	một	chủ	nghĩa	duy	vật
như	vậy	thì	nó	không	thể	giải	thích	rõ	được	quan	hệ	giữa	tư	duy	và
vật	chất.	Những	sự	cần	thiết	phải	làm	sáng	tỏ	vấn	đề	đó	đã	dẫn	đến
học	thuyết	về	một	 linh	hồn	có	thể	tách	rời	khỏi	 thể	xác,	rồi	đến	chỗ
quả	quyết	rằng	linh	hồn	ấy	là	bất	diệt,	cuối	cùng	đến	nhất	thần	giáo.
Thế	 là	chủ	nghĩa	duy	vật	cổ	đại	đã	bị	chủ	nghĩa	duy	 tâm	phủ	định.
Nhưng	 trong	sự	phát	 triển	về	sau	của	 triết	học,	 chủ	nghĩa	duy	 tâm
cũng	không	đứng	vững	được	và	bị	 chủ	nghĩa	duy	vật	hiện	đại	phủ
định.	Chủ	nghĩa	duy	vật	hiện	đại	này	-	phủ	định	cái	phủ	định	-	không
phải	chỉ	 là	sự	phục	hồi	đơn	giản	chủ	nghĩa	duy	vật	cũ,	mà	đã	đưa
thêm	vào	những	nền	móng	bền	lâu	của	chủ	nghĩa	duy	vật	cũ	tiến	bộ
nội	dung	tư	tưởng	của	hai	nghìn	năm	phát	triển	của	triết	học	và	của
khoa	 học	 tự	 nhiên,	 cũng	 như	 nội	 dung	 tư	 tưởng	 của	 bản	 thân	 hai
nghìn	năm	lịch	sử	đó	nữa.	Nói	chung,	đây	không	còn	là	một	triết	học
nữa,	mà	 chỉ	 là	một	 thế	 giới	 quan,	 nó	 không	 cần	 phải	 được	 chứng
thực	 và	 biểu	 hiện	 thành	một	 khoa	 học	 riêng	 về	 các	 khoa	 học	 hiện
thực.	Như	 vây	 là	ở	 đây,	 triết	 học	 đã	 được	 "xoá	 bỏ",	 nghĩa	 là	 "vừa
được	khắc	phục,	vừa	được	bảo	tồn"	;	được	khắc	phục	về	hình	thức,
được	bảo	tồn	về	nội	dung	hiện	thực.	Như	vậy	là	ở	chỗ	nào	ông	Đuy-
rinh	chỉ	 thấy	có	"chơi	chữ"	thì	khi	nhìn	kỹ	hơn	người	ta	 lại	 thấy	một
nội	dung	thực	hiện.

Cuối	 cùng,	 ngay	 đến	 thuyết	 bình	 đẳng	 của	 Rousseau,	 -	 mà
học	thuyết	Đuy-rinh	chỉ	là	bản	sao	lại	mờ	nhạt,	méo	mó,	-	cũng	không
thể	nào	xây	dựng	được	nếu	không	có	sự	phủ	định	cái	phủ	định	theo
kiểu	Hegel	 làm	bà	đỡ,	hơn	nữa,	đây	 lại	 là	gần	hai	mươi	năm	trước



khi	Hegel	ra	đời.	Và	thuyết	đó	tuyệt	nhiên	chẳng	hề	lấy	thế	làm	xấu
hổ,	và	ngay	trong	lần	trình	bày	đầu	tiên,	nó	cũng	đã	gần	như	cố	ý	phô
trương	 cái	 dấu	 tích	 của	 nguồn	 gốc	 biện	 chứng	 của	 nó.	 Khi	 còn	 ở
trạng	 thái	 tự	nhiên	 và	dã	man,	 con	người	 ta	 đều	bình	đẳng	 ;	 và	 vì
Rousseau	coi	ngôn	ngữ	như	là	một	sự	bóp	méo	trạng	thái	tự	nhiên,
nên	ông	ta	hoàn	toàn	có	lý	khi	đem	sự	bình	đẳng	giữa	các	động	vật
trong	giới	hạn	cùng	một	 loài	áp	dụng	cả	cho	con	người	 -	động	vật,
mới	đây	đã	được	Haeckel	phân	loại	theo	kiểu	giả	thiết	thành	những

Alali,	 nghĩa	 là	 những	 con	 người	 không	 có	 ngôn	 ngữ	
[50]

.	 Nhưng
những	con	người	-	động	vật	bình	đẳng	ấy	lại	hơn	các	động	vật	khác
ở	chỗ	 là	 có	một	đặc	 tính	 :	 khả	năng	đạt	 đến	hoàn	 thiện,	 khả	năng
phát	triển	hơn	nữa	:	và	đó	là	nguyên	nhân	của	sự	bất	bình	đẳng.	Như
vậy	Rousseau	coi	việc	nảy	sinh	sự	bất	bình	đẳng	 là	một	bước	tiến.
Nhưng	bước	tiến	này	có	tính	chất	đối	kháng	nó	đồng	thời	cũng	là	một
bước	lùi.

"Tất	 cả	 những	bước	 tiến	 tiếp	 theo"	 (vượt	 qua	 trạng	 thái	 ban
đầu)	"về	bên	ngoài	cũng	là	bấy	nhiêu	bước	đi	đến	sự	hoàn	thiện	của
cá	nhân	nhưng	kỳ	 thực	thì	đi	đến	sự	suy	 tàn	của	 loài...	Nghề	 luyện
kim	và	nghề	nông	là	hai	nghề	mà	sự	phát	minh	ra	đã	gây	nên	cuộc
cách	mạng	lớn	lao	đó"	(Việc	biến	rừng	nguyên	thuỷ	thành	đất	 trồng
trọt,	nhưng	đồng	thời	nạn	nghèo	khổ	và	nô	dịch	cũng	sinh	ra	vì	chế
độ	sở	hữu).	"Đối	với	nhà	thơ	thì	vàng	và	bạc,	nhưng	đối	với	nhà	triết
học	thì	chính	sắt	và	lúa	đã	làm	cho	người	trở	thành	văn	minh	và	làm

cho	loài	người	mai	một"	
[51]

.
Mỗi	bước	tiến	mới	của	văn	minh	đồng	thời	cũng	là	một	bước

tiến	mới	của	sự	bất	bình	đẳng.	Tất	cả	những	thiết	chế	mà	xã	hội	ra
đời	cùng	với	văn	minh	đã	đem	lại	cho	mình,	đều	biến	hành	cái	đối	lập
với	mục	đích	ban	đầu	của	chúng.

"Không	thể	chối	cãi	được	rằng	nhân	dân	lập	ra	những	vương
công	là	để	bảo	vệ	tự	do	cho	mình	chứ	không	phải	là	để	nô	dịch	mình,
và	đó	chính	là	đạo	luật	cơ	bản	của	mọi	pháp	quyền	nhà	nước".

Tuy	vậy,	những	vương	công	ấy	nhất	định	sẽ	trở	thành	những
kẻ	áp	bức	nhân	dân	và	tăng	cường	sự	áp	bức	đó	đến	một	điểm	mà
sự	bất	bình	đẳng,	bị	đẩy	tới	chỗ	tột	cùng	của	nó,	lại	biến	thành	cái	đối
lập	 với	 nó,	 trở	 thành	 nguyên	 nhân	 của	 bình	 đẳng	 :	 trước	mặt	 bạo
chúa,	tất	cả	mọi	người	đều	ngang	nhau,	cụ	thể	là	ngang	với	con	số
không.

"Đây	là	mức	tột	cùng	của	sự	bất	bình	đẳng,	là	điểm	cuối	cùng
khép	kín	vòng	tròn	và	tiếp	cận	với	điểm	mở	đầu	vòng	tròn	:	ở	đây,	tất



cả	 các	 tư	 nhân	 đều	 trở	 thành	 bình	 đẳng	 với	 nhau,	 bởi	 vì	 họ	 đều
chẳng	là	gì	hết	và	các	thần	dân	không	có	một	luật	lệ	nào	khác	ngoài	ý
muốn	của	chủ".	Nhưng	bạo	chúa	chỉ	 là	chúa	khi	nào	hắn	còn	dùng
được	 bạo	 lực,	 vì	 vậy	 "chừng	 nào	 người	 ta	 tống	 cổ	 hắn	 đi	 thì	 hắn
không	còn	có	thể	than	phiền	gì	bạo	lực	cả...	Bạo	lực	duy	trì	hắn,	bạo
lực	lật	đổ	hắn,	mọi	việc	đều	xảy	ra	đúng	như	trật	tự	tự	nhiên	đã	định".

Và	như	vậy	là	bất	bình	đẳng	lại	biến	thành	bỉnh	đẳng,	nhưng
không	 phải	 thành	 cái	 bình	 đẳng	 tự	 phát	 cũ	 của	 con	 người	 nguyên
thuỷ	không	có	ngôn	ngữ,	mà	là	bình	đẳng	cao	hơn	của	khế	ước	xã
hội.	Kẻ	đi	áp	bức	bị	áp	bức	trở	lại.	Đây	là	phủ	định	cái	phủ	định.

Như	vậy	là	trong	vấn	đề	này	ngay	ở	Rousseau	chúng	ta	cũng
đã	thấy	có	một	lối	suy	nghĩa	không	những	giống	hệt	lối	suy	nghĩa	của
Mác	 trong	bộ	 "Tư	bản",	mà	ngay	cả	về	chi	 tiết,	 còn	có	cả	một	 loạt
những	 lối	 nói	biện	chứng	đúng	như	 thế	mà	Mác	vẫn	dùng	 :	những
quá	 trình	 xét	 theo	 bản	 chất	 của	 chúng	 thì	 có	 tính	 chất	 đối	 kháng,
chứa	đựng	mâu	thuẫn	;	sự	chuyển	hoá	của	một	cực	thành	cái	đối	lập
với	nó	;	sau	cùng	phủ	định	cái	phủ	định	với	tư	cách	là	hạt	nhân	của
toàn	bộ.	Do	đó,	nếu	năm	1754,	Rousseau	chưa	có	thể	nói	được	cái
tiếng	 lóng	 của	Hegel,	 thì	 16	 năm	 trước	 khi	 Hegel	 ra	 đời,	 Rouseau
cũng	đã	bị	nhiễm	nặng	cái	bệnh	dịch	của	Hegel,	tức	biện	chứng	của
mâu	thuẫn	học	thuyết	về	Logos,	 thần	học	v.v...	Và	khi	ông	Đuy-rinh
vận	 dụng	 hai	 con	 người	 đầy	 thắng	 lợi	 của	 ông	 ta	 trong	 việc	 tầm
thường	hoá	thuyết	bình	đẳng	của	Rousseau	thì	ông	ta	đã	rơi	vào	một
mặt	nghiêng	và	 từ	đó	 tuột	 thẳng	vào	đôi	cánh	 tay	của	phủ	định	cái
phủ	 định	 một	 cách	 không	 thể	 nào	 cưỡng	 lại	 được.	 Cái	 trạng	 thái
trong	đó	sự	bình	đẳng	giữa	hai	người	nảy	nở,	được	 trình	bày	như
một	chế	độ	lý	tưởng	và	được	gọi	là	"trạng	thái	ban	đầu"	ở	trang	271
quyển	"Triết	học".	Nhưng	theo	như	ở	trang	279	thì	trạng	thái	ban	đầu
này	nhất	định	phải	bị	"chế	độ	cướp	bóc"	xoá	bỏ,	-	đó	là	sự	phủ	định
thứ	nhất.	Nhưng	hiện	nay,	nhờ	có	triết	học	hiện	thực,	chúng	ta	đã	đi
tới	chỗ	xoá	bỏ	chế	độ	cướp	bóc	và	thay	nó	bằng	công	xã	kinh	tế	xây
dựng	trên	cơ	sở	bình	đẳng	do	ông	Đuy-rinh	đã	phát	minh	ra,	-	đó	là
phủ	định	cái	phủ	định,	bình	đẳng	ở	một	mức	cao	hơn.	Thật	 là	một
cảnh	 tượng	 thú	 vị,	mở	 rộng	 được	 tầm	mắt	một	 cách	 tốt	 đẹp	 :	 bản
thân	ông	Đuy-rinh	con	người	cao	quý	ấy,	tự	mình	lại	phạm	vào	cái	tội
tày	trời	là	phủ	định	cái	phủ	định	!.

Vậy	phủ	định	cái	 phủ	định	 là	gì	 ?	Là	một	quy	 luật	phát	 triển
cực	kỳ	phổ	biến	và	chính	vì	vậy	mà	có	một	tầm	quan	trọng	và	một	ý
nghĩa	cực	kỳ	to	lớn,	của	tự	nhiên,	của	lịch	sử	và	của	tư	duy	;	một	quy
luật,	như	ta	đã	thấy,	có	giá	trị	 trong	giới	động	vật	và	thực	vật,	trong
địa	chất	học,	toán	học,	lịch	sử,	triết	học,	mà	ngay	bản	thân	ông	Đuy-



rinh,	mặc	 dầu	 tất	 cả	 sự	 chống	 đối	 ngoan	 cố	 của	 ông	 ta,	 vẫn	 buộc
phải	tuân	theo	với	cách	thức	riêng	của	ông	ta	mà	không	hề	hay	biết.
Lẽ	dĩ	nhiên	là	tôi	còn	chưa	nói	gì	đến	cái	quá	trình	phát	triển	đặc	thù
mà	hạt	đại	mạch	chẳng	hạn	đã	trải	qua	từ	lúc	nẩy	mầm	cho	đến	lúc
thành	cây	nảy	hạt	rồi	chết	đi,	khi	nói	rằng	đó	là	phủ	định	cái	phủ	định.
Vì	vậy	phép	tính	tích	phân	cũng	là	phủ	định	các	phủ	định.	Nghĩa	là,
khi	tự	giới	hạn	trong	việc	khẳng	định	một	cách	chung	chung	đó,	tôi	sẽ
có	thể	khẳng	định	một	điều	vô	nghĩa	là	quá	trình	sống	của	thân	cây
đại	mạch	là	phép	tính	tích	phân,	hoặc	thậm	chí	 là	chủ	nghĩa	xã	hội.
Nhưng	đó	chỉ	 là	cái	mà	bọn	siêu	hình	 luôn	 luôn	đem	gán	cho	phép
biện	 chứng.	Khi	 tôi	 nói	 rằng	 tất	 cả	 các	quá	 trình	đó	đều	 là	 sự	phủ
định	cái	phủ	đinh,	tức	là	tôi	bao	quát	tất	cả	các	quá	trình	đó	vào	trong
một	quy	 luật	vận	động	 thống	nhất	ấy,	và	chính	vì	 thế	mà	 tôi	không
chú	ý	đến	những	đặc	điểm	của	mỗi	quá	trình	đặc	biệt	riêng	rẽ.	Nhưng
phép	biện	chứng	chẳng	qua	chỉ	là	môn	khoa	học	về	những	quy	luật
phổ	biến	của	sự	vận	động	và	sự	phát	triển	của	tự	nhiên,	của	xã	hội
loại	người	và	của	tư	duy.

Người	 ta	cũng	có	thể	cãi	 lại	 rằng	:	cái	phủ	định	ở	đây	không
phải	là	phủ	định	thật	sự	;	tôi	cũng	phủ	định	một	hạt	đại	mạch	khi	tôi
xay	nó	ra,	phủ	định	một	con	sâu	khi	tôi	xéo	nát	nó,	phủ	định	một	số
dương	a	khi	tôi	gạch	bỏ	nó,	v.v...	Hay	là	tôi	phủ	định	câu	:	hoa	hồng
là	một	hoa	hồng,	khi	tôi	nói	:	hoa	hồng	không	phải	là	một	hoa	hồng	;
và	 kết	 quả	 sẽ	 ra	 sao	 khi	 tôi	 lại	 phủ	 định	 cái	 phủ	 định	 đó	 và	 nói	 :
nhưng	hoa	hồng	vẫn	là	một	hoa	hồng	?	-	Trên	thực	tế	những	lời	phản
đối	này	là	những	lý	 lẽ	chủ	yếu	của	bọn	siêu	hình	để	chống	lại	phép
biện	chứng,	và	cũng	hoàn	toàn	xứng	đáng	với	lối	suy	nghĩa	bạn	chế
ấy.	Phủ	định	trong	phép	biện	chứng	không	phải	chỉ	có	nghĩa	là	nói	:
không,	hoặc	giả	tuyên	bố	rằng	một	sự	vật	không	tồn	tại,	hay	phá	huỷ
sự	vật	ấy	theo	một	cách	nào	đó.	Spinoza	cũng	đã	từng	nói	:	Omnis
determinatio	 est	 negatio,	mọi	 sự	 giới	 hạn	 hay	 quy	 định	 cũng	 đồng

thời	là	một	sự	phủ	định	
[52]

.	Tiếp	nữa,	phương	thức	phủ	định	ở	đây
được	quyết	định,	một	là,	bởi	tính	chất	chung	của	quá	trình,	và	hai	là
bởi	bản	chất	đặc	thù	của	quá	trình.	Không	những	tôi	phải	phủ	định,
mà	còn	phải	xoá	bỏ	sự	phủ	định	ấy	một	lần	nữa.	Do	đó	tôi	phải	thiết
lập	sự	phủ	định	thứ	nhất	như	thế	nào	để	cho	sự	phủ	định	thứ	hai	vẫn
sẽ	còn	hay	có	thể	có	được.	Nhưng	làm	thế	nào	để	đạt	đến	điều	ấy	?
Cái	đó	là	tuỳ	theo	bản	chất	đặc	biệt	của	mỗi	trường	hợp	riêng	rẽ.	Nếu
tôi	nghiền	nát	một	hạt	đại	mạch,	hay	xéo	chết	một	con	sâu,	thì	đúng
là	tôi	đã	hoàn	thành	bước	thứ	nhất,	nhưng	tôi	đã	làm	cho	bước	thứ
hai	không	thể	có	được.	Do	đó,	đối	với	mỗi	loại	sự	vật	cũng	như	đối



với	mỗi	 loại	quan	niệm	và	khái	niệm,	đều	có	phương	thức	phủ	định
riêng	của	nó,	một	sự	phủ	định	như	 thế	để	có	 thể	có	được	sự	phát
triển.	 Trong	 phép	 tính	 những	 đại	 lượng	 vô	 cùng	 bé,	 việc	 phủ	 định
diễn	 ra	 khác	 với	 khi	 thành	 lập	những	 luỹ	 thừa	dương	 từ	những	 số
căn	âm.	Phải	học	tập	điều	này,	cũng	như	mọi	điều	khác.	Nếu	chỉ	biết
rằng	 thân	 cây	 đại	mạch	 và	 phép	 tính	 những	đại	 lượng	 vô	 cùng	bé
được	bao	quát	trong	khái	niệm	phủ	định	cái	phủ	định,	tôi	vẫn	không
thể	 giống	 đại	 mạch	 thành	 công,	 mà	 cũng	 chẳng	 làm	 được	 tính	 vi
phân	và	tính	tích	phân,	cũng	như	nếu	chỉ	biết	những	quy	luật	về	sự
quy	định	thanh	âm	bằng	kích	thước	của	dây	đàn,	 tôi	vẫn	không	thể
chơi	đàn	vĩ	cầm	ngay	được.	-	Nhưng	rõ	ràng	là	nếu	phủ	định	cái	phủ
định	chỉ	là	cái	trò	trẻ	con	-	cứ	viết	ra	số	a	rồi	lại	xoá	nó	đi,	hay	là	lần
lượt	nói	rằng	một	cái	hoa	hồng	là	hoa	hồng	rồi	lại	nói	rằng	nó	không
phải	là	hoa	hồng,	thì	ngoài	cái	ngu	xuẩn	của	một	kẻ	tiến	hành	cái	trò
chơi	tẻ	ngắt	ấy,	người	ta	chẳng	rút	ra	được	một	cái	gì	hết.	Và	tuy	vậy
bọn	 siêu	 hình	 vẫn	 muốn	 làm	 cho	 chúng	 ta	 tin	 rằng	 nếu	 chúng	 ta
muốn	thực	hiện	sự	phủ	định	cái	phủ	định	thì	phải	làm	như	thế	mới	là
đúng.

Thế	 là	 một	 lần	 nữa,	 chính	 ông	 Đuy-rinh	 chứ	 chẳng	 phải	 ai
khác,	lại	đánh	lừa	chúng	ta	khi	ông	ta	quyết	đoán	rằng	phủ	định	cái
phủ	định	là	một	phép	loại	suy	kỳ	quái	do	Hegel	phát	minh	ra,	lấy	trong
lĩnh	vực	tôn	giáo	và	xây	dựng	trên	lịch	sử	của	tội	tổ	tông	và	của	sự
chuộc	tội.	Từ	lâu	người	ta	đã	suy	nghĩ	một	cách	biện	chứng	trước	khi
biết	biện	chứng	là	cái	gì,	cũng	như	họ	đã	nói	văn	xuôi	từ	lâu,	trước
khi	từ	"văn	xuôi"	xuất	hiện.	Quy	luật	phủ	định	cái	phủ	định,	được	thực
hiện	một	 cách	 không	 có	 ý	 thức	 trong	 tự	 nhiên	 và	 trong	 lịch	 sử,	 và
trước	khi	 còn	được	nhận	 thức,	nó	cũng	diễn	 ra	một	cách	không	 tự
giác	cả	trong	đầu	óc	chúng	ta	nữa,	-	quy	luật	đó	lần	đầu	tiên	đã	đươc
Hegel	nêu	lên	một	cách	nổi	bật.	Và	nếu	ông	Đuy-rinh	muốn	tự	mình
làm	theo	quy	luật	đó	một	cách	lén	lút	và	chỉ	có	cái	tên	gọi	là	làm	cho
ông	 ta	 khó	 chịu,	 thì	 ông	 ta	 cứ	việc	đi	 tìm	một	 cái	 tên	gọi	 hay	hơn.
Nhưng	nếu	không	ta	lại	muốn	gạt	bỏ	bản	thân	thực	chất	của	sự	việc
đó	ra	khỏi	tư	duy,	thì	trước	hết	xin	ông	ta	hãy	làm	ơn	bỏ	nó	ra	khỏi	tự
nhiên	 và	 lịch	 sử	 đi	 đã,	 và	 xin	 ông	 hãy	 phát	minh	 ra	một	môn	 toán
trong	đó	-	a	x	-	a	không	phải	là	+	a2,	và	trong	đó	vi	phân	và	tích	phân
đều	bị	cấm,	nếu	ai	không	tuân	theo	sẽ	bị	phạt.
	



XIV.	Kết	luận

	 Chúng	 ta	đã	kết	 thúc	phần	 triết	học;	 còn	những	điều	bịa	đặt
khác	về	 tương	 lai	ở	 trong	cuốn	 "Giáo	 trình"	 thì	chúng	 ta	sẽ	bàn	 tới
xem	xét	việc	ông	Đuy-rinh	 làm	đảo	 lộn	chủ	nghĩa	xã	hội.	Ông	Đuy-
rinh	 đã	 hứa	 với	 chúng	 ta	 cái	 gì	 ?	 Tất	 cả.	 Và	 ông	 ta	 đã	 giữ	 được
những	lời	hứa	nào	?	Chẳng	có	gì	hết.	"Những	nhân	tố	của	một	triết
học	hiện	 thực,	 và	do	đó	cũng	hướng	về	hiện	 thực	của	 tự	nhiên	và
của	đời	sống"	một	"thế	giới	quan	hết	sức	khoa	học",	"những	tư	tưởng
sáng	tạo	ra	hệ	thống",	và	tất	cả	những	thành	tích	khác	của	ông	Đuy-
rinh	mà	chính	ông	ta	đã	làm	rùm	beng	bằng	những	lời	lẽ	hết	sức	hoa
mỹ,	bất	cứ	về	mặt	nào	cũng	đều	 là	sự	bịp	bợm	thuần	 tuý.	Đồ	 thức
luận	vũ	trụ,	"quy	định	một	cách	chắc	chắn	những	hình	thức,	cơ	bản
của	tồn	tại	mà	không	hề	làm	tổn	hại	chút	nào	đến	tính	chất	sâu	sắc
của	tư	tưởng",	hoá	ra	chỉ	là	một	bản	sao	lại	một	cách	vô	cùng	hời	hợt
lô-gích	học	của	Hegel,	và	cùng	với	 lô-gich	học	này	nó	chia	xẻ	điều
mê	tín	cho	rằng	những	"hình	 thức	cơ	bản"	ấy,	hay	những	phạm	trù
lô-gích,	có	một	sự	tồn	tại	đầy	bí	ẩn	ở	một	chỗ	nào	đó	trước	khi	có	thế
giới	 và	 bên	 ngoài	 thế	 giới,	 và	 phải	 được	 "ứng	 dụng"	 vào	 thế	 giới.
Triết	 học	 về	 tự	 nhiên	 đã	 cung	 cấp	 cho	 chúng	 ta	 một	 môn	 học	 về
nguồn	gốc	vũ	 trụ	mà	điểm	xuất	phát	 là	"một	 trạng	thái	bất	biến	của
vật	chất",	một	trạng	thái	mà	người	ta	chỉ	có	thể	quan	niệm	được	nhờ
một	sự	lẫn	lộn	không	thể	cứu	vãn	được	về	mối	liên	hệ	giữa	vật	chất
và	vận	động,	và	hơn	nữa,	chỉ	khi	nào	người	ta	thừa	nhận	một	thượng
đế	nhân	cách	hoá	đứng	bên	ngoài	thế	giới,	chỉ	có	thượng	đế	này	mới
có	thể	làm	cho	trạng	thái	ấy	chuyển	sang	vận	động	được.	Khi	nghiên
cứu	giới	tự	nhiên	hữu	cơ,	sau	khi	vứt	bỏ	thuyết	đấu	tranh	để	sinh	tồn
và	 thuyết	đào	 thải	 tự	nhiên	của	Darwin,	 coi	đó	 là	 "một	 liều	 thú	 tính
khá	mạnh	nhằm	chống	lại	nhân	tính",	triết	học	hiện	thực	lại	buộc	phải
đưa	những	thuyết	ấy	vào	bằng	cửa	sau,	coi	đó	là	những	nhân	tố	tác
động	 trong	 giới	 tự	 nhiên,	 mặc	 dầu	 đó	 là	 những	 nhân	 tố	 thứ	 yếu.
Ngoài	ra,	triết	học	hiện	thực	ấy	lại	có	được	một	dịp	để	chứng	tỏ	trong
lĩnh	vực	sinh	vật	học,	một	sự	ngu	dốt	đến	mức	là	hiện	nay,	-	kể	từ	khi
người	 ta	không	 thể	 tránh	không	nghe	những	bản	báo	cáo	phổ	biến
khoa	học	được	nữa,	người	ta	phải	đốt	đuốc	lên	ban	ngày	mới	có	thể
tìm	thấy	được	một	sự	ngu	dốt	như	thế	ngay	trong	số	những	cô	tiểu
thư	thuộc	các	tầng	lớp	có	học	thức.	Về	mặt	đạo	đức	và	pháp	quyền,
khi	tầm	thường	hoá	Rousseau,	triết	học	đó	cũng	chẳng	may	mắn	gì
hơn	 là	 trước	khi	nó	đã	 tầm	 thường	hoá	Hegel,	 và	về	mặt	 luật	học,



mặc	dầu	mọi	 lời	quả	quyết	đều	ngược	lại,	nó	đã	bộc	lộ	một	sự	ngu
dốt	mà	chỉ	hoạ	hoằn	lắm	người	ta	mơi	thấy	được	trong	số	những	nhà
luật	học	tầm	thường	nhất,	kiểu	cũ	ở	nước	Phổ.	Triết	học	ấy	"không
thừa	nhận	một	 chân	 trời	nào	có	 thể	nhìn	 thấy	được	một	 cách	giản
đơn",	song	về	mặt	pháp	học,	thì	nó	lại	lấy	làm	thoả	mãn	với	một	chân
trời	 hiện	 thực	 khớp	 với	 khu	 vực	mà	 bộ	 luật	 Phổ	 có	 hiệu	 lực.	 Còn
"những	đất	và	trời	của	tự	nhiên	bên	ngoài	và	bên	trong"	mà	triết	học
ấy	hứa	hẹn	sẽ	vạch	ra	cho	chúng	ta	thấy	trong	sự	vận	động	làm	đảo
lộn	một	cách	mạnh	mẽ	của	nó,	thì	chúng	ta	vẫn	uổng	công	chờ	đợi,
cũng	như	chúng	ta	vẫn	uổng	công	chờ	đợi	"những	chân	lý	tuyệt	đỉch
cuối	cùng"	và	cái	"cơ	bản	tuyệt	đối".	Nhà	triết	học	mà	phương	thức	tư
duy	 là	 "gạt	bỏ	mọi	mưu	 toan	 thiên	về	một	 thế	giới	quan	bị	hạn	chế
một	cách	chủ	quan",	đã	tỏ	ra	là	không	những	bị	hạn	chế	về	mặt	chủ
quan	do	những	hiểu	biết	cực	kỳ	thiếu	sót	như	chúng	ta	đã	chỉ	rõ,	do
phương	thức	tư	duy	siêu	hình	thiển	cận	và	sự	tự	tán	dương	lố	bịch
của	ông	ta,	mà	thậm	chí	còn	do	cả	những	ý	kiến	kỳ	quặc	ấu	trĩ	của	cá
nhân	ông	ta	nữa.	Ông	ta	không	thể	nào	dựng	lên	được	cái	triết	học
hiện	thực	của	mình	mà	trước	đó	lại	không	áp	đặt	cho	toàn	thể	nhân
loại	còn	lại	kể	cả	người	Do	-	thái,	-	với	tư	cách	là	một	điều	luật	có	giá
trị	phổ	biến	-	sự	ghê	tởm	của	ông	ta	đối	với	thuốc	lá,	đối	với	những
con	mèo	và	những	người	Do	-	 thái.	"Quan	điểm	thực	sự	phê	phán"
của	ông	ta	đối	với	kẻ	khác	là	ở	chỗ	khăng	khăng	gán	cho	người	khác
những	điều	mà	họ	không	bao	giờ	nói,	những	điều	bịa	đặt	của	chính
bản	 thân	 ông	Đuy-rinh.	Những	 suy	 luật	 loãng	 như	 cháo	 bố	 thí	 của
ông	ta	về	những	đề	tài	Phi	-	li	-	xtanh,	giải	thích	cho	ta	rõ	tại	sao	ông
ta	lại	căm	giận	Faust	của	Goethe.	Dĩ	nhiên	là	không	thể	tha	thứ	cho
Goethe	được,	vì	nhà	 thơ	đã	chọn	cái	 tên	Faust	vô	đạo	đức	ấy	 làm
nhân	vật	chính	chứ	không	chọn	nhà	 triết	học	hiện	 thực	nghiêm	 túc
như	Wagner,	-	Tóm	lại,	nói	theo	lối	nói	của	Hegel,	triết	học	hiện	thực,
nhìn	về	 toàn	bộ,	 là	 "chất	cặn	nhạt	nhẽo	nhất	của	nền	 triết	học	khai
thác	 của	 nước	 Đức"	 ;	 chất	 cặn	 mà	 sự	 loãng	 thuếch	 và	 sự	 tầm
thường	trong	suốt	của	nó	có	vẻ	dày	đặc	hơn	và	đục	ngầu	lên	chỉ	là	vì
tác	giả	đã	trộn	lẫn	vào	trong	đó	những	mẩu	câu	có	tính	chất	tiên	tri.
Và	khi	chúng	ta	đọc	hết	quyển	sách,	chúng	ta	vẫn	thấy	mình	chẳng
hiểu	biết	hơn	gì	trước,	và	chúng	ta	buộc	phải	thú	nhận	rằng	"phương
thức	tư	duy	mới",	"những	kết	luận	và	những	quan	điểm	độc	đáo	một
cách	triệt	để"	và	"những	tư	tưởng	sáng	tạo	ra	hệ	thống"	quả	thật	đã
đem	 lại	 cho	 chúng	 ta	 nhiều	 điều	 phi	 lý	mới,	 nhưng	 không	 đem	 lại
được	một	dòng	nào	cho	chúng	ta	có	thể	học	được	một	cái	gì.	Vậy	mà
con	người	ấy,	khua	chiêng	dóng	trống	để	ca	tụng	những	trò	ảo	thuật
và	những	món	hàng	của	mình	chẳng	kém	gì	một	kẻ	bán	hàng	rong



tầm	thường	nhất	ở	chợ,	và	đằng	sau	những	từ	to	lớn	ấy	chẳng	có	cái
gì	cả,	thật	là	không	có	cái	gì	cả,	-	chính	cái	con	người	ấy	lại	dám	gọi
những	 người	 như	 Fichte,	 Schelling	 và	 Hegel	 là	 bịp	 bợm	 (thế	 mà
người	 nhỏ	 nhất	 trong	 ba	 người	 này	 so	 với	 anh	 ta	 thì	 cũng	 là	một
người	khổng	lồ	rồi	đấy).	Người	bịp	bợm	thật	ư	?	Quả	thật	là	bịp	bợm
-	nhưng	là	ai	kia	chứ	?
	



Phần	thứ	hai:	Kinh	tế	chính	trị	học

		



I.	Đối	tượng	và	phương	pháp

	 Khoa	 kinh	 tế	 chính	 trị,	 theo	 nghĩa	 rộng	 nhất,	 là	 khoa	 học
nghiên	cứu	những	quy	luật	chi	phối	sự	sản	xuất	và	sự	trao	đổi	những
tư	liệu	sinh	hoạt	vật	chất	trong	xã	hội	loài	người.	Sản	xuất	và	trao	đổi
là	hai	 chức	năng	khác	nhau.	Có	 thể	có	sản	xuất	mà	không	có	 trao
đổi;	 còn	 trao	 đổi	 -	 chính	 vì	 trao	 đổi	 nhát	 thiết	 phải	 là	 trao	 đổi	 sản
phẩm	-	thì	không	thể	có	nếu	không	có	sản	xuất.	Mỗi	chức	năng	trong
hai	chức	năng	xã	hội	đó	đều	chịu	ảnh	hưởng	phần	lớn	là	của	những
tác	động	đặc	biệt,	bên	ngoài,	và	vì	vậy	mà	phần	lớn	cũng	có	những
quy	luật	riêng	và	đặc	biệt	của	nó.	Nhưng	mặt	khác,	hai	chức	năng	đó
luôn	luôn	quy	định	lẫn	nhau	và	ảnh	hưởng	lẫn	nhau	đến	mức	người
ta	có	thể	gọi	hai	chức	năng	đó	là	hoành	độ	và	tung	độ	của	con	đường
cong	kinh	tế.

Những	điều	kiện	 trong	đó	người	 ta	sản	xuất	và	 trao	đổi,	đến
thay	đổi	 theo	 từng	nước,	và	 trong	mỗi	nước,	 lại	 thay	đổi	 theo	 từng
thế	hệ.	Bởi	vậy,	không	thể	có	một	khoa	kinh	tế	chính	trị	duy	nhất	cho
tất	cả	mọi	nước	và	tất	cả	mọi	thời	đại	lịch	sử	được.	Từ	chiếc	cung	và
mũi	tên,	từ	con	dao	bằng	đá	và	những	quan	hệ	trao	đổi	diễn	ra	dưới
hình	 thức	 ngoại	 lệ	 của	 người	 dã	man,	 cho	 đến	 cái	máy	 hơi	 nước
mạnh	nghìn	sức	ngựa,	cho	đến	cái	máy	dệt,	cho	đến	đường	sắt	và
đến	Ngân	hàng	Anh,	có	một	khoảng	cách	rất	lớn.	Người	ở	quần	đảo
Đất	 lửa	chưa	đạt	đến	nền	sản	xuất	hàng	 loạt	và	thương	nghiệp	thế
giới,	mà	cũng	chưa	có	đầu	cơ	kỳ	phiếu	hoặc	hiện	tượng	sở	giao	dịch
bị	phá	sản.	Kẻ	nào	muốn	đưa	những	quy	 luật	giống	nhau	vào	khoa
kinh	tế	chính	trị	của	quần	đảo	Đất	 lửa	và	khoa	kinh	tế	chính	trị	của
nước	Anh	 hiện	 nay	 thì	 kẻ	 đó	 rõ	 ràng	 chẳng	 được	 cái	 gì	 hết	 ngoài
những	điều	chung	chung	tầm	thường	nhất.	Vậy	khoa	kinh	tế	chính	trị,
về	cơ	bản	 là	một	khoa	học	có	tính	chất	 lịch	sử.	Nó	nghiên	cứu	một
vật	liệu	có	tính	chất	lịch	sử,	nghĩa	là	một	vật	liệu	luôn	luôn	biến	đổi;
trước	hết	có	nghiên	cứu	những	quy	luật	đặc	thù	của	từng	giai	đoạn
phát	triển	cá	biệt	của	sản	xuất	và	của	trao	đổi,	và	chỉ	sau	khi	kết	thúc
công	việc	nghiên	cứu	đó	nó	mới	có	thể	xác	lập	một	vài	quy	luật	hoàn
toàn	có	tính	chất	phổ	biến,	thích	dụng	nói	chung	cho	sản	xuất	và	trao
đổi.	 Tuy	 vậy,	 lẽ	 dĩ	 nhiên	 là	 những	 quy	 luật	 thích	 dụng	 cho	 những
phương	 thức	sản	xuất	và	những	hình	 thức	 trao	đổi	nhất	định,	cũng
thích	 dụng	 cho	 tất	 cả	 những	 thời	 kỳ	 lịch	 sử	 nào	 cũng	 có	 những
phương	thức	sản	xuất	và	hình	thức	trao	đổi	như	thế.	Ví	dụ,	cùng	với
việc	dùng	tiền	kim	loại	thì	một	loạt	quy	luật	cũng	phát	huy	tác	dụng,



những	quy	luật	này	vẫn	thích	dụng	cho	tất	cả	mọi	nước	nào	và	mọi
giai	đoạn	 lịch	sử	nào	trong	đó	tiền	kim	 loại	được	dùng	 làm	phương
tiện	trao	đổi.

Cùng	 với	 phương	 thức	 sản	 xuất	 và	 trao	 đổi	 của	một	 xã	 hội
nhất	định	trong	lịch	sử	và	cùng	với	những	tiền	đề	lịch	sử	của	xã	hội
đó,	thì	phương	thức	phân	phối	sản	phẩm	đồng	thời	cũng	đã	cho	sẵn.
Trong	công	xã	thị	tộc	hay	công	xã	nông	thôn	có	chế	độ	công	hữu	về
ruộng	đất,	tất	cả	các	dân	tộc	văn	minh	đều	bước	vào	lịch	sử	cùng	với
công	xã	đó,	hay	với	những	tàn	dư	rất	dễ	nhận	thấy	của	nó,	thì	một	sự
phân	phối	sản	phẩm	khá	đồng	đều	 là	điều	hoàn	 toàn	 tự	nhiên;	nơi
nào	 có	 sự	phân	phối	 sản	phẩm	khá	đồng	đều	 rõ	 rệt	 hơn	giữa	 các
thành	viên,	thì	đó	là	dấu	hiệu	của	bước	đầu	tan	rã	của	công	xã.	Nền
nông	nghiệp	lớn,	cũng	như	nền	công	nghiệp	nhỏ,	đều	có	những	hình
thức	phân	phối	rất	khác	nhau	tuỳ	theo	những	tiền	đề	lịch	sử	làm	cơ
sở	cho	nền	nông	nghiệp	ấy	phát	 triển.	Nhưng	 rõ	 ràng	 là	 nền	nông
nghiệp	lớn	bao	giờ	cũng	quyết	định	một	sự	phân	phối	hoàn	toàn	khác
với	nền	nông	nghiệp	nhỏ;	rõ	ràng	là	nền	nông	nghiệp	lớn	lấy	sự	đối
lập	giai	cấp	làm	tiền	đề	hay	tạo	ra	sự	đối	lập	giai	cấp,	chủ	nô	là	nô	lệ,
lãnh	chúa	và	nông	nô,	nhà	tư	bản	và	công	nhân	 làm	thuê,	còn	nền
nông	nghiệp	nhỏ	thì	hoàn	toàn	không	nhất	thiết	phải	gây	ra	những	sự
phân	 biệt	 giai	 cấp	 giữa	 những	 cá	 nhân	 tham	 gia	 sản	 xuất	 nông
nghiệp,	và	trái	lại	chỉ	riêng	sự	tồn	tại	của	những	sự	phân	biệt	đó	cũng
đã	nói	lên	bước	đầu	tan	rã	của	nền	kinh	tế	tiểu	nông.	Việc	lưu	hành
và	phổ	biến	tiền	kim	loại	ở	trong	một	nước	mà	từ	trước	đến	nay	chỉ
có	nền	kinh	tế	sự	tự	nhiên	ngự	trị	hay	nền	kinh	tế	tự	nhiên	chiếm	ưu
thế,	 thì	 bao	 giờ	 cũng	 gắn	 liền	 với	 một	 sự	 đảo	 lộn	 chậm	 hơn	 hay
nhanh	hơn	của	sự	phân	phối	trước	đây,	hơn	nữa	sự	đảo	lộn	đó	diễn
ra	một	cách	khiến	cho	sự	bất	bình	đẳng	trong	phân	phối	giữa	các	cá
nhân,	tức	là	sự	đối	lập	giữa	kẻ	giàu	và	người	nghèo,	ngày	càng	tăng
thêm.	Nền	thủ	công	nghiệp	phường	hội	địa	phương	thời	trung	cổ	làm
cho	 không	 thể	 có	 những	 nhà	 đại	 tư	 bản	 và	 những	 công	 nhân	 làm
thuê	suốt	đời,	cũng	như	đại	công	nghiệp	hiện	đại,	nền	tín	dụng	hiện
nay	và	sự	phát	 triển	 của	hình	 thức	 trao	đổi	 thích	ứng	với	đại	 công
nghiệp	và	tín	dụng	đó,	tức	là	cạnh	tranh	tự	do,	nhất	thiết	phải	đẻ	ra
hai	giai	cấp	đó.

Nhưng	cùng	với	sự	chênh	lệch	trong	phân	phối,	là	một	luận	cứ
được,	mà	chỉ	có	thể	coi	đó	là	một	triệu	chứng	thôi.	Nói	cho	đúng	ra
nhiệm	vụ	của	khoa	học	kinh	tế	 là	phải	chỉ	 rõ	rừng	những	tệ	nạn	xã
hội	vừa	mới	 lộ	rõ	ra	đó	 là	những	hậu	quả	tất	yếu	của	phương	thức
sản	xuất	hiện	đang	tồn	tại,	nhưng	đồng	thời	cũng	là	những	dấu	hiệu
chứng	tỏ	rằng	phương	thức	sản	xuất	đó	bắt	đầu	tan	rã;	và	trong	cái



hình	thức	vận	động	kinh	tế	đang	tan	rã,	phát	hiện	ra	được	những	yếu
tố	của	tổ	chức	sản	xuất	và	trao	đổi	tương	lai,	mới,	sẽ	xoá	bỏ	những
tệ	nạn	đó.	Sự	phẫn	nộ	làm	ra	các	nhà	thơ	là	sự	phẫn	nộ	hoàn	toàn
chính	 đáng	 trong	 việc	mô	 tả	 những	 tệ	 nạn	 đó	 hay	 trong	 việc	 công
kích	những	kẻ	ca	ngợi	sự	hoà	hợp	phủ	nhận	hay	tô	son	điểm	phấn
cho	 những	 tệ	 nạn	 đó	 nhằm	 phục	 vụ	 cho	 giai	 cấp	 thống	 trị;	 nhưng
trong	mỗi	trường	hợp	nhất	định,	sự	phẫn	nộ	đó	thật	ít	có	ý	nghĩa	biết
bao,	với	 tư	cách	là	một	sự	chứng	minh,	điều	đó	cũng	đã	rõ	qua	cái
sự	 thật	 là	 trong	mỗi	 thời	 đại	 của	 toàn	 bộ	 lịch	 sử	 trước	 đây,	 không
thiếu	gì	vật	liệu	cho	sự	phẫn	nộ	ấy.

Tuy	 nhiên,	 khoa	 kinh	 tế	 chính	 trị,	 với	 tư	 cách	 là	 khoa	 học
nghiên	cứu	những	điều	kiện	và	những	hình	thức	trong	đó	các	xã	hội
khác	nhau	của	loài	người	đã	sản	xuất	và	trao	đổi,	và	trong	đó	những
sản	phẩm	được	phân	phối	một	cách	tương	ứng,	khoa	kinh	tế	chính	trị
theo	nghĩa	rộng	đó	còn	phải	được	sáng	lập	ra.	Cho	đến	nay	những	gì
mà	khoa	học	kinh	tế	đem	lại	cho	chúng	ta,	hầu	như	chỉ	hoàn	toàn	giới
hạn	 trong	 sự	phát	 sinh	 và	 phát	 triển	 của	 phương	 thức	 sản	 xuất	 tư
bản	chủ	nghĩa:	khoa	đó	bắt	đầu	bằng	việc	phê	phán	những	 tàn	dư
của	những	hình	thức	sản	xuất	và	trao	đổi	phong	kiến,	chứng	minh	sự
cần	thiết	phải	thay	thế	những	phương	thức	đó	bằng	những	hình	thức
tư	bản	chủ	nghĩa,	sau	đó	nó	 trình	bày	những	quy	 luật	của	phương
thức	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa	và	những	hình	 thức	 trao	đổi	 tương
ứng	với	phương	thức	sản	xuất	đó	theo	phía	 tích	cực,	nghĩa	 là	 theo
phía	chúng	góp	phần	thúc	đẩy	việc	thực	hiện	những	mục	đích	chung
của	xã	hội,	và	khoa	học	đó	chấm	dứt	bằng	việc	đứng	trên	quan	điểm
xã	 hội	 chủ	 nghĩa	mà	 phê	 phán	 phương	 thức	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ
nghĩa,	tức	là	trình	bảy	những	quy	luật	của	phương	thức	đó	theo	phía
tiêu	cực,	bằng	cách	chứng	minh	rằng	phương	thức	sản	xuất	đó,	do
sự	phát	triển	của	bản	thân	nó,	đang	tiến	nhanh	tới	cái	điểm	ở	đó	nó
tự	 làm	cho	nó	không	 thể	 tồn	 tại	được	nữa.	Sự	phê	phán	đó	chứng
minh	 rằng	 những	 hình	 thức	 sản	 xuất	 và	 trao	 đổi	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa
ngày	càng	trở	thành	một	xiềng	xích	không	thể	chịu	đựng	nổi	đối	với
chính	ngay	 sản	 xuất;	 rằng	phương	 thức	phân	phối,	 do	những	hình
thức	đó	quyết	định	một	cách	tất	yếu,	đã	sản	sinh	ra	một	tình	hình	giai
cấp	ngày	càng	trở	nên	không	sao	chịu	đựng	nổi,	tức	là	một	sự	đối	lập
ngày	 càng	 gay	 gắt	 hơn	 giữa	 những	 nhà	 tư	 bản	 ngày	 càng	 ít	 đi,
nhưng	ngày	lại	càng	giàu	thêm,	với	những	công	nhân	làm	thuê	không
có	của	ngày	càng	đông	đảo	hơn	và	nói	 chung	sống	 trong	một	 tình
cảnh	ngày	càng	tồi	tệ	hơn;	và	cuối	cùng,	chứng	minh	rằng	những	lực
lượng	 sản	 xuất	 đông	 đảo,	 được	 tạo	 ra	 trong	 giới	 hạn	 của	 phương
thức	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa,	những	 lực	 lượng	mà	phương	thức



này	không	thể	chề	ngự	nổi,	chỉ	chờ	đợi	một	xã	hội	được	tổ	chức	để
cùng	nhau	làm	việc	theo	kế	hoạch,	nắm	lấy	để	đảm	bảo	cho	toàn	thể
mọi	 thành	viên	 trong	xã	hội	những	tư	 liệu	sinh	hoạt	và	đảm	bảo	sự
phát	triển	tự	do	các	năng	khiếu	của	họ,	và	như	thế	với	một	mức	độ
ngày	càng	tăng	thêm.

Muốn	phê	phán	nền	kinh	tế	tư	sản	một	cách	toàn	diện,	mà	chỉ
biết	có	hình	 thức	sản	xuất,	 trao	đổi	và	phân	phối	 tư	bản	chủ	nghĩa
thôi	thì	chưa	đủ.	Còn	cần	phải	nghiên	cứu,	dầu	chỉ	là	trên	những	nét
chủ	yếu,	những	hình	 thức	có	 trước	nền	kinh	 tế	ấy	hay	những	hình
thức	còn	đang	tồn	tại	bên	cạnh	nó	trong	những	nước	ít	phát	triển,	và
dùng	 những	 hình	 thức	 đó	 để	 mà	 so	 sánh.	 Từ	 trước	 đến	 nay,	 nói
chung	chỉ	có	Mác	là	đã	nghiên	cứu	và	so	sánh	như	thế,	và	chính	nhờ
sự	nghiên	cứu	đó	của	Mác	mà	chúng	ta	mới	có	được	hầu	hết	tất	cả
những	điều	đã	xác	định	được	từ	trước	tới	nay	trong	lĩnh	vực	nghiên
cứu	về	mặt	lý	luận	nền	kinh	tế	tiểu	tư	sản.

Mặc	dầu	khoa	kinh	tế	chính	trị	 theo	ý	nghĩa	hẹp	đã	xuất	hiện
trong	đầu	óc	những	bậc	 thiên	 tài	 vào	cuối	 thế	 kỷ	XVII,	 nhưng	 theo
cách	trình	bày	chính	diện	của	nó	mà	phái	trọng	nông	và	Adam	Sith	đã
đưa	ra,	thì	về	thực	chất	nó	là	con	đẻ	của	thế	kỷ	XVIII	và	đứng	ngang
hàng	với	những	thành	tựu	của	các	nhà	khai	sáng	lớn	của	nước	Pháp
với	tất	cả	những	ưu	điểm	và	khuyết	điểm	của	thời	đó.	Điều	mà	chúng

tôi	 đã	 nói	 về	 các	 nhà	 khai	 sáng	
[53]

,	 cũng	 có	 thể	 dùng	 để	 nói	 về
những	nhà	kinh	tế	học	thời	đó.	Đối	với	họ,	khoa	học	mới	không	phải
là	biểu	hiện	của	những	điều	kiện	và	nhu	cầu	của	thời	đại	mình,	mà	lại
là	biểu	hiện	của	lý	tính	vĩnh	cửu;	những	quy	luật	của	sản	xuất	và	trao
đổi	mà	khoa	học	đó	đã	phát	hiện	ra	không	phải	là	những	quy	luật	của
một	hình	 thức	do	 lịch	sử	quy	định	của	những	hoạt	động	kinh	 tế	đó,
mà	lại	là	những	quy	luật	vĩnh	cửu	của	tự	nhiên	;	người	ta	rút	những
quy	luật	đó	ra	từ	bản	tính	của	con	người.	Nhưng	con	người	này,	khi
xem	xét	kỹ,	lại	là	người	thị	dân	hạng	trung	hồi	bấy	giờ	đang	ở	trong
quá	trình	chuyển	hoá	thành	nhà	tư	sản,	và	bản	tính	của	anh	ta	là	chế
tạo	và	buôn	bán	trong	những	điều	kiện	hồi	đó	do	lịch	sử	quy	định.

Sau	khi	chúng	ta	đã	làm	quen	khá	đủ	với	"nhà	sáng	lập	có	tính
chất	phê	phán"	 của	chúng	 ta	 là	ông	Đuy-ring	 và	phương	pháp	của
ông	 ta	 rồi,	 thì	chúng	 ta	có	 thể	dễ	dàng	dự	đoán	được	cái	cách	mà
ông	tá	hiểu	khoa	kinh	tế	chính	trị.	Trong	triết	học,	chỗ	nào	mà	ông	ta
không	đơn	thuần	nói	những	điều	nhảm	nhí	(chẳng	hạn	như	trong	triết
học	về	 tự	nhiên)	 thì	quan	điểm	của	ông	 là	sự	xuyên	 tạc	quan	điểm
của	thế	kỷ	XVIII.	Theo	ông	ta,	vấn	đề	không	phải	 là	những	quy	 luật
phát	triển	lịch	sử,	mà	là	những	quy	luật	tự	nhiên,	những	chân	lý	vĩnh



cửu.	 Những	 quan	 hệ	 xã	 hội	 như	 đạo	 đức	 và	 pháp	 luật	 không	 do
những	điều	kiện	lịch	sử	nhất	định	của	từng	thời	đại	một	quyết	định,
mà	lại	do	hai	anh	chàng	nổi	tiếng	quyết	định,	mà	trong	hai	anh	này,
thì	một	anh	hoặc	là	áp	bức	anh	kia,	hoặc	là	không	áp	bức	anh	kia,	đó
là	điều	mà	tiếc	thay	từ	trước	đến	nay	lại	chưa	hề	xảy	ra	bao	giờ.	Bởi
vậy,	chúng	ta	hầu	như	sẽ	không	lầm	nếu	như	chúng	ta	rút	ra	kết	luận
rằng	ông	Đuy-ring	cũng	sẽ	quy	cả	khoa	kinh	tế	chính	trị	thành	những
chân	 lý	 tuyệt	đỉch	cuối	cùng,	 thành	những	quy	 luật	vĩnh	cửu	của	 tự
nhiên,	 thành	 những	 định	 lý	 lặp	 lại,	 rỗng	 tuếch	 không	 có	 nội	 dung,
nhưng	 trong	 lúc	 đó	 thì	 toàn	bộ	nội	 dung	 tích	 cực	 của	 khoa	 kinh	 tế
chính	trị,	 trong	chừng	mực	ông	ta	biết	được,	 lại	được	ông	ta	 lén	 lút
đưa	 trở	 lại	 bằng	cổng	sau	 ;	 rằng	sự	phân	phối,	 với	 tư	cách	 là	một
hiện	tượng	xã	hội	được	ông	ta	rút	ra	không	phải	từ	sản	xuát	và	trao
đổi,	mà	lại	giao	phó	cho	hai	chàng	bất	hủ	của	ông	ta	giải	quyết	một
cách	dứt	khoát.	Và	vì	tất	cả	những	điều	đó	là	những	mánh	lới	cũ	kỹ
mà	chúng	ta	đều	biết	cả	rồi,	cho	nên	ở	đây	chúng	ta	càng	có	thể	nói
được	vắn	tắt	hơn.

Thật	vậy,	ông	Đuy-ring,	ngay	từ	trang	2	
[54]

,	đã	tuyên	bố	với
chúng	ta	rằng.

Khoa	kinh	tế	của	ông	ta	dựa	vào	điều	đã	được	"xác	lập"	trong
"Triết	học"	của	ông,	và	"về	một	vài	điểm	cơ	bản,	thì	khoa	học	kinh	tế
đó	dựa	vào	những	chân	lý	thuộc	loại	cao	hơn,	đã	được	hoàn	thành
rồi,	trong	một	lĩnh	vực	nghiên	cứu	cao	hơn".

Chỗ	nào	cũng	thấy	cái	 tính	chất	khó	chịu	của	sự	tự	tâng	bốc
ấy.	Chỗ	nào	cũng	thấy	sự	đắc	thắng	của	ông	Đuy-ring	về	những	cái
mà	ông	ta	đã	xác	nhận	rồi.	Thật	vậy	đã	hoàn	thành	rồi,	điều	đó	chúng
ta	đã	 thấy	khá	đủ	nhưng	 là	hoàn	 thành	như	người	 ta	 tắt	một	ngọn
nến	đang	bốc	khói.

Ngay	sau	đó,	chúng	ta	lại	thấy
"Những	quy	luật	tự	nhiên	phổ	biến	nhất	của	mọi	nền	kinh	tế"
Như	thế	nghĩa	là	chúng	ta	đã	đoán	đúng.
Nhưng	những	quy	 luật	 tự	nhiên	đó	chỉ	để	cho	người	 ta	hiểu

đúng	lịch	sử	đã	qua	nếu	như	người	ta	"nghiên	cứu	những	quy	luật	đó
dưới	cái	hình	thức	xác	định	hơn	mà	những	kết	quả	của	chúng	nhận
được	nhờ	những	hình	 thức	 lệ	 thuộc	chính	 trị	 và	phe	phái	 chính	 trị.
Những	thiết	chế	như	chế	độ	nô	lệ	hay	chế	độ	nô	dịch	làm	thuê,	thêm
vào	đó	là	người	chị	em	sinh	đôi	của	chúng	-	tức	chế	độ	sở	hữu	dựa
trên	bạo	lực,	phải	được	coi	như	là	những	hình	thức	cấu	thành	kinh	tế
-	xã	hội	cơ	bản	chất	thật	sự	chính	trị,	và	trong	cái	thế	giới	tồn	tại	từ
trước	 tới	 nay,	 chúng	 hình	 thành	 cái	 khuôn	 khổ	mà	 chỉ	 có	 trong	 đó



những	tác	dụng	của	những	quy	luật	kinh	tế	tự	nhiên	mới	có	thể	hiểu
hiện	được".

Câu	đó	là	một	tiếng	kèn	báo	hiệu,	hệt	như	một	chủ	đề	cơ	bản
của	Wagner,	 báo	 cho	 ta	 biết	 là	 hai	 chàng	 nổi	 tiếng	 nọ	 sắp	 ra	 sân
khấu.	Nhưng	 hơn	 thế	 nữa,	 nó	 còn	 là	 chủ	 đề	 căn	 bản	 của	 toàn	 bộ
quyển	sách	của	Đuy-ring.	Khi	nói	đến	luật	pháp,	ông	Đuy-ring	không
biết	cung	cấp	cho	chúng	ta	một	cái	gì	khác	ngoài	việc	dịch	một	cách
vụng	về	thuyết	bình	đẳng	của	Rousseau	sang	ngôn	ngữ	xã	hội	chủ

nghĩa	
[55]

	-	một	bản	dịch	mà	từ	nhiều	năm	nay	người	ta	có	thể	nghe
thấy	 trong	bất	kỳ	một	quán	cà	 -	phê	công	nhân	nào	ở	Pa-ri,	nhưng
còn	hay	hơn	nhiều.	Ở	đây,	ông	 ta	cung	cấp	cho	chúng	 ta	một	bản
dịch	 sang	 ngôn	 ngữ	 xã	 hội	 chủ	 nghĩa	 -	 cũng	 chẳng	 hay	 gì	 hơn	 -
những	lời	ta	thán	của	những	nhà	kinh	tế	học	về	sự	xuyên	tạc	những
quy	luật	kinh	tế	tự	nhiên	và	vĩnh	cửu	và	những	tác	dụng	của	chúng,
do	sự	can	thiệp	của	nhà	nước,	của	bạo	lực	gây	ra.	Do	đó	ông	bị	hoàn
toàn	cô	độc	giữa	những	người	 xã	hội	 chủ	nghĩa	và	như	 thế	 là	 xác
đáng.	Bất	cứ	người	công	nhân	xã	hội	chủ	nghĩa	nào,	dù	 thuộc	dân
tộc	nào	cũng	vậy,	đều	hoàn	toàn	biết	rõ	rằng	bạo	lực	chỉ	che	chở	cho
sự	bóc	 lột	 thôi,	chứ	không	phải	 tạo	 ra	sự	bóc	 lột	 ;	 rằng	quan	hệ	 tư
bản	và	 lao	động	 làm	 thuê	 là	cơ	sở	của	 tệ	bóc	 lột	mà	họ	phải	chịu,
rằng	 quan	 hệ	 đó	 nảy	 sinh	 bằng	 con	 đường	 thuần	 tuý	 kinh	 tế	 chứ
không	phải	là	bằng	con	đường	bạo	lực.

Tiếp	nữa,	chúng	ta	lại	được	biết	rằng.
Trong	tất	cả	mọi	vấn	đề	kinh	tế	"Người	ta	sẽ	có	phân	biệt	hai

quá	trình	-	quá	trình	sản	xuất	và	quá	trình	phân	phối".	Ngoài	ra,	cái
con	người	nói	tiếng	hời	hợt	là	ông	J.B.	Say	còn	thêm	vào	đó	một	quá
trình	thứ	ba	nữa,	tức	là	quá	trình	sử	dụng,	tiêu	dùng,	nhưng	cả	ông
lẫn	 bọn	môn	 sinh	 của	 ông	 ta	 cũng	 chẳng	 biết	 nói	 một	 cái	 gì	 rành
mạch	cả.	Còn	trao	đổi	hay	lưu	thông,	thì	đó	chẳng	qua	chỉ	là	một	khu
vực	nhỏ	của	sản	xuất,	bởi	vì	thuộc	về	sản	xuất	có	tất	cả	những	gì	cần
phải	được	thực	hiện	để	cho	sản	phẩm	đến	tay	người	tiêu	dùng	cuối
cùng,	người	tiêu	dùng	thật	sự.

Nếu	ông	Đuy-ring	nhập	cục	 làm	một	hai	quá	 trình	khác	nhau
về	cơ	bản	-	tuy	rằng	quy	định	lẫn	nhau	-	là	sản	xuất	và	lưu	thông,	và
nếu	ông	khẳng	định	một	cách	hoàn	toàn	không	ngượng	ngùng	rằng
việc	tránh	sự	lẫn	lộn	như	thế	chỉ	"gây	ra	sự	lẫn	lộn	thôi",	thì	điều	đó
chỉ	chứng	tỏ	rằng	hoặc	là	không	biết	hoặc	là	ông	không	hiểu	sự	phát
triển	khổng	lồ	mà	chính	lưu	thông	đã	thực	hiện	được	trong	năm	mươi
năm	nay;	vả	lại	phần	tiếp	sau	của	quyển	sách	của	ông	ta	cũng	chứng
tỏ	điều	đó.	Nhưng	thế	chưa	phải	là	hết.	Sau	khi	đã	giản	đơn	nhập	cục



làm	một	sản	xuất	và	trao	đổi,	coi	hai	điều	đó	chỉ	là	sản	xuất	thôi,	thì
ông	lại	đặt	phân	phối	ở	bên	cạnh	sản	xuất,	coi	phân	phối	như	là	một
quá	trình	thứ	hai,	hoàn	toàn	ở	bên	ngoài,	tuyệt	đối	không	dính	dáng
gì	 tới	sản	xuất	cả.	Song	chúng	ta	đã	 thấy	rằng,	 trên	những	nét	chủ
yếu	của	nó,	sự	phân	phối	trong	mỗi	trường	hợp	đều	là	kết	quả	tất	yếu
của	những	quan	hệ	sản	xuất	và	trao	đổi	trong	một	xã	hội	nhất	định,
cũng	như	là	của	những	tiền	đề	lịch	sử	của	xã	hội	đó,	và	như	vậy	là
một	khi	chúng	ta	biết	được	những	quan	hệ	và	tiền	đề	ấy,	chúng	ta	có
thể	suy	ra	một	cách	chắc	chắn	phương	thức	phân	phối	thống	trị	trong
xã	hội	đó.	Nhưng	chúng	 ta	cũng	 thấy	 rằng	nếu	ông	Đuy-ring	không
muốn	phản	bội	 lại	những	nguyên	 tắc	 "đã	được	xác	 lập"	 trong	quan
niệm	của	ông	về	đạo	đức,	pháp	 luật	và	 lịch	sử	 thì	ông	 ta	phải	phủ
nhận	cái	sự	thật	kinh	tế	sơ	đẳng	đó	và	ông	ta	phải	đặc	biệt	phủ	nhận
như	thế	khi	cần	phải	lén	lút	đưa	hai	anh	chàng	không	thể	thiếu	được
của	 ông	 ta	 vào	 trong	 kinh	 tế	 học.	 Và	 sau	 khi	 phân	 phối	 được	 giải
thoát	một	cách	may	mắn	khỏi	mọi	liên	hệ	với	sản	xuất	và	trao	đổi	thì
sự	kiện	vĩ	đại	ấy	mới	có	thể	diễn	ra.

Nhưng	trước	hết	chúng	ta	hãy	nhớ	lại	xem	sự	việc	đã	xảy	ra
như	thế	nào	trong	vấn	đề	đạo	đức	và	pháp	 luật.	Trong	vấn	đề	này,
lúc	ban	đầu	ông	Đuy-hring	đã	bắt	đầu	 từ	một	con	người	duy	nhất	 ;
ông	ta	nói:

"Trong	chừng	mực	mà	một	người	được	quan	niệm	là	một	con
người	 duy	 nhất,	 hay	 nói	một	 cách	 khác	 là	 không	 có	 liên	 hệ	 gì	 với
người	khác,	 thì	người	đó	không	 thể	có	 trách	nhiệm	nào	cả.	Đối	với
người	đó,	không	có	nghĩa	vụ	nào	cả,	mà	chỉ	có	ý	muốn	thôi."

Nhưng	 cái	 con	 người	 không	 có	 trách	 nhiệm	 đó,	 được	 quan
niệm	 là	 con	 người	 duy	 nhất	 ấy,	 là	 ai	 nữa	 ngoài	 anh	 chàng	 xấu	 số
"Adam,	 người	 Do	 -	 thái	 nguyên	 thuỷ"	 ở	 trên	 thiên	 đường,	 nơi	 mà
chàng	ta	không	có	tội	lỗi	gì	chỉ	vì	chàng	ta	không	thể	mắc	được	tội	lỗi
nào	cả?	-Nhưng	ngay	cái	anh	chàng	Adam	do	triết	học	hiện	thực	tạo
ra	đó	thế	nào	rồi	cũng	mắc	phải	tội	tổ	tông.	Bên	cạnh	chàng	Adam	đó
bỗng	nhiên	xuất	hiện,	cố	nhiên	không	phải	là	một	nàng	Eva	với	mái
tóc	gợn	sóng,	mà	lại	 là	một	anh	chàng	Adam	thứ	hai.	Thế	là	chàng
Adam	đó	lập	tức	có	những	trách	nhiệm	và	-	chàng	ta	vi	phạm	những
trách	nhiệm	đó.	Đáng	 lẽ	phải	ôm	chặt	người	anh	em	của	mình	vào
lòng	 coi	 như	 một	 người	 bình	 quyền	 với	 mình,	 thì	 trang	 ta	 lại	 bắt
người	anh	em	đó,	và	toàn	bộ	lịch	sử	thế	giới	cho	đến	tận	ngày	nay
phải	chịu	những	hậu	quả	của	tội	lỗi	đầu	tiên	đó,	của	tội	tổ	tông	là	nô
dịch	đó,	chính	vì	 thế	nên	theo	ông	Đuy-ring	sử	thế	giới	không	đáng
giá	ba	xu.

Nhân	 tiện	cũng	xin	nói	qua	rằng	nếu	 trên	kia	ông	Diihring	đã



tưởng	rằng	ông	ta	đã	làm	cho	người	ta	đủ	coi	khinh	"sự	phủ	định	cái
phủ	định"	bằng	cách	gọi	nó	là	sự	bắt	chước	câu	chuyện	cũ	về	tội	tổ
tông	và	sự	chuộc	tội,	thế	thì	chúng	ta	phải	nói	sao	đây	về	sự	tái	bản
mới	 nhất	 của	 ông	 ta	 cũng	 về	 câu	 chuyện	 đó	 (bởi	 vì	 chúng	 ta	 nhất

định	rồi	cũng	"sẽ	tiến	tới"	-	để	nói	theo	ngôn	ngữ	của	loài	bò	sát	
[56]	-

sự	chuộc	tội).	Dù	sao,	chúng	ta	cũng	thích	câu	chuyện	truyền	thuyết
cũ	của	người	Xê-mít	hơn,	trong	đó	người	đàn	ông	và	người	đàn	bà	bị
rơi	vào	trạng	thái	tội	lỗi	vẫn	còn	có	một	ý	nghĩa	nào	đó,	còn	ông	Đuy-
ring	thì	về	giữ	mãi	sự	vinh	quang	không	ai	tranh	được	của	mình	vì	đã
xây	dựng	tội	tổ	tông	bằng...	hai	người	đàn	ông.

Nhưng	chúng	ta	hãy	nghe	ông	chuyển	cái	tội	tổ	tông	vào	trong
kinh	tế	học	như	thế	nào:

Dầu	sao	cái	quan	niệm	về	một	Robinson	cô	độc	đứng	trước	tự
nhiên	 với	 sức	 lực	 của	 mình	 và	 không	 phải	 chia	 xẻ	 một	 cái	 gì	 với
người	 nào	 cả,	 cũng	 có	 thể	đem	 lại	một	 sơ	đồ	 lô-gic	 thích	hợp	 cho
khái	 niệm	 sản	 xuất...	 Để	minh	 hoạ	một	 cách	 rõ	 ràng	 điều	 căn	 bản
nhất	trong	khái	niệm	phân	phối	thì	cái	sơ	đồ	lô-gích	về	hai	người	mà
lực	lượng	kinh	tế	phối	hợp	với	nhau,	và	rõ	ràng	phải	thoả	thuận	với
nhau	dưới	một	hình	thức	nào	đó	về	cái	phần	của	mình,	cái	sơ	đồ	lô-
gích	ấy	cũng	hợp	lý	như	thế.	Thật	vậy,	chẳng	cần	cái	gì	khác	hơn	là
cái	tính	chất	nhị	nguyên	giản	đơn	đó	để	trình	bày	một	cách	hoàn	toàn
chính	xác	một	vài	quan	hệ	phân	phối	quan	trọng	nhất,	và	để	nghiên
cứu	những	quy	luật	của	chúng	ở	giai	đoạn	phôi	thai	trong	tính	tất	yếu
lô-gích	của	chúng...	ở	đây	sự	cùng	nhau	hoạt	động	trên	cơ	sở	bình
đẳng	 cũng	 có	 thể	 quan	 niệm	 được	 như	 là	 sự	 phối	 hợp	 lực	 lượng
bằng	cách	bắt	một	trong	hai	bên	phải	toàn	hoàn	lệ	thuộc,	bên	này	lúc
đó	bị	 cưỡng	bức	đẩy	vào	 tình	 trạng	một	kẻ	nô	 lệ	hay	một	 công	cụ
giản	đơn	để	làm	những	công	việc	kinh	tế	và	vì	vậy	cũng	sẽ	chỉ	được
duy	trì	như	một	công	cụ	thôi...	Giữa	trạng	thái	bình	đẳng	và	trạng	thái
hèn	hạ	ở	một	bên,	và	ở	bên	kia	là	quyền	lực	vô	hạn	và	sự	tham	gia
tích	cực	duy	nhất,	có	cả	một	chuỗi	những	mức	độ	mà	lịch	sử	toàn	thế
giới	đã	chăm	lo	hổ	sung	bằng	những	hiện	tượng	nhiều	vẻ	và	hỗn	tạp
của	nó.	ở	đây,	điều	kiện	tiền	đề	cơ	bản	là	một	quan	niệm	bao	quát	về
tất	cả	mọi	thiết	chế	pháp	quyền	và	vô	quyền	trong	lịch	sử"...

Và	 để	 kết	 thúc,	 toàn	 bộ	 vấn	 đề	 phân	 phối	 biến	 thành	 một
"quyền	kinh	tế	về	phân	phối".

Thế	 là	 cuối	 cùng	 ông	 Đuy-rinh	 lại	 đã	 đứng	 được	 trên	 một
miếng	đất	vững	chắc.	Tay	cầm	tay	hai	anh	chàng	của	mình	ông	Đuy-
rinh	có	thể	thách	thức	thế	kỷ	của	mình.	Nhưng	sau	cái	chòm	ba	ngôi
sao	đó,	còn	có	một	người	nữa	mà	người	ta	không	nói	đến	tên.

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/chuthich.htm#n56f


"Tư	bản	không	hề	phát	minh	ra	 lao	động	thặng	dư.	Bất	cứ	ở
đâu	mà	một	bộ	phận	của	xã	hội	nắm	độc	quyền	chiếm	các	tư	liệu	sản
xuất,	thì	ở	đó,	người	lao	động,	dù	tự	do	hay	không	tự	do,	đều	buộc
phải	 thêm	 vào	 số	 thời	 gian	 lao	 động	 cần	 thiết	 để	 duy	 trì	 bản	 thân
mình,	một	số	thời	gian	lao	động	dôi	ra	dùng	để	sản	xuất	tư	liệu	sinh
hoạt	cho	kẻ	có	 tư	 liệu	sản	xuất.	Dù	người	có	 tư	 liệu	sản	xuất	đó	 là
Kaloskagathos	thành	A-ten,	tăng	lữ	ở	Etruria,	civis	roanus"	(công	dân
thành	Rô-ma),	"nam	tước	xứ	Normandie,	chủ	nô	ở	Mỹ,	 lãnh	chúa	ở
Valachie,	 địa	 chủ	 quý	 tộc	 hiện	 đại	 hay	 nhà	 tư	 bản,	 thì	 cũng	 thế".

(Mác,	"Tư	bản"	I,	xuất	bản	lần	thứ	hai,	tr.227)	
[57]

.
Sau	khi,	bằng	cách	đó,	ông	Đuy-ring	đã	biết	được	hình	 thức

bóc	lột	cơ	bản	chung	cho	tất	cả	mọi	hình	thức	sản	xuất	từ	trước	đến
nay	 là	như	thế	nào	-	 trong	chừng	mực	mà	những	hình	thức	đó	vận
động	trong	những	mâu	thuẫn	giai	cấp	-	thì	ông	ta	chỉ	còn	có	việc	là
đưa	hai	anh	chàng	của	mình	vào	đó,	và	thế	là	cái	cơ	sở	căn	bản	của
khoa	kinh	tế	hiện	thực	được	xây	dựng	xong.	Ông	ta	chẳng	chần	chừ
phút	nào	để	đem	thi	hành	cái	"tư	tưởng	sáng	tạo	ra	hệ	thống"	ấy.	Lao
động	không	có	thù	lao,	ngoài	số	thời	gian	cần	thiết	đủ	để	nuôi	sống
người	công	nhân,	đó	 là	 thực	chất	của	vấn	đề.	Như	vậy	 là	Adam,	ở
đây	 gọi	 là	Robinson,	 bắt	 Adam	 thứ	 hai	 của	mình,	 tức	 là	 Thứ	Sáu,
phải	nai	lưng	ra	làm	việc.	Nhưng	tại	sao	anh	chàng	Thứ	Sáu	lại	làm
việc	 quá	mức	 cần	 thiết	 đủ	 để	 nuôi	 sống	mình?	Đối	 với	 câu	 hỏi	 đó
nữa,	Mác	cũng	 trả	 lời	 dần	dần	 từng	bước	một.	Nhưng	với	 hai	 anh
chàng	của	ông	Đuy-ring	thì	đó	là	một	câu	chuyện	quá	dông	dài.	Vấn
đề	 được	 giải	 quyết	 trong	 nháy	mắt:	 Robinson	 "áp	 bức"	 anh	 chàng
Thứ	Sáu,	ép	anh	chàng	này	"làm	những	công	việc	kinh	tế	với	tư	cách
là	một	kẻ	nô	lệ	hay	một	công	cụ"	và	"cũng	chỉ"	nuôi	anh	ta	"như	một
công	cụ"	thôi.	Với	cái	"bước	ngoặt	tư	tưởng	sáng	tạo"	mới	nhất	đó,
có	thể	nói	là	ông	Đuy-ring	bắn	một	phát	súng	giết	hai	con	thỏ.	Một	là,
ông	 ta	 khỏi	 khổ	 công	 giải	 thích	 các	 hình	 thức	 phân	 phối	 đã	 có	 từ
trước	đến	nay,	những	sự	khác	nhau	và	nguyên	nhân	của	những	hình
thức	phân	phối	ấy:	tất	cả	những	cái	đó	đều	chẳng	đáng	vào	đâu	cả,
chúng	đều	dựa	 trên	sự	áp	bức,	 trên	bạo	 lực.	Sau	đây,	chúng	 ta	sẽ
phải	 bàn	 ngay	 tới	 điều	 đó.	Và	 hai	 là,	 bằng	 cách	 đó	 ông	 ta	 chuyển
toàn	bộ	 lý	 luận	về	phân	phối	 từ	 lĩnh	vực	kinh	 tế	sang	 lĩnh	vực	đạo
đức	và	pháp	luật,	nghĩa	là	từ	lĩnh	vực	những	sự	kiện	vật	chất	vững
chắc	sang	 lĩnh	vực	những	ý	kiến	và	những	tình	cảm	ít	nhiều	chênh
vênh.	Do	đó,	ông	ta	chẳng	cần	phải	nghiên	cứu	hay	chứng	minh	gì
nữa,	mà	chỉ	cần	cắm	đầu	cắm	cổ	đưa	ra	những	 lời	 tuyên	bố	và	có
thể	đưa	ra	yêu	cầu	đòi	việc	phân	phối	những	sản	phẩm	lao	động	phải

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/chuthich.htm#n57f


được	thực	hiện	không	phải	theo	những	nguyên	nhân	thực	tế	của	nó,
mà	theo	điều	mà	ông	ta,	ông	Đuy-ring,	cho	là	hợp	đạo	đức	và	công
bằng.	Nhưng	cái	mà	ông	Đuy-ring	coi	là	công	bằng	thì	lại	không	phải
là	bất	di	bất	dịch,	do	đó	nó	còn	xa	mới	là	một	chân	lý	thật	sự	điều	"nói
chung	không	thay	đổi"	Năm	1868,	ông	Đuy-ring	đã	khẳng	định	rằng
("Die	Schikssale	meiner	sozialen	Denksschrift,	v.v.")

"Mọi	nền	văn	minh	cao	hơn	đều	có	xu	hướng	đem	lại	sở	hữu
một	biểu	hiện	ngày	càng	rõ	rệt	hơn,	và	thực	chất	và	tương	lai	của	sự
tiến	triển	hiện	đại	ở	chỗ	đó,	chứ	không	phải	ở	sự	lẫn	lộn	những	pháp
quyền	với	những	lĩnh	vực	thống	trị".

Và	tiếp	đó,	ông	ta	hoàn	toàn	không	thể	thiếu	được	rằng:
"Làm	thế	nào	mà	việc	chuyển	lao	động	làm	thuê	thành	một	loại

kế	sinh	nhai	khác	lại	có	thể	kết	hợp	được	với	những	quy	luật	bán	tính
con	người	và	với	cấu	tạo	tất	yếu	tự	nhiên	của	cơ	thể	xã	hội".

Như	vậy	là	năm	1868:	Chế	độ	tư	hữu	tài	sản	và	lao	động	làm
thuê	là	tất	yếu	tự	nhiên,	và	vì	vậy	là	công	bằng	;	năm	1876	:	hai	cái
đó	là	kết	quả	của	bạo	lực	và	của	"sự	cướp	bóc",	do	đó	là	bất	công.
Và	vì	chúng	ta	không	thể	biết	được	trong	một	vài	năm	nữa	cái	gì	sẽ
có	 thể	coi	 là	hợp	đạo	đức	và	công	bằng	đối	với	một	 thiên	 tài	mạnh
mẽ	và	sôi	nổi	như	thế,	cho	nên	dầu	sao	cũng	sẽ	tốt	hơn	nếu	trong	khi
nghiên	cứu	phân	phối	của	cải,	chúng	ta	căn	cứ	vào	những	quy	 luật
kinh	tế	hiện	thực,	khách	quan	chứ	không	căn	cứ	vào	cái	quan	niệm
trong	 chốc	 lát,	 hay	 thay	 đổi,	 chủ	 quan	 của	 ông	 Đuy-ring	 về	 pháp
quyền	và	vô	quyền.

Nếu	như	sự	 tin	 tưởng	của	chúng	 ta	đối	với	sự	đảo	 lộn	đang
đến	gần	trong	phương	thức	phân	phối	sản	phẩm	lao	động	hiện	nay,
với	những	mâu	thuẫn	trắng	trợn	của	phương	thức	đó	là	khốn	cùng	và
giàu	 có,	 là	 đói	 khổ	 và	ăn	uống	phè	phỡn,	 chỉ	 dựa	 trên	 việc	 ý	 thức
rằng	phương	thức	phân	phối	ấy	là	bất	công	và	chính	nghĩa	cuối	cùng
nhất	định	phải	thắng,	thì	chúng	ta	sẽ	rơi	vào	một	tình	trạng	rất	xấu	và
chúng	ta	có	thể	còn	phải	đợi	 lâu.	Những	nhà	thần	bí	chủ	nghĩa	thời
trung	cổ	mơ	tưởng	triều	đại	ngàn	năm	sắp	tới	cũng	đã	ý	thức	được
tính	chất	bất	công	của	những	đối	lập	giai	cấp.	Ở	ngưỡng	cửa	của	lịch
sử	hiện	đại,	 cách	đây	ba	 trăm	năm	mươi	năm,	Thomas	Münzer	đã
lớn	tiếng	tuyên	bố	điều	đó	với	thế	giới.	Trong	các	cuộc	cách	mạng	tư
sản	Anh,	Pháp,	 tiếng	kêu	đó	cũng	đã	vang	 lên	và	đã	 tắt	đi.	Và	nếu
ngày	nay,	 cũng	 tiếng	 kêu	đòi	 xoá	bỏ	những	 sự	đối	 lập	 giai	 cấp	 và
những	 sự	 khác	 nhau	 về	 giai	 cấp	 -	 tiếng	 kêu	mà	 cho	mãi	 đến	 năm
1830	những	giai	cấp	cần	lao	và	đau	khổ	vẫn	lãnh	đạm	không	để	ý	tới,
nếu	ngày	nay	tiếng	kêu	đó	đã	có	một	 tiếng	vang	được	lặp	đi	 lặp	 lại
hàng	triệu	lần;	nếu	tiếng	kêu	đó	đang	lan	ra	từ	nước	này	sang	nước



khác,	và	thậm	chí	còn	lan	ra	theo	một	trình	tự	và	với	một	cường	độ
giống	như	trình	 tự	và	cường	độ	phát	 triển	của	nền	đại	công	nghiệp
trong	 các	 nước,	 nếu	 trong	một	 thế	 hệ	 thôi	 nó	 đã	 có	 được	một	 lực
lượng	có	thể	coi	thường	tất	cả	các	thế	lực	đã	liên	kết	chống	lại	nó,	và
có	 thể	 tin	chắc	chắn	vào	chiến	 thắng	của	mình	 trong	một	 tương	 lai
gần	đây,	thì	điều	đó	là	do	đâu?	Do	một	mặt	 là	nền	công	nghiệp	lớn
hiện	đại	đã	tạo	ra	một	giai	cấp	vô	sản,	một	giai	cấp	lần	đầu	tiên	trong
lịch	sử	có	thể	đề	ra	yêu	sách	đòi	xoá	bỏ	không	phải	tổ	chức	giai	cấp
đặc	biệt	này	hay	 tổ	chức	giai	cấp	đặc	biệt	khác,	xoá	bỏ	đặc	quyền
giai	cấp	khác	mà	là	đòi	xoá	bỏ	các	gia	cấp	nói	chung	;	và	là	giai	cấp
bị	đặt	vào	hoàn	cảnh	phải	 thực	hiện	yêu	sách	đó,	nếu	không	thì	sẽ
rơi	xuống	địa	vị	của	người	Culi	Trung-quốc.	Và	mặt	khác	là	do	cũng
chính	nền	 công	nghiệp	 lớn	đó	đã	 tạo	 ra	giai	 cấp	 tư	 sản	 là	 gia	 cấp
nắm	độc	quyền	về	tất	cả	các	công	cụ	sản	xuất	và	tư	liệu	sinh	hoạt,
nhưng	 trong	mỗi	 thời	 kỳ	 đầu	 cơ	 và	 trong	mọi	 sự	 phá	 sản	 nào	 tiếp
theo	sau	đó	lại	chứng	tỏ	rằng	nó	không	còn	đủ	sức	tiếp	tục	thống	trị
những	lực	 lượng	sản	xuất	đã	vượt	khỏi	quyền	 lực	của	nó	nữa;	một
gai	cấp	mà	dưới	sự	chỉ	đạo	của	nó	thì	xã	hội	đang	chạy	nhanh	đến
chỗ	đổ	nát,	như	một	chiếc	đầu	máy	xe	 lửa	mà	người	 thợ	máy	quá
yếu	 không	 còn	 đủ	 sức	mở	 chiếc	 nắp	 an	 toàn	 bị	 kẹt.	Nói	một	 cách
khác	thì	đó	là	vì	những	lực	lượng	sản	xuất	do	phương	thức	sản	xuất
tư	bản	chủ	nghĩa	hiện	đại	sản	sinh	ra,	và	chế	độ	phân	phối	của	cải	do
phương	thức	đó	tạo	ra	đã	trở	nên	mâu	thuẫn	nổi	bật	với	chính	ngay
phương	thức	sản	xuất	đó,	và	mẫu	thuẫn	đến	mức	độ	cần	phải	xẩy	ra
một	 sự	đảo	 lộn	 trong	 phương	 thức	 sản	 xuất	 và	 phân	phối,	một	 sự
đảo	lộn	xoá	bỏ	tất	cả	mọi	sự	phân	biệt	gai	cấp,	nếu	người	ta	không
muốn	 thấy	 toàn	 thể	xã	hội	hiện	đại	phải	 tiêu	vong.	Sự	 tin	chắc	của
chủ	nghĩa	xã	hội	hiện	đại	vào	thắng	lợi	được	xây	dựng	trên	sự	thật	rõ
ràng,	vật	chất	đó,	sự	thật	đang	xâm	nhập	với	một	tính	tất	yếu	không
thể	nào	cưỡng	được	vào	ý	thức	của	những	người	vô	sản	bị	bóc	lột
dưới	 một	 hình	 thức	 ít	 nhiều	 rõ	 rệt,	 chứ	 không	 phải	 xây	 dựng	 trên
những	quan	niệm	của	một	nhà	lý	luận	nào	nằm	ru	rú	trong	buồng	về
pháp	quyền	và	vô	quyền.
	



II.	Lý	luận	về	bạo	lực

	 "Trong	 hệ	 thống	 của	 tôi,	 quan	 hệ	 giữa	 chính	 trị	 chung	 với
những	hình	thức	của	pháp	quyền	kinh	tế	đã	được	quy	định	một	cách
thật	dứt	khoát,	và	đồng	 thời	 thật	độc	đáo,	đến	mức	 là	việc	đặc	biệt
giới	thiệu	nó	để	giúp	cho	nghiên	cứu	được	dễ	dàng	cũng	không	phải
là	thừa.	Hình	thức	của	những	quan	hệ	chính	trị	là	cái	cơ	bản	có	tính
chất	 lịch	sử,	còn	những	quan	hệ	thuộc	về	kinh	tế	thì	chỉ	 là	một	hậu
quả	hay	một	 trường	hợp	đặc	biệt,	và	vì	vậy	bao	giờ	chúng	cũng	 là
những	sự	kiện	thứ	yếu.	Một	vài	hệ	thống	trong	những	hệ	thống	xã	hội
chủ	nghĩa	mới	nhất	lấy	cái	biểu	hiện	bề	ngoài	rõ	rệt	của	một	quan	hệ
hoàn	toàn	trái	ngược	làm	nguyên	tắc	chỉ	đạo,	bằng	cách	khẳng	định
rằng	những	hình	thức	lệ	thuộc	chính	trị	dường	như	mọc	lên	từ	những
trạng	thái	kinh	tế.	Dĩ	nhiên	những	hậu	qủa	thuộc	loại	thứ	yếu	đó	với
tư	cách	 là	như	vậy	có	tồn	tại	và	đặc	biệt	bộc	 lộ	rõ	hiện	nay;	nhưng
vẫn	cần	phải	 tìm	cái	 có	 trước	 trong	bạo	 lực	chính	 trị	 trực	 tiếp,	chứ
không	phải	trong	một	lực	lượng	kinh	tế	gián	tiếp".

Ở	một	đoạn	khác	cũng	vậy,	ở	đó	ông	Đuy-ring	cũng
"xuất	phát	từ	luận	điểm	cho	rằng	những	trạng	thái	chính	trị	 là

nguyên	nhân	quyết	định	của	tình	hình	kinh	tế	và	mối	quan	hệ	ngược
lại	chỉ	là	một	sự	tác	động	ngược	trở	lại	thuộc	loại	thứ	yếu	mà	thôi...
chừng	nào	mà	người	ta	còn	coi	tập	đoàn	chính	trị	không	phải	là	tồn
tại	 cho	 bản	 thân	 nó,	 không	 phải	 là	 điểm	 xuát	 phát,	 mà	 chỉ	 là	 một
phương	 tiện	để	kiểm	miệng	ăn,	 thì	dù	có	 làm	ra	vẻ	một	nhà	xã	hội
chủ	nghĩa	cấp	tiền	hay	một	nhà	cách	mạng	đi	nữa,	người	ta	cũng	vẫn
ấn	giấu	trong	người	khá	nhiều	tính	phản	động".

Lý	 luận	 của	 ông	Đuy-rinh	 là	 như	 vậy	 đó.	Ở	 đây	 và	 ở	 nhiều
đoạn	khác	nữa,	lý	luận	đó	chỉ	được	tuyên	bố	một	cách	giản	đơn,	có
thể	nói	như	là	ban	một	sắc	lệnh	vậy.	Suốt	ba	tập	dầy	cộp,	không	hề
thấy	 đoạn	nào	 có	 ý	 định	 dù	 là	một	 ý	 định	 hết	 sức	 nhỏ	bé	 -	 chứng
minh	hay	bác	bỏ	ý	kiến	đối	địch.	Và	ngay	cả	khi	những	luận	cứ	có	thể
rẻ	như	bèo,	ông	Đuy-rinh	cũng	không	đưa	ra	cho	chúng	ta	một	luận
cứ	nào	cả.	Vì	rằng	vấn	đề	đã	được	chứng	thực	bằng	cái	câu	chuyện
về	tội	tổ	tông	nổi	tiếng,	trong	đó	Robinson	đã	nô	dịch	anh	chàng	Thứ
Sáu.	Đó	là	một	hành	vi	bạo	lực,	do	đó	là	một	hành	vi	chính	trị.	Và	vì
sự	nô	dịch	đó	là	điểm	xuất	phát	và	là	sự	kiện	cơ	bản	của	toàn	bộ	lịch
sử	từ	trước	tới	nay,	và	vì	nó	đã	 làm	cho	 lịch	sử	phải	mắc	cái	 tội	 tổ
tông	 là	 sự	bất	 công,	hơn	nữa	 lại	mắc	một	cách	 trầm	 trọng	đến	nỗi
trong	những	thời	kỳ	lịch	sử	sau	này,	tội	đó	mới	chỉ	được	giảm	nhẹ	đi



và	"biến	thành	những	hình	thức	phụ	thuộc	kinh	tế	gián	tiếp	hơn'';	mặt
khác,	vì	toàn	bộ	"chế	độ	sở	hữu	cưỡng	bức"	cho	đến	nay	vẫn	còn	có
hiệu	lực,	cũng	đều	dựa	trên	sự	nô	dịch	đầu	tiên	đó,	cho	nên	rõ	ràng
là	 tất	cả	mọi	hiện	 tượng	kinh	 tế	đều	cần	phải	được	giải	 thích	bằng
những	 nguyên	 nhân	 chính	 trị,	 cụ	 thể	 là	 bằng	 bạo	 lực.	 Và	 kẻ	 nào
không	thoả	mãn	với	sự	giải	thích	đó,	thì	kẻ	đó	là	một	tên	phản	động
giấu	mặt.

Trước	hết,	chúng	ta	nhận	thấy	rằng	cần	phải	yêu	bản	thân	như
ông	Đuy-ring	để	có	thể	coi	cái	ý	kiến	chiến	thắng	độc	đáo	chút	nào	đó
là	một	ý	kiến	"độc	đáo".	Quan	niệm	cho	rằng	dường	như	những	hành
động	chính	trị	lớn	lao	là	nhân	tố	quyết	định	trong	lịch	sử	là	một	quan
niệm	cũng	cũ	rích	như	chính	ngay	việc	viết	sử,	và	đó	là	nguyên	nhân
chủ	yếu	khiến	cho	chúng	ta	còn	rất	ít	tài	liệu	về	sự	phát	triển	của	các
dân	 tộc,	 lặng	 lẽ	 diễn	 ra	 đằng	 sau	những	màn	 kịch	 ồn	ào	đó,	 và	 là
động	lực	thật	sự	thúc	đẩy	sự	vật	tiến	lên.	Quan	niệm	đó	đã	thống	trị
toàn	bộ	quan	niệm	lịch	sử	trước	đây	và	mãi	đến	thời	kỳ	phục	tích	mới
bị	các	nhà	sử	học	tư	sản	Pháp	làm	cho	lay	chuyển;	ở	đây,	điểm	"độc
đáo"	duy	nhất	là	ở	chỗ	ông	Đuy-rinh	một	lần	nữa	lại	chẳng	biết	gì	hết
về	tất	cả	những	điều	đó.

Tiếp	nữa,	cứ	hãy	tạm	cho	ông	Đuy-rinh	có	lý	khi	ông	nói	rằng
toàn	bộ	lịch	sử	cho	đến	ngày	nay	có	thể	quy	thành	việc	người	nô	dịch
người,	nhưng	như	thế	chúng	ta	cũng	vẫn	còn	xa	mới	đụng	được	đến
thực	 chất	 của	 vấn	 đề.	 Vì	 trước	 tiên,	 mọi	 câu	 hỏi	 sẽ	 được	 đặt	 ra:
Robinson	cần	phải	nô	dịch	anh	chàng	Thứ	Sáu	để	làm	gì?	Chỉ	giản
đơn	vì	sự	thích	thú	chăng?	Tuyện	đối	không	phải	thế.	Trái	lại,	chúng
ta	 thấy	 rằng	anh	chàng	Thứ	Sáu	 "bị	 cưỡng	bức	đẩy	vào	 tình	 trạng
một	kẻ	nô	lệ	hay	một	công	cụ	giản	đơn	làm	những	công	việc	kinh	tế,
và	vì	vậy	cũng	sẽ	chỉ	được	duy	trì	như	một	công	cụ	thôi".	Robinson
chỉ	nô	dịch	anh	chàng	Thứ	Sáu	để	anh	chàng	Thứ	Sáu	làm	việc	cho
lợi	 ích	 của	 Robinson.	 Và	 làm	 thế	 nào	 mà	 Robinson	 lại	 có	 thể	 thu
được	 lợi	nhờ	 lao	động	của	anh	chàng	Thứ	Sau?	Chính	chỉ	vì	bằng
lao	động	của	mình,	anh	chàng	Thứ	Sáu	sản	xuất	ra	nhều	tư	liệu	sinh
hoạt	hơn	cái	phần	tư	liệu	sinh	hoạt	mà	Robinson	buộc	phải	cấp	cho
anh	chàng	Thứ	Sáu	để	cho	anh	 ta	vẫn	có	 thể	 lao	động	được.	Vậy,
trái	với	điều	quy	định	rõ	ràng	của	ông	Đuy-rinh	Robinson	coi	cái	"tập
đoàn	chính	trị"	do	sự	nô	dịch	anh	chàng	Thứ	Sáu	tạo	ra	"không	phải
là	 tồn	 tại	cho	bản	 thân	nó,	không	phải	 là	điểm	xuất	phát,	mà	chỉ	 là
một	 phương	 tiện	 để	 kiếm	 miệng	 ăn".	 Và	 bây	 giờ	 thì	 mặc	 cho
Robinson	tự	mình	dàn	xếp	với	người	chủ	và	người	thầy	của	mình	là
ông	Đuy-rinh.

Như	vậy,	cái	thí	dụ	trẻ	con	mà	ông	Đuy-rinh	đã	đặc	biệt	bịa	ra



để	 chứng	minh	 rằng	 bạo	 lực	 là	 "yếu	 tố	 lịch	 sử	 cơ	 bản",	 thí	 dụ	 đó
chứng	minh	rằng	bạo	lực	chỉ	là	phương	tiện,	còn	lợi	ích	kinh	tế,	trái
lại,	là	mục	đích.	Và	chứng	nào	mà	mục	đích,	thì	chừng	đó,	trong	lịch
sử,	mặt	kinh	tế	của	mối	quan	hệ	lại	cơ	bản	hơn,	là	mặt	chính	trị.	Như
vậy,	thí	dụ	ấy	lại	chứng	minh	đúng	điều	trái	ngược	với	cái	mà	nó	phải
chứng	minh.	Và	điều	xảy	ra	đối	với	Robinson	và	anh	chàng	Thứ	Sáu
cũng	xảy	ra	đối	với	tất	cả	những	trường	hợp	thống	trị	và	nô	dịch	đã
xảy	 ra	 từ	 trước	 tới	nay.	Sự	áp	bức	để	dùng	câu	nói	 trang	nhã	của
ông	Đuy-rinh	-	bao	giờ	cũng	là	"một	phương	tiện	để	kiếm	miếng	ăn"
(kiếm	miếng	ăn	ở	đây	là	nói	theo	nghĩa	rộng	nhất),	nhưng	chưa	bao
giờ	và	cũng	chưa	có	một	nơi	nào	mà	tập	đoàn	chính	trị	lại	được	thiết
lập	"vì	bản	thân	nó"	cả.	Phải	là	ông	Đuy-ring	thì	mới	có	thể	hình	dung
được	 rằng	 trong	nhà	nước	 thuế	 khoá	 chỉ	 là	 "những	hậu	quả	 thuộc
loại	thứ	yếu"	hay	cho	rằng	tập	đoàn	chính	trị	hiện	nay,	gồm	giai	cấp
tư	sản	thống	trị	và	giai	cấp	vô	sản	bị	trị,	tồn	tại	"vì	bản	thân	nó"	chứ
không	 phải	 là	 "để	 kiếm	miệng	 ăn"	 cho	 bọn	 tư	 sản	 đang	 thống	 trị,
nghĩa	là	không	phải	để	bóp	nặn	lợi	nhuận	và	tích	luỹ	tư	bản.

Tuy	nhiên	chúng	ta	hãy	trở	lại	với	hai	anh	chàng	của	chúng	ta.
Robinson,	"tay	cầm	kiếm",	biến	anh	chàng	Thứ	Sáu	thành	nô	lệ	của
mình.	Nhưng	để	 thực	hiện	điều	đó,	 thì	ngoài	cái	kiếm	 ra,	Robinson
còn	phải	cần	đến	một	cái	gì	khác	nữa.	Không	phải	đối	với	bất	kỳ	ai	nô
lệ	cũng	đều	có	 ích	cả.	Muốn	dùng	được	một	người	nô	 lệ,	người	 ta
phải	có	hai	thứ:	Một	là,	có	những	công	cụ	và	đối	tượng	lao	động	cho
người	nô	lệ	đó	một	cách	nghèo	nàn.	Bởi	vậy,	trước	khi	chế	độ	nô	lệ
có	thể	xuất	hiện	được,	người	ta	đã	phải	đạt	tới	một	trình	độ	sản	xuất
nào	đó	và	một	trình	độ	bất	bình	đẳng	nào	đó	trong	việc	phân	phối.	Và
muốn	cho	 lao	động	nô	 lệ	 trở	 thành	phương	 thức	sản	xuất	 thống	 trị
trong	 toàn	 bộ	một	 xã	 hội,	 thì	 cần	 phải	 có	một	 sự	 tăng	 lên	 hơn	 rất
nhiều	 của	 sản	 xuất,	 thương	 nghiệp,	 tích	 luỹ	 của	 cải.	 Trong	 những
công	xã	nguyên	thuỷ	thời	cổ	có	chế	độ	công	hữu	ruộng	đất	thì	hoặc
là	không	có	chế	độ	nô	lệ,	hoặc	là	chế	độ	nô	lệ	chỉ	giữ	một	vai	trò	rất
thứ	yếu.	Ở	 thành	phố	nông	dân	Rô-ma	 lúc	ban	đầu	 tình	hình	cũng
như	thế	;	trái	lại	khi	Rô-ma	đã	trở	thành	một	"thành	phố	thế	giới"	rồi,
và	khi	sở	hữu	ruộng	đất	ở	Ý	ngày	càng	chuyển	vào	tay	một	giai	cấp	ít
người	gồm	những	kẻ	sở	hữu	ruộng	đất	hết	sức	giàu	có,	thì	dân	số	nô
lệ	lấn	át	dân	số	nông	dân.	Nếu	trong	thời	kỳ	những	cuộc	chiến	tranh
Ba-tư,	con	số	nô	lệ	ở	Corinthe	lên	đến	460000,	và	ở	Aegina	lên	đến
470	000,	và	nếu	cứ	10	người	nô	lệ	mới	có	một	người	dân	tự	do,	thì
để	có	một	tình	hình	như	thế,	ngoài	"bạo	lực"	ra,	tất	phải	có	một	cái	gì
nữa,	cụ	thể	là	phải	có	một	nền	mỹ	nghệ	và	thủ	công	nghiệp	rất	phát
triển	và	một	nền	thương	nghiệp	rộng	lớn.	Chế	độ	nô	lệ	ở	Hợp	chủng



quốc	Mỹ	dựa	vào	bạo	 lực	 ít	hơn	nhiều	so	với	dựa	vào	ngành	công
nghiệp	bông	vải	 sợi	 của	Anh	 ;	 trong	những	miền	không	 trồng	bông
hay	những	miền	như	những	bang	giáp	ranh	không	nuôi	nô	lệ	để	cung
cấp	cho	những	bang	 trồng	bông,	 thì	 chế	độ	nô	 lệ	 tự	 tiêu	vong,	mà
không	cần	phải	dùng	đến	bạo	lực,	chỉ	vì	chế	độ	ấy	không	sinh	lợi.

Vậy	nếu	ông	Đuy-ring	gọi	chế	độ	sở	hữu	hiện	nay	là	một	chế
độ	sở	hữu	bạo	lực	và	ông	ta	coi	nó	là

"một	hình	thức	thống	trị	mà	cơ	sở	không	phải	chỉ	là	việc	không
cho	người	đồng	loại	sử	dụng	tư	liệu	sinh	hoạt	tự	nhiên,	mà	điều	này
còn	quan	trọng	hơn	nhiều	-	còn	là	việc	bắt	con	người	phải	lao	động
nô	lệ"

Thì	như	thế	là	ông	Đuy-ring	đã	đặt	lộn	ngược	toàn	bộ	quan	hệ.
Việc	bắt	người	phải	 lệ	 thuộc	vào	 lao	động	nô	dịch,	dưới	 tất	cả	mọi
hình	 thức	của	nó,	đều	giả	định	 trước	rằng	người	đi	nô	dịch	phải	có
sẵn	những	tư	liệu	lao	động,	chỉ	người	có	những	tư	liệu	ấy	hắn	mới	có
thể	sử	dụng	người	bị	nô	dịch	được,	và	ngoài	ra,	trong	chế	độ	nô	lệ,
người	đó	phải	có	những	tư	 liệu	sinh	hoạt,	chỉ	nhờ	có	những	tư	 liệu
sinh	hoạt	này	hắn	mới	có	 thể	giữ	cho	người	nô	 lệ	sống	được.	Như
vậy,	 trong	 tất	cả	mọi	 trường	hợp	đều	giả	định	 là	phải	có	một	số	 tài
sản	vượt	quá	mức	trung	bình.	Số	của	cải	này	do	đâu	mà	có	được?
Dầu	sao	cũng	rõ	ràng	là	số	của	cái	đó	có	thể	do	cướp	bóc	mà	có,	tức
là	dựa	trên	bạo	lực,	nhưng	cũng	không	nhất	thiết	cứ	phải	là	như	thế.
Số	của	cái	đó	có	 thể	do	 lao	động,	do	ăn	cắp,	do	buôn	bán,	do	 lừa
đảo	mà	có	được.	Thoạt	tiên	nói	chung	nó	phải	là	do	lao	động	làm	ra
đã,	rồi	sau	đó	mới	có	thể	bị	cướp	bóc	được.

Nói	 chung,	 trong	 lịch	sử,	 chế	độ	 tư	hữu	quyết	 không	phải	 là
kết	quả	của	hành	động	cướp	bóc	và	bạo	 lực.	Trái	 lại,	nó	đã	 tồn	 tại
trong	công	xã	nguyên	thuỷ	thời	cổ	của	tất	cả	mọi	dân	tộc	văn	minh,
mặc	dầu	chỉ	là	giới	hạn	trong	một	số	vật	phẩm	nào	đó.	Chế	độ	ấy	đã
phát	triển	dưới	hình	thức	hàng	hoá	ngay	trong	lòng	công	xã	đó,	thoạt
tiên	trong	việc	trao	đổi	với	những	người	ngoài.	Những	sản	phẩm	của
công	xã	càng	mang	hình	thức	hàng	hoá,	nghĩa	là	một	bộ	phận	càng	ít
hơn	của	chúng	được	sản	xuất	cho	tiêu	dùng	của	bản	thân	người	sản
xuất	và	một	bộ	phận	càng	 lớn	hơn	của	chúng	được	sản	xuất	nhằm
mục	đích	trao	đổi,	sự	trao	đổi,	ngay	cả	trong	nội	bộ	nông	xã,	càng	lấn
át	sự	phân	công	 lao	động	có	 tính	chất	 tự	phát	 lúc	ban	đầu,	 thì	 tình
trạng	tài	sản	của	các	thành	viên	cá	biệt	trong	công	xã	lại	càng	trở	nên
không	đồng	đều,	chế	độ	công	hữu	ruộng	đất	cũ	càng	bị	phá	vỡ	sâu
hơn	và	công	xã	càng	nhanh	chóng	đi	tới	chỗ	giải	thể	thành	một	làng
của	những	công	dân	có	những	mảnh	ruộng	đất	nhỏ.	Chế	độ	chuyên
chế	phương	Đông	và	sự	thống	trị	 thay	thế	nhau	của	những	dân	tộc



du	mục	 xâm	 lược,	 trong	 hàng	 ngàn	 năm	 cũng	 chẳng	 làm	 gì	 được
những	 công	 xã	 cũ	 đó;	 trong	 lúc	 đó,	 sự	 phá	 vỡ	 dần	 dần	 nền	 công
nghiệp	gia	đình	tự	phát	của	chúng	do	sự	cạnh	tranh	của	những	sản
phẩm	cuả	đại	công	nghiệp	gây	ra,	 lại	 làm	cho	các	công	xã	ấy	ngày
càng	tan	rã.	Cả	ở	đây	nữa,	cũng	giống	như	trong	công	việc	phân	chia
những	 ruộng	 đất	 công	 -	 hiện	 nay	 cũng	 vẫn	 đang	 còn	 diễn	 ra	 của
những	"cộng	đồng	nông	thôn"	ở	vùng	Mosel	và	Hochwald,	người	ta
cũng	không	thể	nói	đến	bạo	lực:	nông	dân	thấy	rằng	đem	chế	độ	tư
hữu	ruộng	đất	thay	thế	cho	chế	độ	công	hữu	ruộng	đất	là	có	lợi	cho
họ.	Ngay	cả	việc	hình	thành	một	tầng	lớp	quý	tộc	nguyên	thuỷ-	như
đã	diễn	ra	ở	người	Celte,	người	Giéc-manh	và	ở	Pendjab,	trên	cơ	sở
chế	độ	công	hữu	 ruộng	đất,	 thoạt	 tiên	cũng	 tuyệt	nhiên	không	dựa
trên	bạo	lực,	mà	là	dựa	trên	sự	tự	nguyện	và	tập	quán.	Bất	cứ	ở	chỗ
nào	mà	chế	độ	tư	hữu	hình	thành,	thì	điều	đó	xảy	ra	do	những	quan
hệ	sản	xuất	và	trao	đổi	đã	thay	đổi,	vì	lợi	ích	của	việc	nâng	cao	sản
xuất	và	phát	triển	thương	nghiệp	-	như	vậy	là	do	những	nguyên	nhân
kinh	tế.	Bạo	lực	tuyệt	đối	chẳng	đóng	một	vai	trò	gì	trong	đó	cả.	Vì	rõ
ràng	 là	 thiết	chế	 tư	hữu	 tài	sản	phải	 tồn	 tại	đã,	 rồi	sau	đó	kẻ	cướp
mới	có	thể	chiếm	hữu	được	của	cải	của	người	khác;	do	đó,	bạo	lực
tuy	có	thể	làm	thay	đổi	kẻ	sở	hữu	tài	sản,	nhưng	nó	không	có	thể	đẻ
ra	chế	độ	tư	hữu	tài	sản	với	tư	cách	là	một	chế	độ	như	thế.

Nhưng	chúng	ta	cũng	không	thể	viện	vào	bạo	lực	hay	vào	sở
hữu	bạo	 lực	để	giải	 thích	việc	"	bắt	con	người	phải	 lao	động	nô	 lệ"
dưới	hình	thức	hiện	đại	nhất	của	nó	là	lao	động	làm	thuê.	Chúng	ta
đã	nói	đến	việc	biến	những	sản	phẩm	của	lao	động	thành	hàng	hoá,
tức	 là	việc	sản	xuất	 ra	sản	phẩm	không	phải	để	cho	 tiêu	dùng	của
bản	 thân,	mà	 là	để	 trao	đổi,	đã	đóng	một	vai	 trò	như	 thế	nào	 trong
việc	làm	tan	rã	công	xã	thời	cổ,	do	đó,	trong	việc	trực	tiếp	hay	gián
tiếp	 làm	 cho	 chế	 độ	 tư	 hữu	 trở	 thành	 phổ	 biến.	Và	Mác	 đã	 chứng
minh	một	cách	hết	sức	rõ	ràng	trong	bộ	"	Tư	bản	"-nhưng	ông	Đuy-
rinh	lại	tránh	không	nói	một	lời	nào-	ở	một	giai	đoạn	phát	triển	nào	đó
thì	sản	xuất	hàng	hoá	biến	 thành	sản	xuất	 tư	bán	chủ	nghĩa,	và	 tới
trình	dộ	đó	,	thì	"	Quy	luật	chiếm	hữu	dựa	trên	sản	xuất	hàng	hoá	và
lưu	 thông	hàng	hoá	 ,	hay	quy	 luật	của	chế	độ	 tư	hữu	 ,	do	sự	biện
chứng	bên	trong	không	thể	tránh	được,	của	chính	nó	biến	thành	cái
đối	lập	với	nó:	Việc	trao	đổi	những	vật	ngang	giá,	mà	sự	giao	dịch	lúc
ban	đầu	thể	hiện	ra,	đã	biến	đổi	đến	mức	là	nó	chỉ	còn	là	cái	vẻ	bề
ngoài	mà	thôi,	vì	một	là,	bản	thân	phần	tư	bản	đổi	 lấy	sức	lao	động
chỉ	là	một	phần	sản	phẩm	lao	động	của	người	khác	bị	chiếm	hữu	mà
không	 trả	một	vật	ngang	giá	nào	cả,	và	hai	 là,	cái	nó	không	những
phải	do	người	sản	xuất	ra	nó,	tức	là	công	nhân,	hoàn	lại,	mà	còn	phải



được	hoàn	lại	cùng	với	một	thặng	dư"	(	Số	dư	)"	mới	...Lúc	ban	đầu
quyền	sở	hữu	thể	hiện	ra	trước	chúng	ta	như	là	dựa	trên	lao	động	cá
nhân...	bây	giờ	"	(Ở	cuối	đoạn	phân	tích	của	Mác	),	"	ta	thấy	quyền
sở	hữu	ở	phía	nhà	tư	bản	là	quyền	chiếm	hữu	lao	động	không	công
của	người	khác,	còn	về	phía	công	nhân	là	tình	trạng	không	thể	chiếm
hữu	được	sản	phẩm	của	chính	mình	làm	ra.	Sự	tách	rời	giữa	quyền
sở	hữu	và	lao	động	trở	thành	hậu	quả	tất	yếu	của	một	quy	luật	có	vẻ

như	 là	 xuất	 phát	 từ	 sự	 đồng	 nhất	 của	 chúng	 "	
[58]

.	 Nói	một	 cách
khác,	ngay	cả	khi	chúng	 ta	 loại	bỏ	khả	năng	cướp	bóc,	bạo	 lực	và
gian	lận	đi	nữa,	ngay	cả	khi	chúng	ta	thừa	nhận	mọi	sở	hữu	tư	nhân
lúc	ban	đầu	đều	dựa	 trên	 lao	động	cá	nhân	của	người	 sở	hữu,	 và
trong	 toàn	 bộ	 tiến	 trình	 sau	 này	 của	 sự	 việc,	 người	 ta	 chỉ	 trao	 đổi
những	giá	 trị	ngang	nhau	 lấy	những	giá	 trị	ngang	nhau	 thôi,	 thì	 tuy
vậy,	 trong	sự	phát	 triển	 tiếp	 tục	của	sản	xuất	và	 trao	đổi,	nhất	định
chúng	 ta	cũng	sẽ	 tiến	đến	phương	 thức	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa
hiện	nay,	đến	tình	trạng	độc	chiếm	các	tư	liệu	sản	xuất	và	sinh	hoạt
vào	trong	tay	một	giai	cấp	ít	người,	đến	tình	trạng	một	giai	cấp	khác,
chiếm	 tuyệt	 đại	 đa	 số,	 bị	 rơi	 xuống	 địa	 vị	 những	 người	 vô	 sản	 tay
trắng,	đến	sự	thay	thế	nhau	có	tính	chất	định	kỳ	của	cơn	sốt	sản	xuất
có	tính	chất	đầu	cơ	và	các	cuộc	khủng	hoảng	thương	nghiệp,	và	đến
toàn	bộ	tình	trạng	vô	chính	phủ	hiện	nay	trong	sản	xuất.	Toàn	bộ	quá
trình	được	giải	thích	bằng	những	nguyên	nhân	thuần	tuý	kinh	tế,	chứ
không	cần	thiết	phải	viện	đến	sự	cướp	bóc,	bạo	 lực,	nhà	nước	hay
bất	kỳ	một	sự	can	thiệp	chính	trị	nào	cả.	ở	đây	nữa.	"Chế	độ	sở	hữu
bạo	lực"	cũng	chỉ	 là	một	câu	hỏi	huênh	hoang	dùng	để	che	giấu	sự
không	hiểu	biết	tiến	trình	thật	sự	của	sự	vật.

Đứng	về	mặt	lịch	sử	mà	nói,	tiến	trình	sự	vật	đó	là	lịch	sử	phát
triển	của	giai	cấp	tư	sản.	Nếu	"Những	trạng	thái	chính	trị	 là	nguyên
nhân	quyết	định	của	tình	trạng	kinh	tế",	thì	giai	cấp	tư	sản	hiện	đại	đã
không	phải	phát	triển	trong	cuộc	đấu	tranh	chống	chế	độ	phong	kiến,
mà	phải	 là	đứa	con	cưng	do	chế	độ	phong	kiến	 tự	nguyện	sinh	 ra.
Mọi	người	đều	biết	rằng	sự	việc	đã	diễn	ra	chính	là	ngược	lại.	Là	một
đẳng	cấp	bị	áp	bức,	lúc	đầu	phải	nộp	tô	cho	bọn	quý	tộc	phong	kiến
thống	trị,	xuất	thân	từ	những	nông	nô	và	những	nông	dân	phụ	thuộc
đủ	các	loại,	trong	quá	trình	đấu	tranh	không	ngừng	với	giai	cấp	quý
tộc,	giai	cấp	tư	sản	đã	đoạt	được	hết	vị	trí	này	đến	vị	trí	khác,	và	cuối
cùng	đã	thay	giai	cấp	quý	tộc	nắm	lấy	chính	quyền	trong	những	nước
phát	triển	nhất	:	ở	Pháp	thì	bằng	cách	trực	tiếp	lật	đổ	giai	cấp	quý	tộc,
ở	Anh	thì	bằng	cách	ngày	càng	tư	sản	hoá	tầng	lớp	quý	tộc	và	gộp
tầng	lớp	quý	tộc	vào	thành	phần	của	mình	để	làm	vật	trang	trí	ở	bên



trên	của	nó.	Giai	cấp	 tư	sản	đã	 làm	thế	nào	mà	đạt	được	điều	đó?
Chỉ	 bằng	 cách	 làm	biến	 đổi	 "	 tình	 trạng	 kinh	 tế	 "	 tiếp	 theo	 sau	 nó,
sớm	hay	muộn,	tự	nguyện	hay	do	đấu	tranh,	rồi	cũng	xẩy	ra	một	sự
biến	đổi	 những	 trạng	 thái	 chính	 trị.	Cuộc	đấu	 tranh	của	giai	 cấp	 tư
sản	chống	quý	tộc	phong	kiến	là	cuộc	đấu	tranh	của	thành	thị	chống
nông	thôn,	của	công	nghiệp	chống	sở	hữu	ruộng	đất,	của	kinh	tế	tiền
tệ	 chống	 kinh	 tế	 tự	 nhiên,	 và	 những	 vũ	 khí	 quyết	 định	 của	 những
người	 tư	sản	trong	cuộc	đấu	tranh	này	 là	 lực	 lượng	kinh	tế	của	họ,
thế	 lực	 này	 đã	 không	 ngừng	 tăng	 lên	 do	 sự	 phát	 triển	 của	 công
nghiệp,	 thoạt	 dầu	 có	 công,	 và	 do	 sự	 mở	 rộng	 của	 thương
nghiệp.Trong	suốt	cuộc	đấu	tranh	đó,	bạo	lực	chính	trị	đứng	về	phái
quý	tộc,	trừ	một	thời	kỳ	mà	chính	quyền	nhà	vua	dùng	giai	cấp	tư	sản
để	chống	 lại	quý	 tộc,	nhằm	mục	đích	dùng	đẳng	cấp	này	kiềm	chế
đẳng	cấp	kia;	nhưng	từ	khi	giai	cấp	tư	sản	tuy	hãy	còn	bất	lực	về	mặt
chính	trị	nhưng	đã	bắt	đầu	trở	thành	nguy	hiểm	do	lực	lượng	kinh	tế
của	nó	đã	tăng	lên,	thì	chính	quyền	nhà	vua	lại	liên	minh	với	giai	cấp
quý	tộc	và	do	đó	mà	gây	ra	cách	mạng	tư	sản,	trước	hết	là	ở	Anh,	và
sau	đó	 là	ở	Pháp.	 "Những	 trạng	 thái	chính	 trị	 "	vẫn	không	 thay	đổi,
trong	lúc	đó"	tình	hình	kinh	tế	"	lại	vượt	quá	trạng	thái	đó.	Xét	về	địa
vị	chính	trị,	quý	tộc	là	tất	cả,	giai	cấp	tư	sản	chẳng	là	cái	gì	cả;	xét	về
tình	hình	xã	hội,	bây	giờ	giai	cấp	tư	sản	là	giai	cấp	quan	trọng	nhất
trong	nước,	còn	quý	tộc	thì	đã	thấy	mình	mất	hết	tất	cả	những	chức
năng	xã	hội	của	mình,	và	chỉ	còn	tiếp	tục	bỏ	túi,	dưới	hình	thức	thu
nhập,	những	khoản	tiền	bồi	thường	cho	những	chức	năng	đã	mất	ấy
mà	thôi.	Hơn	 thế	nữa	 :	 trong	 toàn	bộ	công	việc	sản	xuất	của	mình,
giai	cấp	tư	sản	vẫn	bị	kẹp	chặt	trong	những	hình	thức	chính	trị	phong
kiến	thời	trung	cổ,	mà	nếu	sản	xuất	đó	không	những	công	trường	thủ
công	mà	ngay	cả	thủ	công	nghiệp	nữa,	từ	lâu	đã	vượt	quá	rồi;	bị	kẹp
chặt	trong	hàng	ngàn	đặc	quyền	phường	hội	và	những	hàng	rào	thuế
quan	địa	phương	và	hàng	tỉnh,	tất	cả	đã	trở	thành	những	điều	hoạch
học	 đơn	 thuần	 và	 những	 xiềng	 xích	 đối	 với	 sản	 xuất	 .	 Cuộc	 cách
mạng	của	giai	cấp	tư	sản	đã	chấm	dứt	 tình	 trạng	đó.	Nhưng	không
phải	chấm	dứt	theo	nguyên	tắc	của	ông	Đuy-rinh	là	làm	cho	tình	hình
kinh	tế	thích	ứng	với	các	trạng	thái	chính	trị	đó	chính	là	điều	mà	trong
nhiều	năm	gia	 cấp	quí	 tộc	 và	 nhà	 vua	đã	 thử	 làm	nhưng	 chỉ	 uổng
công	-	mà	ngược	lại	là	loại	bỏ	cái	đồ	tâm	tầm	chính	trị	cũ	kỹ	thối	nát
đi	và	tạo	ra	những	trạng	thái	chính	trị	trong	đó"	tình	hình	kinh	tế	"	mới
có	thể	tồn	tại	và	phát	triển	được.	Và	trong	cái	bầu	không	khí	chính	trị
và	pháp	quyền	thích	hợp	với	mình	đó,	giai	cấp	tư	sản	đã	phát	 triển
một	cách	rực	rỡ,	rực	rỡ	đến	nỗi	là	nó	đã	không	còn	cách	xa	cái	địa	vị
mà	giai	cấp	quý	tộc	đã	giữ	năm	1789:	nó	ngày	càng	trở	thành	không



những	là	một	vật	thừa	về	mặt	xã	hội,	mà	còn	trở	thành	một	chướng
ngại	xã	hội	nữa;	nó	ngày	càng	tích	ra	quý	tộc	trước	kia,	giai	cấp	tư
sản	ngày	càng	trở	thành	một	giai	cấp	chỉ	biết	bỏ	túi	thu	nhập	;	và	nó
đã	thực	hiện	được	sự	đảo	lộn	ấy	trong	địa	vị	của	chính	nó	và	tạo	ra
một	giai	cấp	mới,	giai	cấp	vô	sản,	mà	không	cần	đến	bất	kỳ	một	trò
ảo	 thuật	 bạo	 lực	 nào	 cả,	 và	 chỉ	 bằng	 con	đường	 thuần	 tuý	 kinh	 tế
thôi.	Hơn	nữa,	giai	cấp	đó	hoàn	toàn	không	muốn	những	hành	động
của	chính	mình	đem	lại	kết	quả	như	thế;	 trái	 lại,	kết	quả	đó	đã	đến
với	một	sức	mạnh	không	gì	cưỡng	 lại	được,	 trái	với	ý	muốn	và	 trái
với	ý	định	của	giai	cấp	tư	sản	;	những	lực	lượng	sản	xuất	của	chính
nó	đã	vượt	quá	sự	lãnh	đạo	của	nó,	và	giống	như	là	với	một	sự	tất
yếu	của	tự	nhiên,	những	lực	lượng	đó	đang	đẩy	toàn	bộ	xã	hội	tư	sản
đến	chỗ	diệt	vong	hay	đến	một	cuộc	cách	mạng.	Và	nếu	bây	giờ	các
nhà	tư	sản	dùng	đến	bạo	lực	để	bảo	vệ	"	tình	hình	kinh	tế	"	Đang	sụp
đổ	khỏi	sụp	đổ,	thì	với	điều	đó	họ	chỉ	chứng	minh	rằng	giống	như	ông
Đuy-rinh	họ	là	nạn	nhân	của	đúng	cái	ảo	tưởng	coi	"	những	trạng	thái
là	nạn	nhân	của	đứng	cái	ảo	tưởng	coi	"Những	trạng	thái	chính	trị	là
nguyên	nhân	quyết	định	tình	hình	kinh	tế";	rằng	hệt	như	ông	Đuy-rinh
họ	tưởng	có	thể	dùng	"	nhân	tố	đầu	tiên	",	"	bạo	lực	chính	trị	trực	tiếp
"	mà	 thay	đổi	được	những	"	sự	kiện	 thuộc	 loại	 thứ	yếu	"	đó,	 tức	 là
tình	hình	kinh	tế	và	sự	phát	triển	không	thể	đảo	ngược	của	nó,	và	do
đó	có	 thể	dùng	những	khẩu	đại	bác	của	Krupp	và	Mauser	mà	quét
sạch	khỏi	mặt	đất	những	hậu	quả	kinh	tế	của	máy	hơi	nước	và	của
những	máy	móc	hiện	đại	do	máy	hơi	nước	 làm	cho	vận	động,	quét
sạch	khỏi	mặt	đất	những	hậu	quả	của	nền	thương	nghiệp	thế	giới	và
của	sự	phát	triển	hiện	nay	của	ngân	hàng	và	tín	dụng	.
	



III.	Lý	luận	về	bạo	lực	(Tiếp	theo)

	 Nhưng	 chúng	 ta	 hãy	 xét	 kỹ	 hơn	một	 chút	 cái	 "bạo	 lực"	 vạn
năng	 đó	 của	 ông	 Đuy-rinh,	 Robinson	 "tay	 cầm	 kiếm"	 nô	 dịch	 anh
chàng	Thứ	Sáu	.	Vậy	Robinson	đã	lấy	kiếm	ở	đâu	ra?	Ngay	cả	trên
những	hòn	đảo	tưởng	tượng	trong	những	truyện	kiểu	Robinson,	cho
đến	nay	kiếm	cũng	chưa	trả	lời	cho	câu	hỏi	đó.	Cũng	như	Robinson
đã	có	thể	tìm	ra	được	cho	mình	một	thanh	kiếm,	chúng	ta	cũng	rất	có
thể	có	lý	do	để	cho	rằng	một	buổi	sáng	kia,	anh	chàng	Thứ	Sáu	hiện
ra	với	một	khẩu	súng	lục	đã	lên	đạn	ở	trong	tay,	thế	là	lúc	đó	toàn	bộ
quan	hệ	"bạo	lực"	liền	đảo	ngược	lại	:	anh	chàng	Thứ	Sáu	chỉ	huy	và
Robinson	phải	nai	lưng	ra	lao	động.	Chúng	tôi	xin	lỗi	độc	giả	là	cứ	trở
đi	 trở	 lại	mãi	câu	chuyện	Robinson	và	anh	chàng	Thứ	Sáu,	chuyện
này	 thật	 ra	 là	 để	 dùng	 trong	 phòng	 trẻ	 chứ	 không	 phải	 dùng	 trong
khoa	học,	nhưng	chúng	tôi	biết	làm	sao	bây	giờ	?	Chúng	tôi	bắt	buộc
phải	vận	dụng	một	cách	trung	thực	cái	phương	pháp	định	đề	của	ông
Đuy-rinh,	 và	 sẽ	 không	 phải	 là	 lỗi	 tại	 chúng	 tôi	 nếu	 trong	 việc	 này
chúng	tôi	luôn	luôn	phải	trở	đi	trở	lại	mãi	trong	lĩnh	vực	thuần	tuý	trẻ
con.	Như	 vậy	 là	 súng	 lục	 thắng	 thanh	 kiếm,	 và	 ngay	 cả	 người	 tán
thành	phương	pháp	định	đề	một	cách	 trẻ	con	nhất	chắc	chắn	cũng
nhận	 thấy	rằng	bạo	 lực	không	phải	đơn	 thuần	 là	một	hành	vi	của	ý
chí,	mà	đòi	hỏi	những	tiền	đề	rất	hiện	 thực	để	 thực	hiện	nó,	cụ	 thể
đòi	hỏi	những	 tiền	đề	 rất	hiện	 thực	để	 thực	hiện	nó,	 cụ	 thể	đòi	hỏi
phải	 có	 những	 công	 cụ,	 trong	 đó	 công	 cụ	 hoàn	 hảo	 hơn	 sẽ	 thắng
công	cụ	không	hoàn	hảo	bằng;	rằng	tiếp	nữa,	những	công	cụ	đó	phải
được	sản	xuất	ra	đã,	điều	này	cũng	có	nghĩa	là	kẻ	sản	xuất	ra	công
cụ	bạo	 lực	hoàn	hảo	hơn	Vulgo	 là	sản	xuất	ra	vũ	khí	phải	 thắng	kẻ
sản	xuất	ra	công	cụ	bạo	lực	không	hoàn	hảo	bằng;	nói	tóm	lại	,	thắng
lợi	của	bạo	lực	dựa	vào	việc	sản	xuất	vũ	khí,	và	việc	sản	xuất	vũ	khí
lại	dựa	vào	sản	xuất	nói	chung,	do	đó	lại	dựa	vào	"lực	lượng	kinh	tế",
vào	"tình	hình	kinh	tế",	và	những	phương	tiện	vật	chất	mà	bạo	lực	chi
phối	được	.

Bạo	lực,	hiện	nay	là	quân	đội	và	hạm	đội,	và	cái	hai	như	tất	cả
chúng	ta,	đau	xót	thay,	đều	biết	rõ	"tốn	kém	nhiều	tiền	một	cách	kinh
khủng".	Nhưng	 bạo	 lực	 không	 thể	 làm	 ra	 tiền	 được,	mà	 nhiều	 lắm
cũng	chỉ	có	thể	chiếm	đoạt	được	số	đã	làm	ra	thôi,	và	tiền	đó	cũng
chẳng	có	ích	gì	nhiều	lắm	như	chúng	ta	cũng	lại	đau	xót	thay,	đã	biết

được	 qua	 trường	 hợp	mấy	 nghìn	 triệu	 của	Pháp	
[59]

.	 Vậy	 xét	 cho



cùng	thì	tiền	phải	do	sản	xuất	kinh	tế	làm	ra;	vậy	một	lần	nữa,	bạo	lực
lại	do	tình	hình	kinh	tế	quyết	định,	tình	hình	kinh	tế	cung	cấp	cho	bạo
lực.	 Nhưng	 như	 thế	 vẫn	 chưa	 đủ.	 Không	 có	 gì	 lại	 phụ	 thuộc	 vào
những	 tiền	 đề	 kinh	 tế	 hơn	 là	 chính	 ngay	 quân	 đội	 và	 hạm	 đội.	 Vũ
trang,	biên	chế,	tổ	chức,	chiến	lược,	chiến	thuật	phụ	thuộc	trước	hết
vào	 trình	 độ	 sản	 xuất	 tương	 ứng,	 và	 vào	 phương	 tiện	 giao	 thông.
Trong	lĩnh	vực	này	có	tác	động	cách	mạng	hoá	không	phải	là	"Những
sáng	tạo	tự	do	của	trí	 tuệ"	của	những	tướng	lĩnh	thiên	tài,	mà	là	do
việc	phát	minh	ra	những	vũ	khí	tốt	hơn	và	sự	thay	đổi	trong	chất	liệu
người	lính,	ảnh	hưởng	của	những	tướng	lĩnh	thiên	tài	nhiều	lắm	cũng
chỉ	 giới	 hạn	 trong	 việc	 làm	 cho	 phương	 thức	 tiến	 hành	 chiến	 đấu
thích	hợp	với	vũ	khí	mới	và	chiến	sĩ	mới	mà	thôi.

Vào	đầu	thế	kỷ	XIV,	thuốc	súng	đã	chuyển	từ	tay	người	A-rập
sang	người	Tây	âu,	và	ai	nấy	đều	biết	là	nó	đã	làm	đảo	lộn	cả	toàn
bộ	 công	 việc	 quân	 sự.	 Nhưng	 việc	 đem	 dùng	 thuốc	 súng	 và	 súng
hoàn	 toàn	không	phải	 là	một	hành	vi	bạo	 lực,	mà	 là	một	 tiến	bộ	về
công	nghiệp,	do	đó	là	một	tiến	bộ	về	kinh	tế.	Công	nghiệp	vẫn	là	công
nghiệp,	dù	nó	hướng	vào	việc	sản	xuất	các	đồ	vật	hay	vào	việc	phá
hoại	những	đồ	vật	đó.	Và	việc	đem	dùng	súng	đã	có	 tác	dụng	 làm
đảo	 lộn	 không	 những	 đối	 với	 bản	 thân	 công	 việc	 tiến	 hành	 chiến
tranh,	 mà	 còn	 đối	 với	 những	 quan	 hệ	 thống	 trị	 và	 nô	 dịch	 về	mặt
chính	 trị	 nữa.	Muốn	 có	 được	 thuốc	 súng	 và	 súng	 thì	 phải	 có	 công
nghiệp	và	 tiền,	mà	công	nghiệp	và	 tiền	 lại	nằm	ở	 trong	 tay	 thị	dân.
Cho	nên,	ngay	từ	đầu,	súng	đã	là	vũ	khí	của	các	thành	thị	và	của	chế
độ	quân	chủ	đang	lên,	dựa	vào	thành	thị	để	chống	lại	giai	cấp	quý	tộc
phong	 kiến.	Những	bức	 thành	đá	 của	những	 lâu	đài	 của	giới	 kỵ	 sĩ
xưa	nay	 không	 thể	ai	 chiếm	 lĩnh	được	giờ	đây	đã	 không	 thể	đứng
vững	 trước	 những	 khẩu	 đại	 bác	 của	 các	 thị	 dân,	 những	 viên	 đạn
súng	 trường	của	 thực	dân	đã	xuyên	 thủng	áo	giáp	của	các	hiệp	sĩ.
Cùng	với	sự	sụp	đổ	của	đội	kỵ	binh	mặc	áp	giáp	của	giai	cấp	quý	tộc
thì	sự	 thống	trị	của	giai	cấp	quý	 tộc	cũng	sụp	đổ	 theo,	cùng	với	sự
phát	 triển	 của	 giới	 thị	 dân	 thì	 bộ	 binh	 và	 pháo	 binh	 ngày	 càng	 trở
thành	những	binh	 chủng	 có	 tính	 chất	 quyết	 định;	 do	 pháo	binh	 bắt
buộc	nên	nghề	quân	sự	phải	kèm	thêm	một	ngành	mới	có	tính	chất
hoàn	toàn	công	nghiệp	:	nghành	công	binh	.

Việc	hoàn	thiện	cây	súng	diễn	ra	rất	chậm	chạp.	Đại	bác	vẫn
còn	 nặng	 nề,	 súng	 trường	 còn	 thô	 sơ,	 mặc	 dầu	 đã	 có	 nhiều	 phát
minh	về	chi	 tiết.	Phải	mất	hơn	ba	 trăm	năm	mới	có	được	một	khẩu
súng	thích	hợp	để	trang	bị	cho	toàn	thể	bộ	binh.	Chỉ	mãi	đến	đầu	thế
kỷ	XVIII,	thì	cây	súng	hoả	mai	và	có	lưỡi	lê	mới	loại	hẳn	chiếc	giáo	ra
khỏi	 việc	vũ	 trang	cho	bộ	binh.	Bộ	binh	hồi	bấy	giờ	gồm	có	những



người	 lính	được	huấn	luyện	rất	nghiệt	ngã,	nhưng	hoàn	toàn	không
đáng	tin	cậy,	do	các	vua	chúa	tuyển	mộ	từ	những	phần	tử	hư	hỏng
nhất	trong	xã	hội	và	chỉ	có	roi	gậy	mới	bắt	được	họ	phải	phục	tùng;
lắm	lúc	cũng	gồm	những	tù	binh	địch	bị	bắt	buộc	sung	vào	quân	đội;
và	hình	thức	chiến	đấu	độc	nhất	trong	đó	những	binh	lính	này	có	thể
sử	 dụng	 cây	 súng	mới	 là	 chiến	 thuật	 dàn	 hàng	 ngang,	 chiến	 thuật
này	đã	đạt	tới	mức	hoàn	hảo	nhất	dưới	thời	Friedrrich	11.	Toàn	thể
bộ	 binh	 của	một	 đạo	 quân	 đuợc	 xếp	 hàng	 ba	 thành	một	 hình	 bốn
cạnh	rất	dài	và	rỗng	ở	giữa,	và	trong	đội	hình	chiến	đấu	thì	chỉ	vận
động	 như	 là	một	 chính	 thể	mà	 thôi;	 cùng	 lắm	 thì	 người	 ta	 chỉ	 cho
phép	một	trong	hai	cánh	được	tiến	lên	hay	lùi	 lại	một	chút.	Cái	khối
vụng	 về	 đó	 chỉ	 có	 thể	 vận	 động	 có	 trật	 tự	 được	 trên	một	 địa	 hình
hoàn	toàn	bằng	phẳng	và	hơn	nữa	cũng	chỉ	vận	động	theo	một	nhịp
độ	chậm	chạp	(75	bước	mỗi	phút	);	trong	khi	đang	tác	chiến	thì	không
sao	 thay	đổi	được	đội	hình	chiến	đấu,	và	một	khi	bộ	binh	đã	được
vào	trận	đánh	thì	 thắng	 lợi	hay	thất	bại	cũng	được	quyết	định	trong
một	thời	gian	ngắn,	bằng	một	đòn	đả	kích	.

Trong	cuộc	chiến	tranh	giành	độc	lập	ở	Mỹ,	những	toán	nghĩa
quân	đã	 chống	 lại	 những	đội	 hình	 truyền	 thống	cứng	nhắc	ấy;	 quả
thật	là	những	toán	nghĩa	quân	này	không	biết	đi	đều	bước,	nhưng	với
cây	súng	có	nòng	xé	răng	của	họ,	họ	lại	có	thể	bắn	trúng	hơn;	chiến
đấu	vì	 lợi	 ích	 thiết	 thân	nhất	của	mình,	họ	không	đào	ngũ	như	bọn
lính	 đánh	 thuê;	 và	 họ	 không	 làm	 cho	 binh	 lính	Anh	 thích	 thú	 bằng
cách	cũng	dàn	thành	hàng	ngang	và	chiến	đấu	chống	lại	chúng	trên
một	địa	hình	bằng	phẳng	 trống	 trải,	 lại	 bố	 trí	 thành	những	đội	 hình
dọc	bộ	binh	phân	 tán	và	cơ	động	nhanh	chóng	ở	 trong	rừng,	được
dùng	làm	nơi	ẩn	nấp.	Đội	hình	hàng	ngang	ở	đây	trở	thành	bất	lực	và
bị	thất	bại	trước	những	địch	thủ	không	trông	thấy	được	và	không	sao
tìm	thấy	được.	Như	vậy	là	người	ta	lại	phát	minh	trở	lại	đội	hình	bộ
binh	cơ	động	-	phương	thức	chiến	đấu	mới	do	sự	thay	đổi	trong	chất
liệu	lính.

Điều	mà	cuộc	cách	mạng	Mỹ	đã	mở	đầu,	thì	được	cuộc	cách
mạng	Pháp	hoàn	 thành,	 -	 cũng	 trong	 lĩnh	 vực	 quân	 sự.	Để	 đương
đầu	với	quân	đội	của	khối	 liên	minh	gồm	lính	đánh	thuê	được	huấn
luyện	 tốt,	 cách	 mạng	 Pháp	 cũng	 chỉ	 có	 những	 quần	 chúng	 được
huấn	 luyện	 kém	 nhưng	 đông	 đảo,	 chỉ	 có	 việc	 tổng	 động	 viên	 toàn
quốc.	Nhưng	với	những	quần	chúng	đó	lại	phải	bảo	vệ	Pa-ri,	nghĩa	là
phải	bảo	vệ	một	địa	hình	nhất	định,	và	không	thể	làm	được	điều	đó
nếu	không	 thắng	được	trong	một	 trận	chiến	đấu	đông	người	 tại	nơi
trống	trải.	Chỉ	có	bắn	nhau	theo	đội	hình	phân	tán	thì	không	đủ	nữa
rồi;	cũng	cần	phải	tìm	ra	một	hình	thức	để	sử	dụng	được	số	đông,	và



hình	thức	đó	là	đội	hình	hàng	dọc.	Đội	hình	hàng	dọc	cũng	cho	phép
những	đội	quân	ít	được	huấn	luyện	vận	động	khá	có	trật	tự	,	hơn	nữa
thậm	chí	lại	với	một	tốc	độ	còn	nhanh	hơn	(	mỗi	phút	từ	100	bước	trở
lên	 );	nó	cho	phép	chọc	 thủng	được	những	hình	 thức	cứng	đờ	của
đội	 hình	hàng	ngang	 cũ,	 cho	phép	 chiến	đấu	được	 trên	bất	 cứ	địa
hình	nào,	do	đó	chiến	đấu	được	cả	trên	những	địa	hình	bất	lợi	nhất
đối	với	đội	hình	hàng	ngang,	tập	hợp	được	quân	đội	theo	bất	cứ	một
cách	nào	phù	hợp	với	tình	thế	và	kết	hợp	với	những	hoạt	động	của
những	xạ	 thủ	phân	tán,	cho	phép	kìm	hãm,	 thu	hút	và	 làm	kiệt	sức
những	đội	hình	hàng	ngang	của	quân	địch,	cho	đến	khi	có	thể	chọc
thủng	 được	 đội	 hình	 đó	 ở	 điểm	 quyết	 dịnh	 bằng	 những	 khối	 đông
được	giữ	làm	dự	trữ.	Phương	thức	tiến	hành	chiến	đấu	mới	đó,	dựa
trên	sự	kết	hợp	giữa	những	xạ	thủ	phân	tán	và	những	đội	hình	hàng
dọc	và	dựa	trên	sự	phân	chia	quân	đội	thành	sư	đoàn	hay	quân	đoàn
độc	 lập,	 gồm	 đủ	 các	 loại	 binh	 chủng	 -	 phương	 thức	 đã	 được
Napoléon	 đề	 xuất	 toàn	 bộ	 cả	 về	mặt	 chiến	 lược	 lẫn	 về	mặt	 chiến
thuật	-	đã	trở	lên	cần	thiết,	trước	hết	là	do	sự	thay	đổi	trong	chất	liệu
của	người	lính	của	cách	mạng	Pháp.	Nhưng	phương	thức	chiến	đấu
đó	cũng	còn	cần	phải	có	hai	tiền	đề	kỹ	thuật	rất	quan	trọng	:	một	là,
những	giá	đại	bác	dã	chiến	nhẹ	hơn	do	Gribeauval	chế	tạo,	chỉ	nhờ
chúng	người	 ta	mới	di	chuyển	được	những	đại	bác	dã	chiến	ấy	với
tốc	độ	đòi	hỏi	nhanh	hơn	như	hiện	nay,	và	hai	là	việc	áp	dụng	báng
súng	công	năm	1767	ở	Pháp,	bắt	chước	báng	súng	săn	 -	 từ	 trước
đến	 nay	 nó	 vẫn	 nằm	 thẳng	 tuột	 với	 nòng	 súng	 -	 khiến	 cho	 có	 thể
nhắm	từng	người	một	mà	không	nhất	thiết	phải	bắn	chệnh.	Không	có
sự	tiến	bộ	đó,	thì	khẩu	súng	cũ	không	thể	áp	dụng	việc	bắn	theo	đội
hình	phân	tán	được	.

Hệ	thống	vũ	trang	toàn	dân	có	tính	chất	cách	mạng	chẳng	bao
lâu	sau	đã	bị	hạn	chế	bởi	chế	độ	quân	dịch	(	đối	với	người	giầu	thì	có
quyền	thay	thế	bằng	cách	bỏ	tiền	ra	chuộc	),	và	đa	số	các	nước	lớn
trên	lục	địa	đều	áp	dụng	hình	thức	đó.	Chỉ	có	nước	Phổ,	với	chế	độ
quân	hậu	bị	của	mình,	là	đã	cố	thu	hút	lực	lượng	quân	sự	của	nhân
dân	với	những	quy	mô	to	lớn	hơn.	Thêm	nữa,	Phổ	còn	là	nước	đầu
tiên	đã	trang	bị	cho	toàn	thể	bộ	binh	của	mình	bằng	vũ	khí	hiện	đại
nhất	-	tức	là	bằng	cây	súng	trường	lên	đạn	bằng	quy	lát	sau	khi	cây
súng	có	nòng	xé	rãnh,	lên	đạn	từ	phía	nòng,	có	thể	dùng	cho	chiến
tranh	và	được	hoàn	 thiện	giữa	những	năm	1830,	đã	đóng	xong	vai
trò	ngắn	ngủi	của	nó.	Nhờ	hai	điều	mới	này	mà	nước	Phổ	đã	thắng

trận	năm	1866	
[60]

.
Trong	cuộc	chiến	tranh	Đức	-	Pháp,	lần	đầu	tiên	hai	đội	quân



dùng	súng	có	nòng	xẻ	rãnh	lên	đạn	bằng	quy	lát	đã	đối	diện	với	nhau
và	 hơn	 nữa	 cả	 hai	 về	 thực	 chất	 đều	 có	 những	 đội	 hình	 chiến	 đấu
giống	như	thời	kỳ	cây	súng	hoả	mai	có	nòng	nhẵn.	Chỉ	có	điều	khác
nhau	 là	 ngươì	Phổ	 cố	 tìm	 trong	 việc	 áp	 dụng	 đội	 hình	 đại	 đội	 xếp
theo	hàng	dọc	một	hình	 thức	 tác	 chiến	 thích	hợp	hơn	với	 vũ	 trang
mới.	Nhưng,	đến	ngày	18	tháng	tám	ở	Saint	-	Privat,	khi	đội	binh	vệ
Phổ	muốn	thử	áp	dụng	một	cách	nghiêm	túc	đội	hình	đại	đội	xếp	theo
hàng	dọc,	thì	năm	trung	đoàn	tham	chiến	nhiều	nhất,	trong	không	quá
hai	tiếng	đồng	hồ,	đã	bị	mất	hơn	một	phần	ba	quân	số	của	chung	(
176	sĩ	quan	và	5114	lính	)	và	từ	đó,	đội	hình	đại	đội	xếp	theo	hàng
dọc	với	tư	cách	là	hình	thức	tác	chiến	đã	bị	lên	án,	không	kém	gì	đội
hình	 tiểu	đoàn	xếp	 theo	hàng	dọc	và	đội	hình	dàn	hàng	ngang	 tiểu
đoàn	xếp	theo	hàng	ngang.	Từ	nay	trở	đi	,	mọi	mưu	toạn	đẩy	bất	kỳ
những	đơn	vị	mật	tập	nào	vào	dưới	hoả	lực	của	kẻ	thù	cũng	đều	bị	từ
bỏ,	và	về	phía	người	Đức,	cuộc	chiến	đấu	chỉ	được	tiến	hành	bằng
những	tuyền	tán	binh	dầy	dặc	mà	thôi,	những	tuyền	tán	binh	mà	ngay
trước	 đây	 dưới	 làn	 mưa	 đạn	 của	 kẻ	 thù,	 các	 đội	 hình	 hàng	 dọc
thường	cũng	đã	 tự	động	phân	 tán	 thành,	nhưng	vẫn	bị	các	sĩ	quan
cao	 cấp	 luôn	 luôn	 chống	 lại,	 coi	 đó	 là	 trái	 kỷ	 luật.	Cũng	 như	 trong
phạm	 vi	 hoạt	 động	 của	 hoả	 lực	 địch,	 từ	 nay	 trở	 đi,	 vọt	 tiền	 đã	 trở
thành	 hình	 thức	 di	 chuyển	 duy	 nhất.	 Một	 lần	 nữa,	 lính	 tỏ	 ra	 khôn
ngoan	hơn	sĩ	quan;	chính	anh	ta,	người	lính,	do	bản	năng	mà	đã	tìm
ra	được	hình	thức	chiến	đấu	duy	nhất	tỏ	ra	là	thích	hợp	từ	trước	đến
nay	dưới	làn	đạn	của	cây	súng	lên	đạn	bằng	quy	lát,	và	bất	chấp	sự
chống	đối	của	cấp	chỉ	huy,	họ	vẫn	thực	hiện	nó	một	cách	đầy	thắng
lợi.

Chiến	tranh	Đức	-	Pháp	đã	đánh	dấu	một	bước	ngoặt	có	một	ý
nghĩa	khác	hẳn	tất	cả	bước	ngoặt	trước	kia.	Một	là	vũ	khí	đã	rất	hoàn
hảo	đến	nỗi	không	còn	có	thể	có	một	tiến	bộ	mới	nào	khả	dĩ	gây	ra
được	một	ảnh	hưởng	đảo	lộn	nào	đó.	Khi	mà	người	ta	đã	có	những
đại	bác	có	thể	bắn	trúng	được	một	tiểu	đoàn	chừng	nào	mắt	người	ta
còn	phân	biệt	được	nó,	và	có	những	cây	súng	có	 thể	ngắm	và	bắn
trúng	từng	người	một	cách	cũng	thành	công	như	thế,	hơn	nữa	việc
lắp	đạn	lại	đòi	hỏi	ít	thời	gian	hơn	là	việc	ngắm	bắn,	-	thì	tất	cả	những
sự	tiến	bộ	khác	đều	ít	nhiều	không	quan	trọng	đối	với	dã	chiến.	Như
vậy	 là	 về	mặt	 này	 kỷ	 nguyên	 phát	 triển	 đã	 chấm	 dứt	 về	 căn	 bản.
Nhưng	hai	 là,	 cuộc	 chiến	 tranh	đó	đã	buộc	 tất	 cả	những	nước	 lớn
trên	lục	địa	phải	thi	hành	chế	độ	quân	hậu	bị	của	Phổ	một	cách	mạnh
hơn	ở	nước	mình	và	đo	đó	phải	mang	một	gánh	nặng	quân	sự	làm
cho	những	nước	đó	nhất	định	phải	phá	sản	sau	vài	năm.	Quân	đội	đã
trở	thành	mục	đích	chủ	yếu	của	nhà	nước,	trở	thành	một	mục	đích	tự



nó;	nhân	dân	chỉ	còn	tồn	tại	để	cung	cấp	binh	lính	buôn	binh	lính	mà
thôi.	Chủ	nghĩa	quân	phiệt	thống	trị	và	ngốn	hết	châu	âu.	Nhưng	chủ
nghĩa	quân	phiệt	đó	cũng	mang	trong	lòng	nó	mầm	mống	của	sự	tiêu
vong	 của	nó.	Sự	cạnh	 tranh	giữa	 các	nước	bắt	 buộc	 các	nước	đó
một	mặt,	phái	tiêu	tốn	mỗi	năm	ngày	càng	nhiều	tiền	hơn	để	duy	trì
quân	đội,	hạm	đội,	đại	bác	v.v..	do	đó	ngày	càng	đẩy	mạnh	sự	sụp	đổ
về	mặt	 tài	chính,	mặt	khác,	 là	ngày	càng	coi	 trọng	chế	độ	nghĩa	vụ
quân	sự	phổ	biến,	và	do	đó	rút	cục	phải	làm	cho	toàn	dân	quen	với
việc	sử	dụng	vũ	khí,	thành	thử	đến	một	lúc	nào	đó,	nhân	dân	có	thể
thực	hiện	được	ý	chí	của	mình	bất	chấp	giới	chỉ	huy	quân	sự.	Và	lúc
đó	sẽ	đến	,	khi	mà	quần	chúng	nhân	dân	-	tức	là	công	nhân	thành	thị
và	nông	 thôn,	và	nông	dân	có	một	ý	chí.	Đến	 lúc	đó,	quân	đội	của
vua	chúa	biến	 thành	quân	đội	của	nhân	dân,	bộ	máy	từ	chối	không
làm	việc	nữa,	chủ	nghĩa	quân	phiệt	tiêu	vong	do	tính	chất	biện	chứng
của	chính	ngay	sự	phát	 triển	của	nó.	Điều	mà	phái	dân	chủ	 tư	sản
năm	1848	đã	không	thể	thực	hiện	được	chính	vì	nó	là	dân	chủ	tư	sản
chứ	không	phải	vô	sản	,	-	cụ	thể	là	đem	lại	cho	quần	chúng	lao	động
một	ý	chí	mà	nội	dung	phù	hợp	với	địa	vị	giai	cấp	của	họ	 -	 thì	chủ
nghĩa	xã	hội	nhất	định	sẽ	thực	hiện	được.	Và	điều	đó	có	nghĩa	là	chủ
nghĩa	quân	phiệt,	 và	 cùng	với	 nó	 là	 tất	 cả	những	quân	đội	 thường
trực,	đều	bị	nổ	tung	từ	bên	trong.

Đó	là	một	trong	những	bài	học	của	lịch	sử	bộ	binh	hiện	đại	của
chúng	ta.	Bài	học	thứ	hai	làm	cho	chúng	ta	lại	nghĩ	đến	ông	Đuy-rinh,
là	toàn	bộ	tổ	chức	và	phương	thức	chiến	đấu	của	quân	đội,	và	do	đó
,	thắng	lợi	và	thất	bại,	đều	tỏ	ra	là	phụ	thuộc	vào	những	điều	kiện	vật
chất,	nghĩa	là	điều	kiện	kinh	tế	,	vào	chất	liệu	của	con	người	và	của
vũ	khí,	nghĩa	 là	vào	chất	 lượng	và	số	 lượng	của	dân	cư	và	của	kỹ
thuật.	Chỉ	 có	một	dân	 tộc	chuyên	đi	 săn	như	người	Mỹ	mới	có	 thể
phát	minh	ra	lại	đội	hình	bộ	binh	phân	tán	-	và	họ	là	những	dẻ	đi	săn
chỉ	vì	những	lý	do	thuần	tuý	kinh	tế,	cũng	như	hiện	nay	vì	lý	do	thuần
tuý	kinh	tế	mà	cũng	chính	người	Yankee	đó	của	các	bang	cũ	đã	biến
thành	 nông	 dân,	 nhà	 công	 nghiệp,	 nhà	 hàng	 hải	 và	 nhà	 buôn,	 họ
không	bắn	 lẻ	 tẻ	 trong	những	rừng	già	nữa,	nhưng	 lại	càng	bắn	giỏi
trên	 trường	 đấu	 cơ,	 ở	 đó	 họ	 cũng	 đã	 tiến	 được	 rất	 xa	 trong	 nghệ
thuật	 sử	 dụng	 quần	 chúng-	Chỉ	 có	một	 cuộc	 cách	mạng	 như	 cách
mạng	Pháp,	giải	phóng	người	 tư	sản	và	nhất	 là	người	nông	dân	về
mặt	kinh	tế,	mới	có	thể	tìm	ra	được	hình	thức	quân	đội	có	tính	chất
quần	chúng,	đồng	thời	lại	tìm	ra	được	cả	những	hình	thức	vận	động
tự	do	làm	cho	những	đội	hình	dàn	hàng	ngang	cứng	nhắc	xưa	kia,	-
phản	ánh	chủ	nghĩa	chuyên	chế	mà	những	đội	hình	đó	chiến	đấu	để
bảo	vệ	,	ở	trong	ngành	quân	sự	-	phải	tan	vỡ.	Và	những	tiến	bộ	về	kỹ



thuật,	một	khi	chúng	đã	có	thể	áp	dụng	và	được	áp	dụng	vào	lĩnh	vực
quân	sự,	 thì	 lập	 tức	 -	hầu	như	 là	cưỡng	bức,	 thêm	nữa,	 thường	 là
ngược	lại	ý	muốn	của	cấp	chỉ	huy	trong	quân	đội-	gây	ra	những	sự
thay	 đổi	 và	 thậm	 chí	 cả	 những	 sự	 đảo	 lộn	 trong	 phương	 thức	 tác
chiến	như	thế	nào-	điều	đó	chúng	ta	đã	thấy	trong	tất	cả	mọi	trường
hợp	xem	xét	trên	đây.	Ngoài	ra,	việc	tiến	hành	chiến	tranh	phụ	thuộc
vào	năng	suất	và	vào	phương	tiện	giao	thông	ở	hậu	phương	của	một
nước	cũng	như	ở	chiến	trường	như	thế	nào,	điều	ấy	ngay	hiện	nay
bất	 kỳ	một	 hạ	 sĩ	 quan	 chăm	chỉ	 nào	 cũng	 có	 thể	giải	 tích	 cho	ông
Đuy-rinh	rõ.	Tóm	lại,	bất	cứ	ở	đâu	và	bất	cứ	lúc	nào,	những	điều	kiện
kinh	tế	và	tài	nguyên	kinh	tế	đều	là	những	cái	đã	giúp	cho	"bạo	lực"
chiến	thắng,	nếu	không	có	những	điều	kiện	và	tài	nguyên	đó	thì	bạo
lực	không	còn	là	bạo	lực	nữa,	và	kẻ	nào	muốn	đứng	trên	một	quan
điểm	ngược	lại	để	cải	cách	quân	sự,	theo	những	nguyên	tắc	của	ông
Đuy-rinh,	thì	kẻ	đó	chỉ	có	thể	ăn	đòn	mà	thôi	(1).

Nếu	bây	giờ	 chúng	 ta	đi	 từ	đất	 liền	 ra	biển,	 thì	 chỉ	 riêng	hai
mươi	năm	qua	cũng	cho	chúng	ta	thấy	một	sự	đảo	lộn	có	một	ý	nghĩa
hoàn	toàn	khác	hẳn.	Chiếc	chiến	hạm	trong	cuộc	chiến	 tranh	Crưm
[61]

	là	thứ	chiến	hạm	hai	boong	hay	ba	boong	bằng	gỗ,	có	từ	60	đến
100	khẩu	đại	bác,	chủ	yếu	còn	chạy	bằng	buồm	và	chỉ	có	một	máy
hơi	 nước	 yếu	 để	 làm	 công	 việc	 phụ.	Chiến	 hạm	đó	 thường	 chỉ	 có
những	cỗ	đại	bác	32	pao	với	một	nòng	nặng	chừng	50	tạ	và	chỉ	vài
cỗ	68	pao	nặng	95	tạ.	Vào	cuối	cuộc	chiến	tranh	đó,	xuất	hiện	những
pháo	đài	nổi	bọc	thép,	những	con	quái	vật	nặng	nề	gần	như	không	di
động,	nhưng	không	thể	nào	công	phá	nổi	đối	với	pháo	binh	hồi	bấy
giờ.	Chẳng	bao	lâu	việc	bọc	thép	cũng	được	áp	dụng	vào	chiến	hạm;
lúc	đầu	thép	còn	mỏng,	dày	độ	4	in	-	sơ	thì	đã	là	một	vỏ	thép	hết	sức
nặng	rồi.	Nhưng	chẳng	bao	lâu	sự	tiến	bộ	của	pháo	binh	lại	vượt	vỏ
thép;	cữ	mối	lần	thay	đổi	chiều	dày	của	vỏ	thép,	thì	lại	xuất	hiện	một
thứ	đại	bác	mới,	nặng	hơn	và	dễ	dàng	bắn	 thủng	vỏ	 thép	đó.	Như
vậy,	hiện	nay	chúng	 ta	đã	 thấy	có,	một	mặt,	những	vỏ	 thép	dày	 từ
10,12,14,24	in	-sơ	(nước	Ý	có	ý	định	đóng	một	chiếc	tàu	có	vỏ	thép
dày	3	phút	);	và	mặt	khác	lại	thấy	có	những	đại	bác	có	nòng	xé	rãnh
nặng	25,35,80	và	đến	cả	100	tấn	(	mỗi	tấn	20	tạ	)	và	bắn	những	viên
đạn	nặng	từ	300-400,	1700	cho	đến	2000	pao	với	một	cự	ly	trước	kia
chưa	từng	thấy.	Tàu	chiến	nay	là	một	chiếc	tầu	thủy	bọc	sắt	khổng	lồ
có	chân	vịt	chạy	bằng	hơi	nước,	có	trọng	tải	từ	800	đến	9000	tấn,	và
từ	6000	đến	8000	sức	ngựa,	có	những	pháo	đài	quay,	với	4	và	nhiều
lắm	là	6	cỗ	đại	bác	hạng	nặng,	và	 trước	mũi	 tàu,	dưới	đường	mớn
nước	có	một	búa	đâm	nhô	ra	dùng	để	đánh	đắm	các	tàu	địch;	đó	là



một	cái	máy	khổng	lồ	duy	nhất,	 trên	đó	hơi	nước	không	những	đẩy
tàu	chạy	nhanh	lên	phía	trước	mà	còn	dùng	để	lái	tàu,	hạ	và	cát	neo	,
xoay	các	pháo	đài,	quay	súng	và	lắp	đạn,	bơm	nước,	hạ	hay	cắt	ca-
nô	 -	 bản	 thân	 những	 ca-nô	 này	một	 phần	 cũng	 dùng	 hơi	 nuớc	 để
chạy	v.v..	Và	việc	chạy	đua	giữa	vỏ	thép	và	hiệu	lực	của	đại	bác	còn
lâu	mới	chấm	dứt,	đến	mức	là	hiện	nay,	mỗi	một	chiếc	tàu	hầu	như
thường	thường	không	sao	đáp	ứng	được	những	yêu	cầu	đề	ra	cho
nó	và	trước	khi	hạ	 thuỷ	thì	đã	 lỗi	 thời	 rồi.	Tàu	chiều	hiện	đại	không
những	là	một	sản	phẩm	mà	đồng	thời	còn	là	một	kiểu	mẫu	của	nền
công	nghiệp	 lớn	hiện	đại,	một	nhà	máy	nổi	 tuy	chủ	yếu	 là	một	nhà
máy	sản	xuất	việc	lãng	phí	tiền	bạc.	Nước	nào	trong	đó	công	nghiệp
lớn	phát	triển	nhất,	thì	hầu	như	nắm	độc	quyền	đóng	những	hạng	tàu
đó.	Tất	cả	những	thiết	giáp	hạm	Thổ,	hầu	hết	các	thiết	giáp	hạm	Nga,
phần	 lớn	 các	 thiết	 giám	 hạm	Đức	 đều	 đóng	ở	Anh;	 những	 tấm	 vỏ
thép	ít	nhiều	có	thể	dùng	được	hầu	hết	chỉ	được	chế	tạo	ở	Sheffield;
trong	số	ba	nhà	máy	luyện	kim	có	thể	đúc	được	những	đại	bác	hạng
nặng	nặng	nhất	ở	châu	âu,	 thì	hai	cái	 (	Wiilwwick	và	Elswick	 )	 là	ở
Anh,	còn	cái	thứ	(Krupp)	là	ở	Đức.	ở	đây	người	ta	thấy	một	cách	cụ
thể	nhất	rằng	vì	sao	mà	"bạo	lực	chính	trị	trực	tiếp"	mà	ông	Đuy-rinh
cho	là	"nguyên	nhân	quyết	định	của	tình	hình	kinh	tế",	trái	lại,	lại	hoàn
toàn	phục	tùng	tình	hình	kinh	tế;	rằng	tại	sao	không	những	việc	chế
tạo,	mà	cả	việc	 sử	dụng	công	cụ	bạo	 lực	 trên	mặt	biển,	 tức	 là	 tàu
chiến	nữa,	cũng	đều	trở	 thành	một	ngành	đất	của	nền	công	nghiệp
lớn	hiện	đại.	Và	không	ai	khó	chịu	về	sự	diễn	biến	như	thế	của	tình
hình	hơn	là	chính	bản	thân	bạo	lực,	tức	là	nhà	nước	vì	hiện	nay	mỗi
chiếc	tàu	cũng	tốn	bằng	cả	một	hạm	đội	nhỏ	trước	kia,	nhà	nước	ấy
phải	tận	mắt	thấy	rằng	những	chiến	tầu	đắt	tiền	đó,	ngay	trước	khi	hạ
thuỷ	cũng	đã	trở	thành	lỗi	thời	rồi,	nghĩ	là	đã	mất	giá	trị	và	nhà	nước
chắc	 chắn	 cũng	 cảm	 thấy	 bực	 dọc	 chẳng	 kém	 gì	 ông	Đuy-rinh	 khi
thấy	 rằng	 trên	 boong	 tàu	 con	 người	 của	 "tình	 hình	 kinh	 tế",	 tức	 là
người	kỹ	sư	,	bây	giờ	lại	quan	trọng	hơn	con	người	của	"	bạo	lực	trực
tiếp",	tức	là	thuyền	trưởng.	Trái	lại,	chúng	ta	thì	hoàn	toàn	không	có
lý	do	gì	để	bực	bội	khi	thấy	rằng	trong	cuộc	chạy	đua	ấy	giữa	vỏ	thép
và	 đại	 bác,	 tàu	 chiến	 được	 cải	 tiến	 đến	mức	 hoàn	 thiện	 và	 tinh	 vi
khiến	cho	nó	 trở	 thành	quá	đắt	cũng	như	trở	nên	không	 thích	dụng
đối	với	chiến	tranh(1),	và	thấy	rằng	cho	đến	cả	trong	lĩnh	vực	chiến
tranh	trên	mặt	biển,	cuộc	đấu	tranh	đó	cũng	bộc	lộ	những	quy	luật	nội
tại	của	sự	vận	động	biện	chứng,	theo	nó	thì	chế	độ	quân	phiệt,	cũng
như	bất	cứ	mọi	hiện	tượng	lịch	sử	khác,	đều	tiêu	vong	vì	những	hậu
quả	của	sự	phát	triển	của	chính	nó.

Vậy	 là	 cái	 ở	 đây	 nữa,	 chúng	 ta	 thấy	 rõ	 như	 ban	 ngày	 rằng,



phải	"tìm	cái	có	trước	trong	bạo	lực	chính	trị	trực	tiếp	chứ	không	phải
trong	một	 lực	 lượng	 kinh	 tế	 gián	 tiếp"	 -	 là	một	 điều	 không	 thể	 làm
được.	Trái	hẳn	 lại.	Thật	vậy,	cái	gì	mới	chính	 là	 "cái	 có	 trước"	của
bản	 thân	 bạo	 lực	 ?	 đó	 là	 lực	 lượng	 kinh	 tế,	 tức	 là	 việc	 nắm	được
những	phương	tiện	mạnh	mẽ	của	công	nghiệp	lớn.	Bạo	lực	chính	trị
trên	mặt	 biển,	 -	 dựa	 vào	 các	 tàu	 chiến	 hiện	 đại	 -	 tỏ	 ra	 hoàn	 toàn
không	phải	 là	 "trực	 tiếp",	mà	chính	 là	do	 lực	 lượng	kinh	 tế	 ,	 do	sự
phát	 triển	 cao	 của	 ngành	 luyện	 kim,	 của	 khả	 năng	 chi	 phối	 được
những	nhà	kỹ	thuật	khéo	léo,	và	những	mỏ	than	dồi	dào.

Nhưng	 nói	 đến	 những	 cái	 đó	 để	 làm	 gì?	 Trong	 cuộc	 chiến
tranh	sắp	tới	trên	mặt	biển,	cứ	hãy	để	cho	ông	Đuy-rinh	làm	tổng	chỉ
huy	là	ông	sẽ	tiêu	diệt	được	tất	cả	những	hạm	đội	thiết	giám	còn	bị
nô	lệ	vào	tình	hình	kinh	tế,	không	phải	dùng	đến	ngư	lôi	hay	quỷ	kế	gì
khác,	mà	chỉ	cần	đến	cái	phép	mầu	"bạo	lực	trực	tiếp"	của	ông	ta	mà
thôi.
	



IV.	Lý	luận	về	bạo	lực

	 "	Một	tình	hình	rất	quan	trọng	là	trên	thực	tế,	việc	thống	trị	tự
nhiên,	nói	chung	(!)	chỉ	diễn	ra	"	(	sự	thống	trị	diễn	ra	!)"	nhờ	có	sự
thống	 trị	 con	 người.	 Không	 bao	 giờ	 và	 không	 nơi	 nào	 diễn	 ra	 việc
khai	khẩn	những	tài	sản	ruộng	đất	trên	những	diện	tích	rộng	lớn	mà
trước	đó	lại	không	có	việc	nô	dịch	con	người	và	cưỡng	bức	họ	phải
làm	một	loại	lao	động	nô	lệ	hay	nông	nô	nào	đó.	Tiến	đề	để	thiết	lập
sự	thống	trị	kinh	tế	đối	với	các	vật	là	sự	thống	trị	chính	trị,	xã	hội	và
kinh	 tế	của	người	đối	với	người.	Làm	thế	nào	mà	có	 thể	hình	dung
được	một	đại	địa	chủ	nếu	không	có	sự	thống	trị	của	người	đó	đối	với
những	nô	lệ,	những	nông	nô	hay	những	người	gián	tiếp	không	có	tự
do?	Để	 tiến	 hành	nông	nghiệp	 trên	 quy	mô	 lớn,	 thì	 trước	 kia	 cũng
như	hiện	nay,	sức	lực	của	một	cá	nhân,	nhiều	lắm	cũng	chỉ	chi	phối
được	 sức	 lực	bổ	 sung	 của	gia	 đình	người	 đó,	 liệu	 có	 ý	 nghĩa	 gì	 ?
Việc	khai	thác	đất	đai,	hay	mở	rộng	sự	thống	trị	kinh	tế	trên	đất	đai	đó
đến	một	quy	mô	vượt	quá	sức	lực	tự	nhiên	của	một	cá	nhân,	chỉ	có
thể	thực	hiện	được	trong	lịch	sử	từ	trước	đến	nay	là	vì,	trước	khi	thiết
lập	sự	thống	trị	đối	với	ruộng	đất	hay	đồng	thời	với	sự	thống	trị	đó,	thì
người	ta	cũng	đã	tiến	hành	việc	nô	dịch	con	người	cần	thiết	cho	sự
thống	trị	đó.	Trong	những	thời	kỳ	phát	triển	sau	này,	sự	nô	dịch	đó	đã
được	giảm	nhẹ	đi...	Hình	thức	hiện	nay	của	nó	trong	những	nước	có
nền	văn	minh	cao	là	hình	thức	lao	động	làm	thuê	ít	nhiều	so	với	sự
thống	trị	cảnh	sát	chỉ	đạo.	Do	đó,	cái	khả	năng	thực	tiễn	có	được	cái
loại	 của	 cải	 hiện	 nay,	 biểu	 hiện	 trong	 sự	 thống	 trị	 rộng	 lớn	 đối	 với
ruộng	đất	và	(!)	trong	chế	độ	đại	cở	hữu	ruộng	đất,	chính	là	dựa	trên
lao	động	làm	thuê	này.	Lẽ	dĩ	nhiên,	đối	với	tất	cả	những	loại	của	cải
phân	phối	khác	thì	đứng	về	mặt	lịch	sử	cũng	phải	giải	thích	một	cách
tương	tự	như	thế,	và	sự	phụ	thuộc	gián	tiếp	giữa	người	đối	với	người
hiện	nay,	vốn	 là	nét	cơ	bản	của	những	trạng	thái	phát	 triển	nhất	về
mặt	kinh	tế	-	không	thể	hiểu	được	hay	giải	thích	được	từ	bản	thân	nó,
mà	chỉ	có	thể	hiểu	được	hay	giải	thích	được	với	tư	cách	là	một	di	sản
đã	biến	đổi	đi	chút	ít	cuả	một	sự	nô	dịch	hay	tước	đoạt	trực	tiếp	trước
đây."

Ông	Đuy-rinh	nói	như	vậy	đó	.
Luận	điểm	 :	 Tiền	 đề	 của	 sự	 thống	 trị	 (của	người)	 đối	 với	 tự

nhiên	là	sự	thống	trị	(của	người	đối	với	người).
Chứng	 cớ:	 Việc	 khai	 tài	 sản	 ruộng	 đất	 trên	 những	 diện	 tích

rộng	lớn,	chưa	bao	giờ	và	không	ở	đâu	được	thực	hiện	mà	lại	không



cần	đến	nô	lệ.
Chứng	cớ	của	chứng	cớ:	Làm	sao	có	thể	có	được	những	địa

chủ	 lớn	mà	lại	không	có	nô	 lệ,	vì	 rằng	không	có	nô	 lệ	 thì	người	địa
chủ	lớn	với	gia	đình	của	người	đó	chỉ	có	thể	cày	cấy	được	một	phần
rất	nhỏ	ruộng	đất	của	người	ấy	thôi.

Do	đó,	để	chứng	minh	rằng	muốn	nô	dịch	tự	nhiên	thì	trước	đó
người	phải	nô	dịch	người	đã,	ông	Đuy-ring	liền	biến	"tự	nhiên"	thành
"tài	sản	ruộng	đất	trên	những	diện	tích	rộng	lớn"	và	biến	tài	sản	ruộng
đất	đó,	không	biết	là	của	ai?	thành	tài	sản	của	một	địa	chủ	lớn	người
này	cố	nhiên	không	thể	cày	cấy	ruộng	đất	của	mình	nếu	không	có	nô
lệ.

Thứ	 nhất	 "sự	 thống	 trị	 tự	 nhiên"	 và	 "việc	 khai	 khẩn	 tài	 sản
ruộng	đất"	hoàn	toàn	không	phải	 là	cùng	một	việc.	Việc	 thống	trị	 tự
nhiên	được	tiến	hành	trong	công	nghiệp	với	một	quy	mô	lớn	lao	khác
hẳn	trong	nông	nghiệp,	ngành	này	cho	đến	nay	vẫn	phải	phụ	 thuộc
vào	thời	tiết	chứ	không	thể	khống	trị	được	thời	tiết.

Thứ	hai,	nếu	chúng	ta	chỉ	hạn	chế	trong	việc	khai	khẩn	tài	sản
ruộng	đất	trên	những	diện	tích	rộng	lớn,	thì	vấn	đề	là	phải	xét	xem	tài
sản	ruộng	đất	đó	thuộc	về	ai.	Và	ở	đây,	vào	thời	kỳ	đầu	của	lịch	sử
của	tất	cả	các	dân	tộc	văn	minh,	chúng	ta	không	thấy	có	"người	địa
chủ	lớn"	mà	ông	Đuy-ring	đã	lén	lút	đưa	vào	đây	bằng	cái	mánh	khoé
thường	dùng	của	ông	mà	ông	ta	gọi	là	"biện	chứng	tự	nhiên"	mà	chỉ
thấy	có	những	công	xã	thị	tộc	hay	những	công	xã	nông	thôn	với	chế
độ	sở	hữu	 ruộng	đất	công	cộng.	Từ	ấn	 -	Độ	cho	 tới	Ai-rơ-len,	việc
khai	khẩn	tài	sản	ruộng	đất	trên	những	diện	tích	rộng	lớn,	lúc	đầu	là
do	những	công	xã	 thị	 tộc	hay	công	xã	nông	thôn	đó	 tiến	hành,	hơn
nữa	lại	tiến	hành	hoặc	giả	là	dưới	hình	thức	cày	cấy	chung	ruộng	đất
cho	toàn	công	xã,	hoặc	giả	dưới	hình	thức	những	mảnh	ruộng	cá	biệt
do	công	xã	chia	cho	các	gia	đình	cày	cấy	trong	một	thời	gian	nào	đó,
còn	những	 rừng	 rú	 và	đồng	cỏ	 thì	 vẫn	 tiếp	 tục	 sử	dụng	chung.	Và
một	lần	nữa,	nét	đặc	trưng	của	những	"công	trình	nghiên	cứu	chuyên
môn	sâu	sắc	nhất"	của	ông	Đuy-ring	"trong	lĩnh	vực	chính	trị	và	pháp
lý",	là	ông	chẳng	biết	gì	về	những	điều	đó	cả;	là	toàn	bộ	các	tác	phẩm
của	ông	toát	ra	một	sự	hoàn	toàn	không	biết	gì	đến	những	tác	phẩm
đánh	 dấu	 thời	 đại	 của	 đại	 của	Maurer	 về	 cơ	 cấu	 lúc	 ban	 đầu	 của
công	xã	mác-cơ	ở	Đức,	cơ	sở	của	toàn	bộ	luật	pháp	của	Đức;	cũng
như	không	biết	đến	toàn	bộ	những	sách	báo	ngày	càng	nhiều	-	chủ
yếu	 là	do	ảnh	hưởng	của	những	 tác	phẩm	của	Maurer	chứng	minh
việc	có	một	chế	độ	cộng	đồng	nguyên	thuỷ	về	tài	sản	ruộng	đất	ở	tất
cả	các	dân	tộc	văn	minh	ở	Châu	Âu	và	Châu	Á,	và	trình	bày	những
hình	thức	tồn	tại	và	tan	rã	khác	nhau	của	chế	độ	đó.	Giống	như	trong



cương	lĩnh	luật	pháp	của	Pháp	và	Anh,	ông	Đuy-ring	đã	"tự	mình	thu
thái	được	tất	cả	sự	dốt	nát	của	mình",	mà	sự	dốt	nát	đó,	như	chúng
ta	 thấy,	 là	rất	 lớn,	 trong	 lĩnh	vực	 luật	pháp	ông	ta	cũng	tự	mình	thu
thái	được	sự	dốt	nát	ấy	nhưng	còn	lớn	hơn	nhiều.	Cái	con	người	đã
tức	giận	dữ	dội	đối	với	tầm	mắt	chật	hẹp	của	các	giáo	sư	đại	học,	thì
bây	giờ	đây	 trong	 lĩnh	vực	 luật	pháp	Đức,	con	người	đó	nhiều	 lắm
cũng	chỉ	đứng	ở	trình	độ	của	những	giáo	sư	đó	cách	đây	hai	mươi
năm.

Nếu	 ông	 Đuy-ring	 quả	 quyết	 rằng	 muốn	 khai	 khẩn	 tài	 sản
ruộng	đất	trên	những	diện	tích	lớn,	cần	phải	có	những	địa	chủ	và	nô
lệ,	 thì	 điều	 đó	 chỉ	 là	 "sự	 sáng	 tạo	 và	 tưởng	 tượng	 tự	 do"	 của	 ông
Đuy-ring	thôi.	Ở	khắp	phương	đông,	nơi	mà	công	xã	hay	nhà	nước	là
kẻ	sở	hữu	ruộng	đất,	thì	ngay	cả	danh	từ	địa	chủ	cũng	không	thấy	có
trong	ngôn	ngữ	nữa,	về	điều	đó,	ông	Đuy-ring	có	thể	tìm	hỏi	các	nhà
luật	học	Anh	là	những	người	ở	Ấn-độ	đã	vắt	óc	một	cách	vô	ích	để
giải	 quyết	 vấn	 đề:	 ai	 là	 địa	 chủ?	 cũng	 giống	 như	 cố	 công	 tước
Heinrich	LXXII	ở	Reub-Griz-Schleiz-Lobenstein-Eberswalde	đã	vắt	óc
một	cách	vô	ích	để	trả	lời	câu	hỏi:	Ai	là	người	gác	đêm?	Chỉ	có	người
trong	những	nước	mà	họ	chinh	phục	được,	một	thứ	chế	động	phong
kiến	nông	nghiệp.	Ngay	trong	những	thời	đại	anh	hùng,	nước	Hy-lạp
đã	bước	vào	lịch	sử	với	sự	phân	chia	thành	đẳng	cấp,	bản	thân	sự
phân	chia	này	lại	là	sản	phẩm	rõ	ràng	của	một	thời	kỳ	tiền	sử	lâu	dài
chưa	được	biết	rõ;	nhưng	ngay	cả	ở	đó	nữa,	ruộng	đất	chủ	yếu	cũng
vẫn	do	những	nông	dân	độc	lập	canh	tác;	những	lãnh	địa	lớn	của	bọn
quý	tộc	và	lãnh	tụ	thị	tộc	là	những	ngoại	lệ	và	hơn	nữa	ngay	sau	đó
cũng	biến	mất.	Ở	nước	Ý,	 ruộng	đất	được	khai	khẩn	chủ	yếu	 là	do
nông	dân;	trong	những	thời	kỳ	cuối	cùng	của	nước	Công	hoà	Rô-ma,
khi	mà	 toàn	bộ	những	 lãnh	 địa	 lớn,	 tức	 là	 những	 latifun-đại,	 lấn	 át
những	tiểu	nông,	và	thay	thế	họ	bằng	nô	lệ,	thì	đồng	thời	cũng	thay
việc	canh	tác	bằng	việc	chăn	nuôi,	và	như	Plinius	đã	biết,	điều	đó	đã
đưa	 nước	Ý	 đến	 chỗ	 diệt	 vong	 (latifundia	 Italiam	 perdidere).	 Trong
thời	 trung	cổ,	 việc	canh	 tác	của	nông	dân	 lại	 chiếm	ưu	 thế	ở	khắp
câu	âu	 (đặc	biệt	 là	 trong	 việc	 khẩn	hoang),	 còn	 việc	 xét	 xem	nông
dân	 có	 phải	 nộp	 những	 đảm	phụ	 nào	 cho	 những	 lãnh	 chúa	 phong
kiến	nào	đó	hay	không,	thì	điều	đó	không	quan	trọng	đối	với	vấn	đề
chúng	 ta	 đang	 bàn.	 Những	 người	 thực	 dân	 Frise,	 Hạ	 Sachsen,
Flandres	và	vùng	hạ	 lưu	sông	Rhein,	 tiến	hành	canh	 tác	những	đất
đai	cướp	được	của	những	người	Xla-vơ	ở	phía	đông	sông	Elbe,	đã
làm	điều	đó	với	tư	cách	là	những	nông	dân	tự	do	với	số	thuế	rất	nhẹ,
nhưng	hoàn	 toàn	không	phải	dưới	 "một	hình	 thức	 lao	dịch	nào	đó"
cả.	Ở	Bắc	Mỹ,	một	phần	đất	đai	rất	lớn	đã	được	lao	động	của	nông



dân	tự	do	đưa	vào	canh	tác,	còn	bọn	địa	chủ	lớn	ở	phương	nam	với
những	nô	lệ	của	chúng	và	với	chế	độ	canh	tác	tham	tàn	của	chúng
thì	đã	làm	kiệt	sức	đất	đai	đến	nỗi	chỉ	có	cây	thông	là	còn	mọc	được
ở	đó	thôi,	thành	thử	ngành	trồng	bông	đã	phải	di	chuyển	ngày	càng
xa	về	phương	 tây.	Ở	Úc	và	ở	Niu	Di-lơn,	 tất	cả	mọi	mưu	 toan	của
chính	phủ	Anh	nhằm	 tạo	 ra	một	 cách	giả	 tạo	một	 tầng	 lớp	quý	 tộc
ruộng	đất,	đều	thất	bại.	Tóm	lại,	 trừ	những	thuộc	địa	vùng	nhiệt	đới
và	á	nhiệt	đới,	mà	khí	hậu	không	cho	phép	người	châu	Âu	làm	nông
nghiệp,	thì	người	địa	chủ	lớn,	dùng	nô	lệ	và	nông	nô	để	bắt	tự	nhiên
phục	tùng	sự	thống	trị	của	mình	và	để	khai	khẩn	ruộng	đất,	chỉ	là	một
sự	sáng	 tạo	 thuần	 tuý	của	óc	 tưởng	 tượng.	Trái	hẳn	 lại.	Trong	 thời
cổ,	 chỗ	 nào	mà	 địa	 chủ	 lớn	 xuất	 hiện,	 như	ở	Ý	 chẳng	 hạn,	 thì	 nó
không	biến	đất	hoang	thành	đất	canh	tác,	mà	lại	biến	những	đất	do
nông	dân	khai	khẩn	thành	những	đồng	cỏ	chăn	nuôi,	làm	cho	cả	một
loạt	nước	trở	nên	thưa	thớt	dân	cư	và	bị	phá	sản.	Chỉ	trong	thời	cận
đại,	chỉ	từ	khi	mật	độ	dân	số	tăng	thêm	đã	làm	tăng	giá	trị	ruộng	đất,
và	nhất	là	từ	khi	sự	phát	triển	của	nền	nông	học	cho	phép	canh	tác
cả	những	ruộng	đất	xấu,	chỉ	 từ	khi	đó,	những	kẻ	sở	hữu	ruộng	đất
lớn	mới	tham	gia	với	một	quy	mô	lớn	vào	việc	khai	khẩn	đất	hoang
và	 đồng	 cỏ,	 và	 khai	 khẩn	 như	 thế	 chủ	 yếu	 là	 bằng	 cách	 ăn	 cắp
những	đất	công	cộng	của	nông	dân,	ở	Anh	cũng	như	ở	Đức.	Nhưng
ở	đây	cũng	không	phải	không	có	quá	 trình	ngược	 lại.	Cứ	mỗi	a-cơ
ruộng	 đất	 công	 cộng	 mà	 bọn	 địa	 chủ	 lớn	 khai	 khẩn	 ở	 Anh,	 thì	 ở
Scotland	ít	ra	chúng	cũng	biến	ba	a-cơ	ruộng	đất	cấy	thành	đồng	cỏ
chăn	nuôi	cừu,	và	cuối	cùng	thành	khu	săn	bắn	thú	lớn.

Ở	đây,	chúng	 ta	chỉ	bàn	đến	 lời	quả	quyết	của	ông	Đuy-ring
cho	rằng	việc	khai	khẩn	những	diện	tích	đất	đai	rộng	lớn,	như	vậy	về
thực	chất	 là	 khai	 khẩn	hầu	hết	những	vùng	 trồng	 trọt	nông	nghiệp,
"không	bao	giờ	và	không	ở	đâu"	được	tiến	hành	bằng	cách	nào	khác
hơn	là	bằng	những	địa	chủ	lớn	và	bằng	nô	lệ,	một	lời	quả	quyết	mà
như	chúng	ta	đã	thấy	"tiền	đề	của	nó"	là	một	sự	không	hiểu	biết	quả
thật	chưa	từng	thấy	về	lịch	sử.	Vì	vậy	ở	đây	chúng	ta	không	cần	phải
quan	tâm	tìm	hiểu	xem	trong	các	thời	kỳ	khác	nhau,	trong	chừng	mực
nào	thì	những	diện	tích	đất	đai	đã	được	khai	khẩn	toàn	bộ	hay	một
phần	 lớn,	 là	do	nô	 lệ	 (như	 trong	 thời	kỳ	 thịnh	nhất	của	Hy-lạp)	hay
những	người	nông	nô	(như	trong	những	trang	trại	lãnh	chúa	của	thời
trung	 cổ)	 cày	 cấy,	 cũng	 như	 chẳng	 cần	 tìm	 hiểu	 xem	 trong	 những
thời	kỳ	khác	nhau,	chức	năng	xã	hội	của	những	địa	chủ	lớn	là	chức
năng	nào.

Và	sau	khi	ông	Đuy-rinh	đã	mở	 ra	 trước	chúng	 ta	bức	 tranh
tưởng	tượng,	bức	tranh	tuyệt	vời,	trong	đó	người	ta	không	biết	phải



khen	ngợi	cái	gì	hơn	những	mánh	khoé	suy	diễn	hay	sự	xuyên	 tạc
lịch	sử	thì	ông	ta	kêu	lên	với	một	đắc	thắng:

"Lẽ	dĩ	nhiên,	đối	với	tất	cả	các	loại	của	cái	phân	phối	khác	thì
đứng	về	mặt	lịch	sử	cũng	phải	giải	thích	một	cách	tương	tự	như	thế!"

Làm	như	thế	dĩ	nhiên	là	ông	ta	không	phải	mất	công	nói	một
tiếng	nhỏ	nào	nữa	về	nguồn	gốc	của	tư	bản	chẳng	hạn.

Nếu	với	việc	người	thống	trị	người	của	ông	ta,	coi	đó	là	tiền	đề
của	việc	người	 thống	trị	 tự	nhiên,	ông	Đuy-ring	nói	chung	chỉ	muốn
nói	rằng	toàn	bộ	trạng	thái	kinh	tế	hiện	tại	của	chúng	ta,	trình	độ	phát
triển	hiện	nay	đã	đạt	 được	 của	nông	nghiệp	 và	 công	nghiệp	 là	 kết
quả	của	một	lịch	sử	xã	hội	phát	triển	trong	những	sự	đối	lập	giai	cấp,
trong	những	quan	hệ	thống	trị	và	nô	dịch,	thì	ông	đã	nói	một	điều	mà
từ	khi	có	bản	"Tuyên	ngôn	của	Đảng	cộng	sản"	thì	đã	trở	thành	một
điều	ai	cũng	biết	từ	lâu	rồi.	Nhưng	chính	vấn	đề	là	ở	chỗ	giải	thích	sự
xuất	hiện	các	giai	cấp	và	các	quan	hệ	thống	trị,	và	nếu	ông	Đuy-ring
bao	giờ	cũng	chỉ	có	một	chữ	"bạo	lực"	để	giải	thích	vấn	đề	đó,	thì	với
lời	giải	thích	đó	chúng	ta	cũng	chẳng	nhích	hơn	được	một	bước	nào.
Chỉ	riêng	cái	sự	thật	đơn	giản	là	trong	mọi	thời	kỳ,	những	người	bị	trị
và	bị	bóc	lột	đều	đông	hơn	những	kẻ	bóc	lột	rất	nhiều,	và	do	đó	sức
mạnh	thật	sự	bao	giờ	cũng	nằm	trong	tay	những	kẻ	bị	trị	và	bị	bóc	lột,
chỉ	riêng	cái	sự	thật	đó	cũng	đủ	để	làm	sáng	tỏ	tính	chất	vô	lý	luận	về
bạo	 lực.	Vậy	vấn	đề	bao	giờ	cũng	vẫn	 là	ở	chỗ	 tìm	 ra	một	 sự	giải
thích	cho	các	quan	hệ	thống	trị	và	nô	lệ.

Những	quan	hệ	đó	phát	sinh	bằng	hai	con	đường.
Con	 người	 ta	 lúc	 ban	 đầu	 bước	 ra	 khỏi	 loài	 động	 vật	 theo

nghĩa	 hẹp	 như	 thế	 nào	 thì	 họ	 cũng	 bước	 vào	 lịch	 sử	 như	 thế	 ấy:
người	còn	là	nửa	động	vật,	thô	lỗ,	còn	bất	lực	trước	những	lực	lượng
của	tự	nhiên,	còn	chưa	nhận	thức	được	lực	lược	của	chính	mình	;	vì
vậy	họ	cũng	nghèo	như	động	vật	và	cũng	không	hơn	động	vật	mấy
về	sức	sản	xuất.	Ở	đây,	ngự	trị	một	sự	bình	đẳng	nào	đó	trong	hoàn
cảnh	rộng,	và	đối	với	các	tộc	trưởng	cũng	có	một	thứ	bình	đẳng	nào
đó	về	địa	vị	xã	hội,	 ít	 ra	 thì	cũng	không	có	các	giai	cấp	xã	hội,	 tình
trạng	không	có	các	giai	cấp	này	vẫn	còn	 thấy	 trong	những	công	xã
nông	nghiệp	nguyên	 thuỷ	cuả	những	dân	 tộc	văn	minh	về	sau	này.
Ngay	từ	đầu,	trong	mỗi	công	xã	đó	đều	có	một	số	lợi	ích	chung	nào
đó	mà	người	ta	phải	trao	cho	những	cá	nhân	gìn	giữ,	tuy	là	dưới	sự
giám	sát	của	toàn	thể:	xét	xử	những	vụ	tranh	chấp;	trừng	phạt	những
kẻ	vượt	quá	quyền	hạn	của	mình;	trông	nom	các	nguồn	nước,	nhất	là
ở	các	xứ	những	chức	năng	tôn	giáo.	Những	chức	vụ	như	thế,	chúng
ta	cũng	 thấy	có	 trong	những	cộng	đồng	nguyên	 thuỷ	ở	bất	 cứ	 thời
điểm	nào	ví	dụ	như	trong	những	cộng	đồng	mác-cơ	cổ	nhất	ở	Đức,

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1840s/tuyen/index.htm


và	cả	hiện	nay	nữa	ở	Ấn	độ.	Dĩ	nhiên	là	những	cá	nhân	ấy	có	một	sự
toàn	quyền	nào	đó,	và	tiêu	biểu	cho	những	mầm	mống	của	quyền	lực
nhà	nước.	Dần	dần,	các	lực	lượng	sản	xuất	tăng	thêm;	dân	số	đông
đúc	hơn	tạo	ra	ở	đây	là	những	lợi	ích	chung,	ở	kia	 là	những	lợi	ích
đối	lập,	giữa	các	cộng	đồng,	và	sự	tập	hợp	những	cộng	đồng	thành
một	chỉnh	thể	lớn	hơn	lại	gây	ra	một	sự	phân	công	lao	động	mới,	và
việc	thành	lập	những	cơ	quan	để	bảo	vệ	những	lợi	ích	chung	và	để
chống	lại	những	lợi	ích	đối	lập.	Những	cơ	quan	đó,	lúc	bấy	giờ	đã	là
với	tư	cách	người	đại	biểu	cho	những	lợi	ích	chung	của	toàn	nhóm,
giữ	một	địa	vị	đặc	biệt	đối	với	mỗi	cộng	đồng	riêng	biệt,	và	trong	một
số	 hoàn	 cảnh	 nhất	 định	 thậm	 chí	 còn	 đối	 lập	 với	 cộng	 đồng	 ấy,
những	cơ	quan	đó	chẳng	bao	lâu	sau	còn	trở	nên	độc	lập	nhiều	hơn
nữa,	một	 phần	do	 việc	 kế	 thừa	những	 chức	năng	 xã	 hội,	một	 việc
hầu	như	có	tính	chất	dĩ	nhiên	trong	cái	thế	giới	mà	mọi	việc	đều	xảy
ra	một	cách	tự	phát,	một	phần	là	do	sự	cần	thiết	ngày	càng	tăng	lên
của	 những	 cơ	 quan	 như	 thế	 khi	 những	 sự	 xung	 đột	 với	 các	 nhóm
khác	ngày	càng	thăm	thêm.	Làm	thế	nào	mà	cùng	với	thời	gian	-	sự
độc	lập	hoá	đó	của	các	chức	năng	xã	hội	đối	với	xã	hội	lại	có	thể	phát
triển	thành	sự	thống	trị	đối	với	xã	hội;	làm	thế	nào	mà	hễ	ở	đâu	gặp
cơ	hội	thuận	lợi,	người	đầy	tớ	ban	đầu	lại	biến	dần	thành	người	chủ;
làm	 thế	 nào	mà	 người	 chủ	 đó	 lại	 thể	 hiện	 ra,	 tuỳ	 heo	 hoàn	 cảnh,
thành	ông	vua	chuyên	chế	hay	viên	quan	tổng	trấn	ở	phương	đông,
người	 trưởng	 thị	 tộc	ở	Hy-lạp,	viên	 trưởng	bộ	 lạc	người	Celte,v.v.	 ;
trong	chừng	mực	nào,	khi	có	sự	biến	đổi	ấy,	người	chủ	đó	cuối	cùng
cũng	dùng	cả	đến	bạo	lực;	làm	thế	nào	mà	rốt	cuộc,	những	cá	nhân
thống	trị	riêng	rẽ	lại	họp	nhau	lại	thành	một	giai	cấp	thống	trị;	ở	đây
chúng	ta	không	cần	phải	đi	sâu	vào	những	điều	đó.	Ở	đây,	chúng	ta
chỉ	cần	xác	định	rằng,	ở	khắp	nơi,	chức	năng	xã	hội	là	cơ	sở	của	sự
thống	trị	chính	trị;	và	sự	thống	trị	chính	trị	cũng	chỉ	kéo	dài	chừng	nào
nó	còn	thực	hiện	chức	năng	xã	hội	đó	của	nó.	Dù	cho	những	chính
quyền	 chuyên	 chế	 đã	 xuất	 hiện	 và	 suy	 vong	 ở	 Ba-tư	 và	 Ấn-độ	 có
nhiều	đến	đâu	chăng	nữa,	thì	mỗi	một	chính	quyền	đó	cũng	biết	rất
rõ	rằng	nó	trước	hết	là	người	tổng	phụ	trách	việc	tưới	nước	cho	các
thung	 lũng	mà	 nếu	 không	 có	 thì	 ở	 đó	 không	 thể	 có	một	 nền	 nông
nghiệp	 nào	 hết.	 Chỉ	 có	 những	 người	 Anh	 có	 kiến	 thức	mới	 không
nhận	thấy	điều	đó	ở	Ấn-độ;	họ	đã	bỏ	mặc	những	con	kênh	dẫn	nước
và	những	cống	nước,	và	giờ	đây	qua	cái	nạn	đói	cứ	lặp	đi	lặp	lại	một
cách	đều	đặn,	cuối	 cùng	họ	đã	phát	hiện	 ra	 rằng	họ	đã	sao	nhãng
một	hoạt	động	duy	nhất	có	thể	làm	cho	sự	thống	trị	của	họ	ở	Ấn-độ	ít
ra	 cũng	 chính	 đáng	ngang	 với	 sự	 thống	 trị	 của	 những	người	 đã	 đi
trước	họ.



Nhưng	bên	cạnh	sự	hình	thành	giai	cấp	đó,	còn	diễn	ra	một	sự
hình	 thành	giai	cấp	khác	nữa.	Đến	một	mức	độ	khá	giả	nào	đó,	sự
phân	 công	 lao	 động	 tự	 phát	 ở	 trong	 gia	 đình	 làm	 nghề	 nông,	 cho
phép	nó	sử	dụng	thêm	một	hay	nhiều	sức	lao	động	của	người	ngoài.
Đó	đặc	biệt	 là	 trường	hợp	những	nước	mà	chế	độ	công	hữu	ruộng
đất	 trước	đây	đã	 tan	rã,	hay	 ít	 ra	chế	độ	canh	 tác	chung	 trước	đây
cũng	đã	nhường	bước	cho	việc	từng	gia	đình	canh	tác	những	phần
đất	của	họ.	Sản	xuất	đã	phát	triển	tới	mức	mà	sức	lao	động	của	con
người	bây	giờ	đã	có	 thể	sản	xuất	 ra	nhiều	hơn	số	cần	 thiết	để	chỉ
nuôi	 sống	mình;	đã	có	những	phương	 tiện	để	nuôi	 sống	nhiều	sức
lao	động	hơn	 ;	đồng	 thời	cũng	đã	có	cả	những	phương	 tiện	để	sử
dụng	những	sức	lao	động	đó	;	sức	lao	động	đã	có	một	giá	trị.	Nhưng
bản	thân	công	xã	và	liên	minh	mà	công	xã	đó	là	thành	viên	lại	không
có	sức	lao	động	thừa.	Trái	lại,	chiến	tranh	lại	cung	cấp	sức	lao	động
đó,	và	chiến	tranh	cũng	già	cỗi	như	tình	trạng	cùng	tồn	tại	của	nhiều
nhóm	công	xã	sống	cạnh	nhau.	Trước	đó	người	ta	không	biết	dùng	tù
binh	để	làm	gì,	vì	vậy	người	ta	chỉ	giản	đơn	đem	giết	họ	đi,	còn	trước
nữa	thì	người	ta	ăn	thịt	họ.	Nhưng	đến	trình	độ	hiện	nay	đã	đạt	được
của	mình	"tình	hình	kinh	tế"	thì	những	tù	bình	đó	đã	có	một	giá	trị	;	do
đó	người	ta	để	cho	họ	sống	và	sử	dụng	lao	động	của	họ.	Như	vậy	là
bạo	 lực,	đáng	 lẽ	phải	 thống	trị	 tình	hình	kinh	 tế,	 thì	ngược	 lại,	buộc
phải	phục	vụ	 tình	hình	kinh	 tế.	Chế	độ	nô	 lệ	đã	được	phát	hiện	 ra.
Chế	độ	nô	lệ	chẳng	bao	lâu	đã	trở	thành	hình	thức	sản	xuất	thống	trị
trong	 tất	 cả	 các	 dân	 tộc	 đã	 phát	 triển	 quá	 trình	 độ	 cộng	 đồng	 cũ,
nhưng	cuối	cùng	nó	là	một	trong	những	nguyên	nhân	chính	làm	cho
những	dân	tộc	đó	suy	tàn.	Chỉ	có	chế	độ	nô	lệ	mới	làm	cho	sự	phân
công	lao	động	có	thể	thực	hiện	được	trên	một	quy	mô	rộng	lớn	hơn
giữa	 nông	 nghiệp	 và	 công	 nghiệp,	 và	 do	 đó,	mới	 có	 thời	 kỳ	 hưng
thịnh	nhất	của	thế	giới	cổ	đại,	tức	là	nền	văn	minh	Hy-lạp.	Không	có
chế	độ	nô	 lệ	 thì	không	có	quốc	gia	Hy-lạp,	không	có	nghệ	 thuật	và
khoa	học	Hy-lạp	;	không	có	chế	độ	nô	lệ	thì	không	có	chế	Rô-ma.	Mà
không	có	cái	 cơ	sở	của	nền	văn	minh	Hy-lạp	và	đế	chế	Rô-ma	 thì
không	có	châu	Âu	hiện	đại.	Chúng	ta	không	bao	giờ	được	quên	rằng
tiền	đề	của	toàn	bộ	sự	phát	triển	kinh	tế,	chính	trị	và	trí	tuệ	của	chúng
ta	 là	một	 trạng	 thái	 trong	đó	chế	độ	nô	 lệ	cũng	hoàn	 toàn	cần	 thiết
giống	 như	 nó	 được	 tất	 cả	mọi	 người	 thừa	 nhận.	 Theo	 ý	 nghĩa	 đó,
chúng	ta	có	quyền	nói	rằng:	không	có	chế	độ	nô	lệ	cổ	đại,	thì	không
có	chủ	nghĩa	xã	hội	hiện	đại.

Thật	 là	 rẻ	 tiền	 khi	 dùng	 những	 câu	 nói	 chung	 chung	 để	 đi
chống	chế	độ	nô	lệ.v.v..	và	đem	trút	sự	phẫn	nộ	có	tính	chất	đạo	đức
cao	cả	lên	những	hiện	tại	nhục	nhã	như	thế.	Khốn	nỗi,	sự	phẫn	nộ	đó



không	 nói	 lên	 được	 cái	 gì	 khác	 hơn	 là	 nhưng	 điều	mà	 tất	 cả	mọi
người	đều	biết,	cụ	thể	là	:	các	thể	chế	cổ	đại	ấy	không	còn	phù	hợp
với	những	trạng	thái	hiện	nay	của	chúng	ta	nữa,	cũng	như	với	những
tình	cảm	của	chúng	ta	do	những	trạng	thái	ấy	quyết	định.	Nhưng	điều
đó	không	nói	cho	chúng	ta	biết	gì	cả	về	việc	các	thể	chế	ấy	đã	phát
sinh	như	thế	nào,	tại	sao	chúng	lại	tồn	tại,	và	chúng	đã	đóng	vai	trò	gì
trong	lịch	sử.	Và	một	khi	chúng	ta	đã	nói	đến	vấn	đề	này,	thì	chúng	ta
bắt	buộc	phải	nói	rằng	trong	hoàn	cảnh	lúc	bấy	giờ,	sự	thiết	lập	chế
độ	nô	lệ	là	một	tiến	bộ	lớn,	dù	cho	nói	như	thế	có	vẻ	là	rất	mâu	thuẫn
và	rất	tà	đạo.	Bởi	vì	không	thể	phủ	nhận	cái	sự	thật	là	loài	người	bắt
đầu	 từ	 thú	 vật,	 gần	 như	 có	 tính	 chất	 thú	 vật,	 để	 thoát	 ra	 khỏi	 tình
trạng	dã	man.	Các	công	xã	cổ,	ở	nơi	nào	chúng	vẫn	tiếp	tục	tồn	tại,
thì	 từ	hàng	nghìn	năm	nay	đều	cấu	 thành	cái	 cơ	sở	của	hình	 thức
nhà	nước	 thô	sơ	nhất,	 tức	 là	 chế	độ	chuyên	chế	phương	đông,	 từ
Ấn-độ	cho	đến	nước	Nga.	Chỉ	nơi	nào	mà	các	công	xã	đó	đã	tan	rã,
thì	các	dân	tộc	mới	tự	mình	tiến	 lên	xa	hơn	nữa,	và	sự	tiến	bộ	đầu
tiên	của	họ	về	kinh	tế	là	ở	chỗ	nâng	cao	và	phát	triển	sản	xuất	hơn
nữa	bằng	 lao	động	nô	 lệ.	Vấn	đề	đã	 rõ	 ràng	 là	 chừng	nào	mà	 lao
động	 của	 con	 người	 còn	 ít	 hiệu	 suất	 đến	 nỗi	 ngoài	 số	 tư	 liệu	 sinh
hoạt	cần	hiết	ra	nó	chỉ	cung	cấp	được	một	số	dư	ít	ỏi,	 thì	việc	phát
triển	các	lực	lượng	sản	xuất,	mở	rộng	buôn	bán,	phát	triển	nhà	nước
và	pháp	luật,	xây	dựng	nghệ	thuật	và	khoa	học	chỉ	có	thể	thực	hiện
được	nhờ	một	sự	phân	công	lao	động	tăng	lên,	sự	phân	công	này	tất
nhiên	phải	dựa	trên	nền	tảng	một	sự	phân	công	lao	động	giữa	quần
chúng	làm	công	việc	lao	động	chân	tay	đơn	giản,	và	một	số	ít	người
có	đặc	quyền	làm	công	việc	lãnh	đạo	lao	động,	thương	nghiệp	công
việc	Nhà	nước,	và	sau	này,	những	công	việc	nghệ	thuật	và	khoa	học.
Hình	 thức	đơn	giản	nhất,	hình	 thành	một	cách	 tự	phát	nhất	của	sự
phân	công	lao	động	đó	chính	là	chế	độ	nô	lệ.	Với	những	tiền	đề	lịch
sử	của	thế	giới	cổ	đại,	đặc	biệt	 là	của	thế	giới	Hy-lạp,	thì	bước	tiến
triển	đến	một	xã	hội	dựa	 trên	những	sự	đối	 lập	giai	 cấp	chỉ	 có	 thể
thực	hiện	được	dưới	hình	thức	chế	độ	nô	lệ.	Ngay	cả	đối	với	những
người	nô	lệ,	điều	đó	cũng	là	một	bước	tiến	;	những	tù	binh,	đa	số	nô
lệ	là	tuyển	trong	đám	tù	binh	ấy,	giờ	đây	ít	nhất	cũng	giữ	được	sinh
mạng	của	họ,	chứ	không	bị	người	 ta	giết	 chết	như	 trước	kia,	hoặc
trước	đó	nữa,	thậm	chí	còn	bị	người	ta	đem	thui	đi	và	ăn	thịt.

Nhân	tiện,	cũng	xin	nói	thêm	rằng	tất	cả	những	mâu	thuẫn	lịch
sử	từ	trước	đến	nay	giữa	các	giai	cấp	bóc	lột	và	các	giai	cấp	bị	bóc
lột,	 giữa	 các	giai	 cấp	 thống	 trị	 và	 các	giai	 cấp	bị	 trị,	 đều	được	giải
thích	 bởi	 chính	 ngay	 cái	 năng	 suất	 lao	 động	 tương	 đối	 chưa	 phát
triển	đó	của	loài	người.	Chừng	nào	mà	dân	cư	thật	sự	làm	việc	còn	bị



thu	hút	vào	lao	động	cần	thiết	của	mình	đến	mức	không	còn	thì	giờ
để	chăm	lo	các	công	việc	chung	của	xã	hội	nữa,	như	việc	 lãnh	đạo
lao	động,	công	việc	nhà	nước,	hoạt	động	tư	pháp,	nghệ	thuật,	khoa
học.v.v	thì	chừng	đó	bao	giờ	cũng	cần	phải	có	một	giai	cấp	đặc	biệt,
thoát	ly	lao	động	thật	sự,	để	có	thể	chuyên	về	các	công	việc	đó;	đồng
thì	vì	lợi	ích	riêng	của	mình	gia	cấp	này	cũng	không	bao	giờ	bỏ	lỡ	cơ
hội	 để	 trút	 một	 gánh	 nặng	 lao	 động	 ngày	 càng	 lớn	 vào	 vai	 quần
chúng	 lao	động.	Chỉ	có	sự	phát	 triển	 to	 lớn	của	các	 lực	 lượng	sản
xuất	do	nền	đại	 công	nghiệp	đem	 lại,	mới	 cho	phép	người	 ta	phân
phối	 lao	động	cho	tất	cả	mọi	thành	viên	trong	xã	hội,	không	trừ	một
người	nào,	và	do	đó,	giới	hạn	được	thời	gian	lao	động	của	mỗi	người
để	cho	tất	cả	đều	còn	có	đủ	thì	giờ	rỗi	để	tham	gia	công	việc	chung
của	xã	hội,	về	lý	luận	chúng	như	về	thực	tiễn.	Do	đó,	chỉ	có	giờ	đây
về	mọi	giai	cấp	thống	trị	và	bóc	lột	mới	trở	thành	thừa,	thậm	chí	còn
trở	thành	một	chướng	ngại	đối	với	sự	phát	triển	xã	hội,	và	có	giờ	đây
giai	cấp	đó	mới	sẽ	bị	tiêu	diệt	thẳng	tay,	dù	cho	nó	có	nắm	được	một
"bạo	lực	trực	tiếp"	như	thế	nào	chăng	nữa.

Vậy	nếu	ông	Đuy-ring	 tỏ	 vẻ	khinh	bỉ	nền	văn	minh	Hy-lạp	vì
nền	văn	minh	này	dựa	 trên	chế	độ	nô	 lệ,	 thì	ông	 ta	cũng	có	quyền
như	thế	để	trách	cứ	người	Hy-lạp	 là	đã	không	có	máy	hơi	nước	và
điện	tín.	Và	nếu	ông	ta	khẳng	định	rằng	chế	độ	nô	 lệ	 làm	thuê	hiện
đại	của	chúng	ta	chỉ	là	một	di	sản	đã	biến	đổi	và	được	làm	dịu	đi	đôi
chút	của	chế	độ	nô	lệ,	và	không	thể	lấy	bản	thân	chế	đố	đó	(nghĩa	là
không	 thể	dùng	những	quy	 luật	kinh	 tế	của	xã	hội	hiện	đại)	để	giải
thích	nó	được,	thì	điều	đó	hoặc	giả	chỉ	có	nghĩa	là	chế	độ	làm	thuê,
cũng	như	chế	độ	nô	 lệ,	 là	những	hình	thức	nô	dịch	và	thống	trị	giai
cấp,	điều	mà	mỗi	đứa	trẻ	em	đều	biết,	hoặc	giả	khẳng	định	như	tế	là
sai.	Vì	như	 thế	 thì	chúng	 ta	cũng	sẽ	có	quyền	nói	 rằng	chế	độ	 làm
thuê	chỉ	có	thể	giải	thích	được	như	là	một	hình	thức	đã	được	làm	dịu
đi	của	việc	ăn	thịt	người,	tức	là	hình	thức	lúc	ban	đầu	của	việc	dùng
những	kẻ	thù	thua	trận,	hình	thức	mà	hiện	nay	ở	đâu	cũng	đã	được
xác	nhận.

Qua	tất	cả	những	điều	nói	trên,	chúng	ta	đã	thấy	rõ	vai	trò	của
bạo	lực	trong	lịch	sử	dối	với	sự	phát	triển	kinh	tế.	Trước	hết,	bất	cứ
bạo	lực	chính	trị	nào	ban	đầu	cũng	đều	dựa	trên	một	chức	năng	kinh
tế,	xã	hội,	 và	cũng	đều	 tăng	 lên	 theo	mức	độ	mà	do	sự	 tan	 rã	các
cộng	 đồng	 nguyên	 thuỷ,	 các	 thành	 viên	 trong	 xã	 hội	 biến	 thành
những	người	sản	xuất	tư	nhân,	và	do	đó,	lại	càng	xa	cách	với	những
người	làm	các	chức	năng	xã	hội	chung.	Hai	lần	sau	khi	bạo	lực	chính
trị	đã	 trở	 thành	độc	 lập	đối	với	xã	hội,	sau	khi	đã	 từ	đầy	 tớ	mà	 trở
thành	 người	 chủ	 rồi,	 thì	 nó	 có	 thể	 tác	 động	 theo	 hai	 chiều	 hướng.



Hoặc	nó	tác	động	theo	ý	nghĩa	và	chiều	hướng	của	sự	phát	triển	kinh
tế	có	tính	chất	quy	luật.	Như	thế	thì	giữa	bạo	lực	chính	trị	và	sự	phát
triển	kinh	tế	không	có	một	sự	xung	đột	nào	và	sự	phát	 triển	kinh	tế
được	đẩy	nhanh	hơn.	Hoặc	nó	chống	lại	sự	phát	triển	kinh	tế,	và	khi
đó	trừ	một	vài	ngoại	lệ	ra,	thường	thường	nó	chịu	sức	ép	của	sự	phát
triển	kinh	tế.	Một	vài	ngoại	lệ	đó	là	những	trường	hợp	chinh	phục	cá
biệt,	trong	đó	những	kẻ	xâm	lược	kém	văn	minh	hơn	đã	tiêu	diệt	hết
hoặc	đuổi	dân	cư	của	một	nước	đi,	 tàn	phá	hay	để	mất	những	 lực
lượng	 sản	 xuất	 mà	 chúng	 không	 biết	 dùng	 để	 làm	 gì	 cả.	 Những
người	 thiên	chúa	giáo	đã	hành	động	như	vậy	ở	vùng	người	Maure
thuộc	Tây-ban-nha,	đối	với	phần	lớn	những	công	trình	thuỷ	nông,	cơ
sở	của	nền	nông	nghiệp	và	nghề	làm	vườn	đã	phát	triển	cao	độ	của
người	Maure.	Bất	 cứ	sự	chinh	phục	nào	của	một	dân	 tộc	kém	văn
minh	 cũng	 làm	 rối	 loạn	 sự	 phát	 triển	 kinh	 tế	 và	 tiêu	 diệt	 vô	 số	 lực
lượng	sản	xuất.	Nhưng	 trong	đại	 đa	 số	 trường	hợp	chinh	phục	 lâu
dài,	kẻ	chinh	phục	kém	văn	minh	hơn	lại	bị	buộc	phải	thích	ứng	với
"tình	hình	kinh	tế"	cao	hơn	diễn	ra	sau	cuộc	chinh	phục,	kẻ	đi	chinh
phục	bị	những	dân	tộc	bị	chinh	phục	đồng	hoá	đi,	và	thậm	chí	phần
lớn	còn	phải	nói	tiếng	nói	của	các	dân	tộc	ấy	nữa.	Nhưng	chỗ	nào	mà
trừ	 những	 trường	hợp	đi	 chinh	 phục	 chính	 quyền	 nhà	 nước	ở	 bên
trong	một	nước	trở	nên	đối	lập	với	sự	phát	triển	kinh	tế	của	nước	đó,
như	điều	đó	đã	xảy	 ra	 từ	 trước	đến	nay	đối	 với	hầu	hết	mọi	 chính
quyền	ở	một	mức	độ	phát	 triển	nào	đó,	 thì	bao	giờ	cuộc	đấu	 tranh
cũng	chấm	dứt	bằng	việc	 lật	đổ	chính	quyền.	Không	có	ngoại	 lệ	và
không	thương	xót,	sự	phát	triển	kinh	tế	đã	tự	mở	đường	cho	nó,	ví	dụ
nổi	bật	nhất	gần	đây	về	điều	đó,	chúng	tôi	đã	kể	ra	rồi	:	cuộc	Đại	cách
mạng	Pháp.	Nếu	 theo	 thuyết	của	ông	Đuy-ring,	 tình	hình	kinh	 tế	và
cùng	với	nó	 là	cơ	cấu	kinh	tế	của	một	nước	nhất	định,	đều	chỉ	phụ
htuộc	vào	bạo	lực	chính	trị	thôi,	thì	người	ta	sẽ	hoàn	toàn	không	thể
hiểu	được	tại	sao,	sau	năm	1848,	Friedrrich	Wilhelm	IV,	mặc	dù	có
một	"đội	quân	tuyệt	vời"	nhưng	cũng	không	sao	đem	những	phường
hội	 thời	 trung	cổ	và	những	sở	 thích	 lãng	mạn	khác	gán	cho	ngành
đường	sắt,	máy	hơi	nước	và	nền	đại	 công	nghiệp	hồi	bấy	giờ	vừa
mới	phát	triển	của	nước	ông	ta	được	:	hay	không	thể	hiểu	được	tại
sao	 hoàng	 đế	Nga	 dùng	 những	 thủ	 đoạn	 còn	 có	 tính	 chất	 bạo	 lực
hơn	rất	nhiều,	lại	không	những	không	thể	trả	được	nợ	của	mình,	mà
thậm	chí	còn	không	thể	duy	trì	được	"bạo	lực"	của	mình	bằng	cách
nào	khác	ngoài	cách	không	ngừng	vay	mượn	của	"tình	hình	kinh	tế"
Tây	âu.

Đối	với	ông	Đuy-ring,	bạo	lực	là	tội	ác	tuyệt	đối,	đối	với	ông	ta
hành	vi	bạo	lực	đầu	tiên	là	tội	tổ	tông,	toàn	bộ	sự	trình	bày	của	ông	ta



là	một	lời	than	vãn	về	việc	hành	vi	bạo	lực	đó	đã	tiêm	nhiễm	vào	toàn
bộ	 lịch	 sử	 từ	 trước	 đến	 nay	 như	 là	một	 tội	 tổ	 tông,	 về	 việc	 tất	 cả
những	quy	luật	tự	nhiên	và	xã	hội	đã	bị	cái	thế	lực	ma	quỷ	ấy,	tức	là
bạo	lực,	xuyên	tạc	một	cách	xấu	xa.	Nhưng	bạo	lực	còn	đóng	một	vai
trò	khác	trong	lịch	sử,	vai	trò	cách	mạng	nói	theo	Mác,	bạo	lực	còn	là

bà	đỡ	cho	mọi	xã	hội	cũ	đang	nghén	một	xã	hội	mới	
[62]

;	bạo	lực	là
công	cụ	mà	sự	vận	động	xã	hội	dùng	để	tự	mở	đường	cho	mình	và
đập	tan	những	hình	thức	chính	trị	cứng	đờ	và	chết	-	về	những	điều
đó,	ông	Đuy-ring	đã	không	nói	qua	một	lời	nào.	Ông	ta	chỉ	thở	dài	và
rên	rỉ	mà	thừa	nhận	rằng	bạo	lực	có	thể	là	cần	thiết	để	lật	đổ	chế	độ
kinh	 tế	bóc	 lột,	 tiếc	 thay!	mọi	việc	dùng	bạo	 lực	đều	 làm	cho	kẻ	sử
dụng	nó	suy	đồi	về	đạo	đức.	Và	điều	đó	được	nói	ra	trong	hoàn	cảnh
có	một	cao	trào	lớn	về	đạo	đức	và	tinh	thần	vốn	là	kết	quả	của	mỗi
một	 cuộc	cách	mạng	 thắng	 lợi!	Và	điều	đó	 lại	 được	nói	 ra	ở	nước
Đức	 là	 nơi	mà	một	 sự	 va	 chạm	mãnh	 liệt	mà	 người	 ta	 có	 thể	 bắt
nhân	dân	phải	chịu	được	ít	ra	cũng	có	cái	lợi	là	nhổ	hết	cái	tinh	thần
nô	dịch	đã	thâm	nhập	vào	ý	thức	dân	tộc	sau	sự	nhục	nhã	của	cuộc
Chiến	 tranh	ba	mươi	năm.	Thế	mà	cái	phương	 thức	 tư	duy	 lờ	mờ,
yếu	đuối,	bất	lực	theo	kiểu	tu	ấy	lại	dám	có	tham	vọng	bắt	đảng	cách
mạng	nhất	từ	trước	đến	nay	trong	lịch	sử	phải	theo	nó	ư?
	



V.Lý	luận	về	giá	trị

	 Cách	 đây	 gần	 một	 trăm	 năm,	 ở	 Leipzig	 đã	 ra	 đời	 một	 cuối
sách,	cho	đến	đầu	thế	kỷ	này,	đã	được	in	lại	trên	ba	mươi	lần	và	đã
được	 các	 nhà	 chức	 trách,	 những	 người	 giảng	 đạo,	 những	 nhà	 từ
thiện	đủ	mọi	 loại,	phổ	biến,	phân	phát	ở	 thành	 thị	và	nông	 thôn,	và
đâu	 đâu	 cũng	 được	 chỉ	 định	 làm	 sách	 tập	 đọc	 cho	 học	 sinh	 các
trường	sơ	cấp.	Cuốn	sách	đó	tên	là	:	"Người	bạn	của	trẻ	em",	tác	giả
là	Rochow.	Cuốn	sách	đó	có	mục	đích	dạy	bảo	cho	con	em	của	nông
dân	và	thợ	thủ	công,	về	sứ	mệnh	của	cuộc	đời	của	chúng,	và	về	bổn
phận	của	chúng	đối	với	bề	trên	trong	xã	hội	và	nhà	nước,	đồng	thời
đưa	lại	cho	chúng	một	sự	hài	lòng	tốt	lành	đối	với	số	phận	của	chúng
ở	dưới	 trần	 gian	 -	 với	 bánh	mì	 đen	 và	 khoai	 tây,	 với	 lao	 dịch,	 tiền
công	 thấp,	những	roi	vọt	của	bố	mẹ	và	những	điều	 thú	vị	cùng	 loại
như	thế,	và	tất	cả	những	điều	đó	nhờ	những	tư	tưởng	của	phong	trào
khai	sáng	đang	thịnh	hành	hồi	đó,	Nhằm	mục	đích	đó,	người	ta	giải
thích	cho	thanh	niên	ở	thành	thị	và	nông	thông	thấy	rằng	sự	xếp	đặt
cảu	tự	nhiên	thật	khôn	ngoan	biết	bao	khi	buộc	con	người	ta	phải	lao
động	để	kiếm	những	phương	tiện	sinh	sống	và	những	thú	vui,	và	do
đó,	người	nông	dân	và	thợ	thủ	công	phải	cảm	thấy	sung	sướng	biết
bao	khi	số	phận	cho	phép	anh	 ta	dùng	 lao	động	đắng	cay	để	điểm
thêm	gia	vị	tra	bữa	ăn	của	mình,	chứ	không	phải	khổ	như	những	kẻ
tham	ăn	giàu	có	phải	đau	dạ	dày,	trúng	thực,	hay	táo	bón	và	phải	khổ
tâm	nuốt	những	món	ăn	ngon	nhất.	Chính	những	điều	đã	nhàm	 tai
đó,	 những	 điều	mà	 lão	Rochow	 coi	 là	 khá	 tốt	 đối	 với	 những	 thanh
niên	nông	dân	xứ	Sachsen	của	thời	ông	ta	-	là	những	điều	mà	Đuy-
ring	 đưa	 ra	 cho	 chúng	 ta	ở	 trang	14	 và	những	 trang	 sau	 trong	 tập
"Giáo	 trình"	của	ông	 ta	coi	đó	 là	một	yếu	 tố	 "tuyết	đối	 cơ	bản"	của
khoa	kinh	tế	chính	trị	mới	nhất.

"Những	nhu	cầu	của	con	người	với	tư	cách	là	những	nhu	cầu
như	thế,	đều	có	những	quy	luật	tự	nhiên	của	chúng,	và	về	mặt	phát
triển	đều	bị	đặt	vào	trong	những	giới	hạn	mà	người	ta	chỉ	có	thể	nhất
thời	vượt	qua	được	bằng	những	hành	động	trái	tự	nhiên,	cho	đến	lúc
xảy	ra	sự	ghê	tởm,	sự	chán	đời,	sự	già	nua,	sự	tàn	phế	về	mặt	xã	hội
và	rốt	cuộc	là	sự	tiêu	vọng	một	cách	tốt	lành...	Một	trò	chơi	chỉ	gồm
có	những	sự	thích	thú	thuần	tuý	mà	không	có	một	mục	đích	nghiêm
túc	nào	khác,	sẽ	đưa	ngay	đến	tình	trạng	chán	chường,	hay	điều	này
cũng	 thế,	đưa	đến	chỗ	 tiêu	dùng	hết	 tất	 cả	mọi	khả	năng	 thụ	cảm.
Vậy	lao	động	thực	sự,	dưới	một	hình	thức	nào	đó,	là	quy	luật	xã	hội



tự	nhiên	của	những	con	người	lành	mạnh...	Nếu	những	bản	năng	và
những	nhu	cầu	không	gặp	một	đối	lực,	thì	chưa	chắc	chúng	đã	đem
lại	được	một	cuộc	sống	thô	sơ	kiểu	trẻ	con,	chứ	đừng	nói	gì	đến	một
sự	phát	 triển	của	cuộc	sống	mà	không	phải	khó	nhọc	gì,	 thì	 chẳng
bao	lâu	chúng	sẽ	cạn	dần	đi	và	để	lại	sau	chúng	một	cuộc	sống	trống
rỗng	 dưới	 hình	 thức	 những	 quãng	 thời	 gian	 buồn	 nản	 cho	 đến	 lúc
những	nhu	cầu	đó	trở	lại...	Do	đó	về	mọi	mặt,	việc	thoả	mãn	những
bản	năng	và	dục	vọng	phải	phụ	thuộc	vào	sự	khắc	phục	một	chướng
ngại	kinh	tế	nào	đó,	 là	một	quy	 luật	cơ	bản	tốt	 lành	của	cái	kết	cấu
bên	ngoài	của	giới	 tự	nhiên,	chúng	như	một	bản	tính	bên	trong	của
con	người".v.v.	và	.v.v.

Như	 người	 ta	 thấy	 đấy,	 những	 điều	 tầm	 thường	 nhạt	 nhẽo
nhất	của	ngài	Rochow	đáng	kính	đang	ăn	mừng	lễ	kỷ	niệm	một	trăm
năm	của	chúng	ở	trong	cuốn	sách	của	ông	Đuy-ring,	và	hơn	nữa,	lại
được	đề	lên	thành	một	"cơ	sở	sâu	xa	hơn"	của	cái	"hệ	thống	xã	hội
chủ	nghĩa"	duy	nhất	thực	sự	có	tính	chất	phê	phán	và	khoa	học.

Sau	khi	đã	đặt	một	cơ	sở	như	thế,	ông	Đuy-ring	có	thể	tiếp	tục
xây	dựng,	áp	dụng	phương	pháp	toán	học,	trước	hết	ông	đã	đưa	ra
cho	chúng	 ta,	 theo	phương	pháp	của	ông	già	Euclide	một	 loạt	định
nghĩa.	Và	điều	càng	thuận	tiện	hơn	nữa	là	ông	ta	có	thể	ngay	từ	đầu
xây	 dựng	 những	 định	 nghĩa	 của	mình	 như	 thế	 nào	 để	 cho	 những
điều	mà	những	định	nghĩa	đó	phải	chứng	minh,	một	phần	đã	được
chứa	đựng	trong	những	định	nghĩa	đó	rồi.	Ví	dụ	trước	hết	chúng	ta
biết	rằng.

Khái	niệm	chủ	đạo	của	khoa	kinh	tế	chính	trị	từ	trước	đến	nay
được	gọi	là	của	cải,	và	của	cải	như	người	ta	đã	thực	tế	hiểu	nó	trong
lịch	sử	thế	giới	cho	đến	ngày	nay,	và	như	nó	đã	phát	triển	cái	vương
quốc	của	nó	chính	là	"thế	lực	kinh	tế	đối	với	người	và	đồ	vật".

Điều	này	hai	lần	không	đúng.	Một	là,	của	cải	của	những	công
xã	thị	tộc	hay	công	xã	nông	thôn	thời	cổ	quyết	không	phải	là	một	sự
thống	trị	đối	với	con	người.	Và	hai	là,	ngay	cả	trong	những	xã	hội	vận
động	trong	những	mâu	thuẫn	giai	cấp,	trong	chừng	mực	mà	của	cải
bao	hàm	một	sự	thống	trị	đối	với	con	người,	thì	nó	vẫn	chủ	yếu	là	và
hầu	như	chỉ	là	một	sự	thống	trị	đối	với	con	người	do	sự	thống	trị	đối
với	vật	và	thông	qua	sự	thống	trị	đối	với	vật.	Ngay	từ	những	thời	kỳ
rất	sớm,	khi	mà	việc	bắt	nô	lệ	và	việc	bóc	lột	nô	lệ	đã	buộc	phải	mua
nô	lệ,	nghĩa	là	phải	tậu	được	sự	thống	trị	đối	với	người	chỉ	bằng	cách
là	thông	qua	sự	thống	trị	đối	với	vật,	đối	với	giá	mua	người	nô	lệ,	đối
với	 những	 tư	 liệu	 sinh	hoạt	 và	 lao	động	của	nô	 lệ.	Trong	suốt	 thời
trung	cổ,	chế	độ	đại	chiếm	hữu	ruộng	đất	 là	tiền	đề	nhờ	nó	mà	giai
cấp	quý	tộc	phong	kiến	có	thể	chi	phối	được	những	nông	dân	nộp	tô



và	làm	lao	dịch.	Và	ngay	cả	hiện	nay,	một	đứa	trẻ	lên	sáu	cũng	thấy
được	rằng	của	cải	thống	trị	được	con	người	chỉ	là	nhờ	vào	đồ	vật	và
của	cải	nắm	được.

Nhưng	tại	sai	ông	Đuy-ring	lại	phải	tạo	ra	cái	định	nghĩa	sai	đó,
tại	sao	ông	ta	lại	phải	cắt	đứt	mối	giây	liên	hệ	thật	sự	tồn	tại	trong	tất
cả	mọi	xã	hội	có	giai	cấp	từ	trước	đến	nay?	ấy	là	để	kéo	của	cải	từ
lĩnh	vực	kinh	tế	sang	lĩnh	vực	đạo	đức.	Thống	trị	các	đồ	vật	là	rất	tốt	;
nhưng	thống	trị	con	người	là	một	điều	ma	quái,	và	vì	ông	Đuy-ring	đã
tự	cấm	mình	không	được	giải	thích	sự	thống	trị	người	bằng	sự	thống
trị	đồ	vật,	cho	nên	ông	ta	lại	có	thể	thực	hiện	một	bước	táo	bạo	khác
và	không	ngần	ngại	giải	 thích	 luôn	sự	thống	trị	đó	bằng	cái	bạo	 lực
yêu	 thích	 của	 ông	 ta.	Của	 cải	mà	 thống	 trị	 con	 người	 là	 sự	 "cướp
bóc",	và	như	thế	là	chúng	ta	 lại	có	sự	tái	bản,	tồi	 tệ	hơn,	câu	châm
ngôn	cũ	kỹ	của	Proudhon	:"Sở	hữu	là	của	ăn	cắp".

Bằng	cách	đó	chúng	ta	đã	đưa	được	một	cách	may	mắn	của
cải	vào	hai	quan	điểm	cơ	bản	sản	xuất	và	phân	phối	:	của	cải	là	sự
thống	trị	đối	với	đồ	vật,	của	cải	sản	xuất,	đó	là	mặt	tốt	;	của	cải	là	sự
thống	trị	con	người,	của	cải	phân	phối	tồn	tại	từ	trước	đến	nay,	đó	là
mặt	xấu,	đả	đảo	của	cải	đó!	Đem	áp	dụng	vào	những	quan	hệ	hiện
nay,	điều	đó	có	nghĩa	là	:	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	là
hoàn	toàn	tốt	và	có	thể	tiếp	tục	tồn	tại,	nhưng	phương	thức	phân	phối
tư	bản	chủ	nghĩa	thì	không	ra	sao	cả,	phải	loại	bỏ	đi,	người	ta	có	thể
đi	đến	một	điều	vô	nghĩa	như	 thế	đấy	khi	viết	về	kinh	 tế	mà	không
hiểu	ngay	cả	mối	liên	hệ	giữa	sản	xuất	và	phân	phối.

Sau	khi	nói	về	của	cải,	người	ta	lại	định	nghĩa	giá	trị	như	sau:
"Giá	trị	là	trị	giá	mà	các	vật	kinh	tế	và	những	sự	phục	vụ	kinh

tế	có	được	trong	việc	giao	dịch".	Trị	giá	ấy	phù	hợp	"với	giá	cả	và	với
bất	cứ	một	tên	gọi	nào	khác	của	vật	ngang	giá,	ví	dụ	như	tiền	công
chẳng	hạn".

Nói	một	cách	khác,	giá	trị	là	giá	cả.	Hay	nói	cho	đúng	hơn	để
khỏi	 bất	 công	 đối	 với	 ông	 Đuy-ring	 và	 để	 cố	 trình	 bày	 lại	 điều	 vô
nghĩa	trong	định	nghĩa	của	ông	ta	bằng	những	lời	của	chính	ông	ta
thì	:	giá	trị,	là	những	giá	cả.	Vì	ở	trang	19,	ông	ta	nói:

"Giá	trị	và	những	giả	cả	biểu	hiện	giá	trị	đó	bằng	tiền",
Do	đó,	bản	thân	ông	ta	cũng	nhận	thấy	rằng	cũng	một	giá	trị

ấy	lại	có	nhiều	giá	cả	rất	khác	nhau,	và	do	đó	cũng	có	bấy	nhiêu	giá
trị	khác	nhau.	Nếu	Hegel	không	chết	từ	lâu	rồi	thì	Hegel	sẽ	tự	treo	cổ
mà	chết!	Cái	 giá	 trị	 đó	 có	bao	nhiêu	giá	 cả	 thì	 có	bấy	nhiêu	gái	 trị
khác	nhau	cái	giá	trị	đó,	với	toàn	bộ	khoa	thần	học	lo-gích	của	mình,
Hegel	cũng	sẽ	không	thể	nào	nghĩ	ra	được.	Một	lần	nữa,	lại	cần	phải
có	lòng	tự	tin	như	ông	Đuy-ring	mới	có	thể	mở	ra	một	cơ	sở	mới,	sâu



sắc	hơn,	của	khoa	kinh	tế	bằng	lời	tuyên	bố	cho	rằng	giữa	giá	cả	và
giá	trị	không	có	sự	khác	nhau	nào	ngoài	việc	một	cái	 thì	được	biểu
hiện	bằng	tiền	và	một	cái	thì	lại	không	được	biểu	hiện	bằng	tiền.

Nhưng	như	thế	chúng	ta	cũng	vẫn	không	biết	giá	trị	là	cái	gì	và
càng	không	biết	là	giá	trị	được	quy	định	bởi	cái	gì.	Vì	vậy,	ông	Đuy-
ring	đưa	ra	nhiều	giải	thích	khác	nữa.

"Dưới	dạng	hoàn	toàn	chung	của	nó	quy	luật	cơ	bản	về	sự	so
sánh	và	sự	đánh	giá,	làm	cơ	sở	cho	giá	trị	và	những	giá	cả	biểu	hiện
giá	trị	đó	bằng	tiền,	trước	hết	nằm	trong	lĩnh	vực	sản	xuất	thuần	tuý,
không	kể	đến	sự	phân	phối	 là	cái	chỉ	mang	đến	một	yếu	 tố	 thứ	hai
trong	 khái	 niệm	 giá	 trị.	 Những	 chướng	 ngại	 ít	 nhiều	 to	 lớn	mà	 sự
khác	nhau	về	những	điều	kiện	 tự	nhiên	đưa	 ra	chống	 lại	những	cố
gắng	của	người	ta	nhằm	sản	xuất	những	đồ	vật,	và	do	chúng	mà	sự
khác	nhau	nói	 trên	 đã	buộc	người	 ta	 phải	 tiêu	 phí	 nhiều	hay	 ít	 lực
lượng	kinh	 tế,	những	chướng	ngại	đó	cũng	quyết	định...	một	giá	 trị
lớn	hay	nhỏ",	và	giá	trị	này	được	đánh	giá	theo	"chướng	ngại	mà	tự
nhiên	và	những	hoàn	cảnh	đưa	ra	chống	lại	việc	sản	xuất...	Quy	mô
của	 sức	 lực	 chúng	 ta	 đã	 bỏ	 vào	 chúng"	 (vào	 những	 đồ	 vật)	 "là
nguyên	nhân	quyết	định	trực	tiếp	sự	tồn	tại	của	giá	trị	nói	chung	và
của	một	đại	lượng	đặc	biệt	nào	đó	của	nó".

Nếu	tất	cả	những	điều	đó	có	một	ý	nghĩa	nào	đó,	thì	ý	nghĩa
đó	là	thế	này:	giá	trị	của	một	sản	phẩm	của	lao	động	là	do	thời	gian
lao	động	cần	thiết	để	làm	ra	sản	phẩm	đó	quyết	định,	và	chẳng	cần
phải	có	ông	Đuy-ring	chúng	ta	cũng	đã	biết	điều	đó	từ	lâu	rồi.	Đáng	lẽ
chỉ	nêu	sự	việc	ra	một	cách	đơn	giản,	thì	ông	ta	lại	nhất	thiết	phải	bóp
méo	sự	việc	đó	 theo	kiểu	nhà	 tiên	 tri.	Nói	 rằng	quy	mô	sức	 lực	mà
một	người	nào	đó	đã	bỏ	vào	một	vật	gì	đó	(đây	là	muốn	giữ	cái	cách
nói	 hoa	 mỹ	 đó)	 là	 nguyên	 nhân	 quyết	 định	 trực	 tiếp	 giá	 trị	 và	 đại
lượng	giá	trị,	nói	thế	nào	hoàn	toàn	sai.	Trước	hết,	tất	cả	các	vấn	đề
là	ở	chỗ	sức	lực	được	bỏ	vào	cái	gì,	và	hai	 là	nó	được	bỏ	vào	như
thế	nào.	Nếu	cái	anh	chàng	nào	đó	của	chúng	ta	 làm	ra	một	đồ	vật
không	có	một	giá	trị	sử	dụng	nào	cho	người	khác	cả,	 thì	 tất	cả	sức
lực	của	anh	ta	cũng	không	tạo	ra	một	nguyên	tử	giá	trị	nào	cả;	và	nếu
anh	ta	cứ	khăng	khăng	một	mực	dùng	tay	để	làm	ra	một	đồ	vật	mà
một	chiếc	máy	làm	ra	rẻ	hơn	gấp	hai	mươi	lần,	thì	19/20	của	sức	lực
mà	người	ấy	đã	bỏ	ra	sẽ	không	tạo	ra	giá	trị	nói	chung,	chúng	chẳng
tạo	ra	một	đại	lượng	đặc	biệt	nào	của	giá	trị.

Tiếp	nữa,	biến	lao	động	sản	xuất,	 lao	động	tạo	ra	những	sản
phẩm	 tích	 cực	 thành	mốt	 tự	 khắc	phục	đơn	 thuần	 tiêu	 cực	một	 sự
chống	 đối	 nào	 đó,	 như	 thế	 là	 hoàn	 toàn	 bóp	méo	 sự	 vật.	 Lúc	 đó,
muốn	 có	một	 chiếc	 sơ-mi,	 thì	 đại	 khái	 chúng	 ta	 phải	 làm	như	 sau:



trước	hết	chúng	ta	khắc	phục	sự	chống	đối	của	hạt	bông	đối	với	việc
bị	gieo	và	việc	mọc	lên,	sau	đó	lại	khắc	phục	sự	chống	đối	bông	chín
đối	với	việc	bị	hái,	bị	đóng	thành	kiện	và	bị	gửi	đi	 ;	 rồi	sau	đó	khắc
phục	sự	chống	đối	của	nó	đối	với	việc	tháo	kiện	ra,	việc	cung	bông	và
xe	 thành	sợi,	 tiếp	nữa	 là	sự	chống	đối	của	sợi	đối	với	việc	dệt,	sự
chống	đối	của	vải	đối	với	sự	việc	tẩy	trắng	và	việc	khâu	và	cuối	cùng,
sự	chống	đối	của	chiếc	sơ-mi	đã	khâu	xong	đối	với	việc	bị	người	ta
mặc.

Tất	cả	những	sự	ặn	vẹo	và	xuyên	tạc	có	tính	chất	trẻ	con	để
làm	gì?	Để	 thông	qua	 "sự	chống	đối"	đi	 từ	 "giá	 trị	 sản	xuất",	giá	 trị
thực	sự	nhưng	cho	đến	đây	chỉ	 là	một	giá	 trên	ý	niệm,	đến	 "giá	 trị
phân	phối"	là	giá	trị	thống	trị	một	cách	tuyệt	đối	trong	lịch	sử	từ	trước
đến	nay	và	đã	bị	bạo	lực	xuyên	tạc	đi.

"Ngoài	 sự	 chống	 đối	 của	 tự	 nhiên	 ra...	 còn	 có	 một	 chướng
ngại	khác	nữa,	thuần	tuý	có	tính	chất	xã	hội...	Giữa	con	người	và	tự
nhiên,	có	một	 lực	 lượng	kìm	hãm	và	 lực	 lượng	đó	 lại	 là	con	người.
Một	người	đơn	độc	và	cô	lập	trong	tưởng	tượng	là	một	người	tự	do
đối	với	 tự	nhiên...	Tình	hình	sẽ	khác	đi	một	khi	chúng	ta	quan	niệm
một	 người	 thứ	 hai,	 người	 này,	 với	 chiếc	 kiếm	 trong	 tay,	 chiếm	giữ
những	con	đường	tiến	tới	tự	nhiên	và	những	tài	nguyên	của	tự	nhiên,
và	đòi	một	giá	cả	dưới	một	hình	thức	nào	đó	mới	cho	đi	qua.	Người
thứ	 hai	 đó	 ...	 như	 thể	 là	 đánh	 thuế	 người	 kia,	 và	 do	 đó	 là	 nguyên
nhân	làm	cho	giá	trị	của	đồ	vật	mong	muốn	trở	thành	lớn	hơn	là	trong
trường	hợp	không	có	cái	chướng	ngại	chính	trị	và	xã	hội	ấy	chống	lai
việc	khai	thác	hay	sản	xuất	ra	nó...	Những	hình	thức	đặc	biệt	của	cái
trị	giá	đã	được	nâng	cao	một	cách	giả	tạo	ấy	của	đồ	vật	thì	hết	sức
nhiều	vẻ,	và	dĩ	nhiên	là	trị	giá	này	phản	ánh	trở	lại	trong	việc	hạ	thấp
một	cách	 tương	ứng	 trị	 giá	 của	 lao	động...	Vì	 vậy	 thật	 là	ảo	 tưởng
nếu	chưa	chi	đã	muốn	coi	giá	trị	là	một	vật	ngang	giá	theo	nghĩa	đen
của	danh	từ	đó,	nghĩa	là	như	một	cái	trị	gái	tương	đương	những	hay
như	một	quan	hệ	trao	đổi	theo	nguyên	tắc	một	công	việc	nhất	định	và
công	việc	được	đem	trao	đổi	với	nó,	phải	ngang	nhau.	Trái	 lại,	dấu
hiệu	 của	 một	 lý	 uận	 chính	 xác	 về	 giá	 trị	 là	 tình	 hình	 sự	 đánh	 giá
chung	 nhất	 bao	 hàm	 trong	 lý	 luận	 đó,	 sẽ	 không	 phù	 hợp	 với	 hình
thức	đặc	biệt	của	trị	giá	dựa	trên	sự	phân	phối	đó	có	tính	chất	cưỡng
bức.	Hình	thức	đó	thay	đổi	theo	cơ	cấu	xã	hội,	còn	gí	trị	kinh	tế	theo
đúng	nghĩa	đen	của	nó	thì	chỉ	có	thể	là	một	giá	trị	sản	xuất	được	đo
lường	đối	với	tự	nhiên,	và	vì	vậy	mà	chỉ	thay	đổi	theo	những	chướng
ngại	có	tính	chất	thuần	tuý	sản	xuất	thuộc	loại	tự	nhiên	và	kỹ	thuật".

Như	vậy	là	theo	ông	Đuy-ring,	giá	trị	tồn	tại	trong	thực	tiễn	của
một	vật,	gồm	có	hai	phần	:	một	là,	gồm	lao	động	chứa	đựng	trong	vật



đó	và	hai	 là,	một	khoản	thuế	phụ	thêm	có	tính	chất	cưỡng	bức,	thu
được	với	"chiếc	kiếm	trong	tay".	Nói	một	cách	khác,	giá	trị	hiện	hành
là	một	giá	cả	độc	quyền.	Nhưng	nếu,	theo	lý	luận	đó	về	gí	trị,	tất	cả
mọi	hàng	hoá	đều	có	một	giá	trị	độc	quyền	như	vậy,	thì	chỉ	có	thể	có
hai	trường	hợp.	Hoặc	là	mỗi	người	với	tư	cách	là	người	mua	thì	đều
mất	cái	mà	người	ấy	được	với	tư	cách	là	người	bán	;	cố	nhiên	là	các
giá	cả	đã	thay	đổi	trên	danh	nghĩa,	nhưng	trên	thực	tế	trong	quan	hệ
qua	 lại	giữa	chúng	 thì	 các	giá	cả	vẫn	ngang	nhau	 ;	mọi	việc	đều	y
nguyên	như	cũ	và	cái	giá	trị	phân	phối	nổi	tiếng	kia	sẽ	chỉ	là	một	ảo
tưởng.	Hoặc	 là	 những	 cái	 gọi	 là	 những	 khoản	 thuế	 phụ	 thêm	 biểu
hiện	một	số	giá	trị	thực	tế,	cụ	thể	là	số	giá	trị	do	giai	cấp	lao	động	làm
ra	giá	trị,	sản	xuát	ra,	nhưng	lại	bị	gia	cấp	độc	quyền	chiếm	đoạt,	và
lúc	đó	số	giá	trị	đó	chỉ	gồm	có	lao	động	không	được	trả	công	;	trong
trường	hợp	đó,	bất	chấp	mọi	người	có	chiếc	kiếm	trong	tay,	bất	chấp
những	khoản	thu	phụ	thêm	có	tính	chất	tưởng	tượng	và	cái	gọi	là	giá
trị	phân	phối,	chúng	ta	cũng	lại	vẫn	đi	đến	...	 lý	luận	về	giá	trị	thăng
dư	của	Mác.

Tuy	nhiên,	chúng	ta	cũng	hãy	cứ	xem	xét	kỹ	một	vài	ví	dụ	về
cái	"giá	trị	phân	phối"	trứ	danh	đó.	Ở	trang	135	và	những	trang	tiếp
theo,	có	nói:

"Cũng	cần	phải	xem	việc	hình	thành	giá	cả	thông	qua	sự	cạnh
tranh	 cá	nhân	 là	một	 hình	 thức	phân	phối	 kinh	 tế	 và	hình	 thức	bắt
phải	nộp	cống	vật	cho	nhau..	chúng	ta	hãy	hình	dung	rằng	dự	trữ	của
một	số	hàng	hoá	cần	thiết	nào	đó	bỗng	nhiên	giảm	đi	rất	nhiều,	thành
thử	về	phía	người	bán	xuất	hiện	bóc	lột	quá	đáng	những...	Sự	tăng
giá	 có	 thể	 đạt	 tới	 những	 quy	mô	 khổng	 lồ	 như	 thế	 nào,	 thì	 những
trường	hợp	bất	thường,	khi	việc	cung	cấp	những	vật	phẩm	cần	thiết
bị	ngừng	lại	trong	một	thời	gian	khá	lâu,	đặc	biệt	cho	ta	thấy	rõ".v.v..
Ngoài	 ra,	 ngay	 trong	 tiến	 trình	 bình	 thường	 của	 sự	 vật,	 cũng	 có
những	độc	quyền	thực	tế	cho	phép	tăng	giá	cả	lên,	một	cách	tuỳ	tiện,
ví	dụ	như	dường	sắt,	các	công	ty	cung	cấp	nước	và	khí	đốt	đèn	cho
thành	phố,.v.v.

Có	những	 trường	hợp	bóc	 lột	độc	quyền	như	 thế,	đó	 là	điều
mà	người	ta	biết	 từ	 lâu	rồi.	Nhưng	việc	những	giá	cả	độc	quyền	do
những	trường	hợp	đó	gây	ra	không	được	coi	như	là	những	ngoại	lệ
và	 thuộc	 trường	hợp	đặc	biệt,	mà	được	coi	như	 là	những	ví	dụ	cổ
điển	về	phương	thức	hiện	nay	người	ta	quy	định	giá	trị,	thì	đó	là	điều
mới	mẻ.	Giá	cả	những	tư	liệu	sinh	hoạt	được	quy	định	như	thế	nào?
ông	Đuy-ring	 trả	 lời:	Hãy	vào	 trong	một	 thành	phố	bị	bao	vây,	ở	đó
việc	cung	cấp	đã	bị	cắt	đứt,	hỏi	thì	sẽ	biết	!	Sự	cạnh	tranh	tác	động
đến	việc	quy	định	giá	cả	thị	trường	như	thế	nào?	Hãy	hỏi	tổ	chức	độc



quyền,	nó	sẽ	trả	lời	cho	!
Vả	 lại,	ngay	 trong	những	 trường	hợp	các	 tổ	chức	độc	quyền

ấy,	người	ta	cũng	không	thể	tìm	ra	được	người	với	chiếc	kiếm	trong
tay,	người	này	dường	như	đứng	sau	các	tổ	chức	độc	quyền	ấy.	Trái
lại	 :	 trong	những	 thành	phố	bị	bao	vây,	người	 với	 chiếc	kiếm	 trong
tay,	 tức	 là	 viên	chỉ	 huy,	nếu	 làm	nghĩa	 vụ	của	mình,	 thì	 lại	 thường
chấm	dứt	rất	nhanh	tình	trạng	độc	quyền	đó	và	tịch	thu	tất	cả	các	kho
có	 tính	chất	độc	quyền	để	đem	chia	đều.	Trong	những	 trường	hợp
khác,	một	khi	định	tạo	ra	một	"giá	trị	phân	phối"	thì	những	người	với
chiếc	kiếm	trong	tay	cũng	chỉ	gặt	được	những	chuyện	làm	ăn	thất	bại
và	mất	 tiền	 của	mà	 thôi.	 Bằng	 việc	 độc	 quyền	 hoá	 ngành	 thương
nghiệp	Đông	Ấn,	người	Hà-lan	đã	đưa	độc	quyền	và	thương	nghiệp
của	mình	đến	chỗ	diệt	 vong.	Hai	 chính	phủ	mạnh	nhất	 từ	 xưa	đến
nay	là	chính	phủ	cách	mạng	của	Bắc	Mỹ	và	Hội	nghị	quốc	ước	Pháp
đã	 dám	 quy	 định	 những	 giá	 cả	 tối	 đa	 và	 đã	 thất	 bại	 thảm	 hại.	 Đã
nhiều	năm	nay	chính	phủ	Nga,	để	nhằm	mục	đích	nâng	cao	 thị	giá
của	đồng	tiền	giấy	của	Nga	mà	ở	nước	Nga	họ	đánh	sụt	xuống	bằng
cách	không	ngừng	phát	hành	những	giấy	bạc	ngân	hàng	không	thể
đổi	 lấy	 bảo	 kim	 được,	 bằng	 cách	 cũng	 không	 ngừng	mua	 như	 thế
những	 hối	 phiếu	 phát	 vào	 nước	Nga.	 Kết	 quả	 là	 trong	 có	 vài	 năm
điều	thích	thú	đó	đã	làm	chính	phủ	Nga	tốn	đến	60	triệu	rúp,	và	bây
giờ	giờ	thị	giá	của	đồng	rúp	tụt	xuống	dưới	hai	mác,	chứ	không	phải
hơn	ba	mác.	Nếu	cây	kiếm	có	một	sức	mạnh	kinh	tế	thần	diệu	như
ônng	Đuy-ring	gắn	cho	nó,	thế	thì	tại	sao	không	một	chính	phủ	nào	có
thế	bắt	buộc	được	đồng	tiền	mất	giá	phải	có	"giá	trị	phân	phối"	của
đồng	tiền	giá	cao	trong	một	thời	gian	lâu	dài,	hay	bắt	buộc	tiền	giấy
phải	có	giá	trị	phân	phối	của	vàng?	Thế	thì	cây	kiếm	chỉ	huy	trên	thị
trường	thế	giới	ở	đâu?

Tiến	nữa,	còn	có	một	hình	 thức	chủ	yếu	nữa	 trong	đó	giá	 trị
phân	 phối	 được	 dùng	 để	 chiếm	 hữu	 lao	 động	 của	 người	 khác	mà
không	phải	trả	lại	bằng	một	lao	động	nào	:	đó	là	địa	tô	tài	sản,	nghĩa
là	địa	tô	và	lợi	nhuận	của	tư	bản.	Tạm	thời,	chúng	ta	chỉ	nêu	sự	việc
đó	để	có	thể	nói	rằng	đó	là	tất	cả	những	gì	chúng	ta	được	biết	về	cái
"giá	trị	phân	phối"	trứ	danh	ấy.	Tất	cả	ư?	Không	phải	là	hoàn	toàn	tất
cả	đâu.	Chúng	ta	hãy	nghe	điều	sau	đây:

"Mặc	dù	có	hai	quan	điểm	trong	việc	thừa	nhận	một	giá	trị	sản
xuất	 và	một	 giá	 trị	 phân	 phối,	 nhưng	 luôn	 luôn	 vẫn	 còn	một	 cái	 gì
chung	làm	cơ	sở,	với	tư	cách	là	một	đồ	vật,	cấu	thành	tất	cả	mọi	giá
trị,	 và	 vì	 vậy	mọi	 giá	 trị	 cũng	được	đo	bằng	cái	 đó.	Thước	đo	 trực
tiếp,	tự	nhiên,	là	sự	tiêu	phí	sức	lực	và	đơn	vị	đơn	giản	nhất	là	sức
lực	con	người	theo	nghĩa	thô	sơ	nhất	của	danh	từ	đó.	Sức	lực	đó	của



người	quy	 lại	 là	 thời	gian	sinh	tồn,	và	sự	tự	duy	trì	của	nó	 lại	 là	sự
khắc	phục	một	tổng	số	nhất	định	những	khó	khăn	về	thức	ăn	và	sinh
sống.	Giá	trị	phân	phối	hay	giá	trị	chiếm	hữu	chỉ	tồn	tại	thuần	tuý	và
độc	nhất	ở	chố	nào	cái	quyền	chi	phối	những	vật	không	sản	xuất	ra,
hay	nói	một	cách	thông	thường	hơn,	ở	chỗ	nào	mà	bản	thân	những
vật	ấy	được	đổi	lấy	những	công	việc	hay	những	vật	có	giá	trị	sản	xuất
thực	sự.	Cái	nhân	tố	đồng	nhất	đã	được	chỉ	ra	và	được	đại	biểu	trong
mọi	biểu	hiện	giá	trị	và	do	đó,	cả	trong	những	bộ	phận	cấu	thành	giá
trị	bị	chiếm	hữu	thông	qua	sự	phân	phối	không	phải	bỏ	 lao	động	ra
để	 đền	 bù	 lại:	 "	 cái	 nhân	 tố	 đồng	 nhất	 là	 sự	 tiêu	 phí	 sức	 lực	 con
người	...	thể	hiện	ra	...trong	mọi	hàng	hóa."

Về	 điều	 này,	 chúng	 ta	 cần	 phải	 nói	 gì	 ở	 đây	 ?	 Nếu	 tất	 cả
những	giá	 trị	 hàng	hoá	đều	được	đo	bằng	sự	 tiêu	phí	 sức	 lực	 con
người	đã	nhập	vào	hàng	hoá,	thì	giá	trị	phân	phối,	số	phụ	gia	vào	giá
cả,	 việc	 đánh	 thuế,	 còn	 lại	 ở	 đâu	 ?	 Thật	 ra	 ông	 Đuy-ring	 nói	 với
chúng	ta	rằng	ngay	những	vật	không	sản	xuất,	nghĩa	là	không	thể	có
một	giá	trị	theo	đúng	ý	nghĩa	của	nó	được,	cũng	có	thể	có	một	giá	trị
phân	phối	và	đổi	được	những	vật	sản	xuất	ra	và	có	một	giá	trị.	Nhưng
đồng	thời	ông	ta	cũng	nói	lại	rằng	tất	cả	mọi	giá	trị,	do	đó	kể	cả	giá	trị
phân	phối	 thuần	tuý	và	độc	nhất	nữa,	đều	là	sự	tiêu	phí	sức	lực	đã
được	 nhập	 vào	 trong	 chúng.	 Tiếc	 thay	 ở	 đây	 chúng	 ta	 không	 biết
được	rằng	như	thế	nào	là	một	sự	tiêu	phí	sức	lực	lại	nhập	được	vào
một	vật	không	do	lao	động	sản	xuất	ra.	Dù	sao	thì	trong	tất	cả	cái	mớ
bòng	bong	giá	 trị	 đó,	 rốt	 cuộc	hình	như	một	điều	đã	 rõ	 :	 với	giá	 trị
phân	phối,	với	khoản	phụ	gia	cưỡng	bức	cộng	vào	giá	cả	thông	qua
địa	 vị	 xã	 hội,	 với	 việc	 đánh	 thuế	 nhờ	 lưỡi	 kiếm,	một	 lần	 nữa	 cũng
chẳng	đi	đến	đâu	cả	:	những	giá	trị	của	hàng	hoá	chỉ	được	quyết	định
bởi	sự	tiêu	phí	sức	lực	con	người	,	vulgo	là	bởi	lao	động	đã	nhập	vào
trong	những	hàng	hoá	đó.	Như	vậy	là	không	kể	đến	địa	tô	vài	giá	cả
độc	quyền,	ông	Đuy-rinh	đã	nói	-	chỉ	có	khác	là	một	cách	cẩu	thả	và
rối	 rắm	 --	 đúng	 những	 điều	 mà	 lý	 luận	 về	 giá	 trị	 bị	 bêu	 diếu	 của
Ricardo	và	Mác	đã	nói	một	cách	dứt	khoát	và	rõ	ràng	hơn	nhiều.	Có
phải	như	vậy	không	?

Đúng	là	ông	đã	nói	điều	ấy,	nhưng	cũng	ngay	ở	đó	ông	lại	nói
điều	 ngược	 lại.	 Xuất	 phát	 từ	 những	 công	 trình	 nghiên	 cứu	 của
Ricardo,	Mác	:	giá	trị	những	hàng	hoá	được	quyết	định	bởi	lao	động
xã	hội	cần	thiết,	chung	của	con	người	đã	nhập	vào	trong	hàng	hoá,
lao	động	đến	lượt	nó	được	đo	bằng	độ	dài	của	nó.	Lao	động	là	thước
đo	của	tất	cả	mọi	giá	trị,	nhưng	bản	thân	nó	lại	không	có	giá	trị.	Ông
Đuy-rinh,	sau	khi	cũng	đặt	vấn	đề	lao	động	là	thước	đo	giá	trị,	nhưng
với	cái	cách	cẩu	thả	của	ông	ta,	thì	ông	ta	lại	nói	tiếp	rằng	:



lao	động	"	quy	lại	là	thời	gian	sinh	tồn	mà	sự	tự	duy	trì	của	nó
lại	là	sự	khắc	phục	một	tổng	số	nhất	định	những	khó	khăn	về	thức	ăn
và	sinh	sống	".

Chúng	 ta	hãy	bỏ	qua	sự	 lẫn	 lộn	 -	chỉ	 thuần	 tuý	do	 lòng	ham
muốn	tỏ	ra	mình	là	độc	đáo	gây	nên	-	giữa	thời	gian	lao	động	là	điều
duy	nhất	mà	người	ta	có	thể	nói	tới	ở	đây,	với	thời	gian	sinh	tồn	là	cái
mà	từ	trước	đến	nay	chưa	bao	giờ	tạo	ra	giá	trị	hay	đo	các	giá	trị	 .
Chúng	ta	hãy	cùng	bỏ	qua	cái	vẻ	bề	ngoài	"	xã	hội	chủ	nghĩa	"	giả	dối
mà	"	tự	duy	trì	"	của	cái	thời	gian	sinh	tồn	đó	phải	tạo	ra	;	từ	khi	có
thế	giới	và	chừng	nào	thế	giới	còn	tồn	tại,	thì	mỗi	người	đều	phải	tự
mình	duy	 trì	 lấy	mình	 theo	cái	nghĩa	 là	người	đó	 tự	mình	 tiêu	dùng
những	tư	liệu	sinh	hoạt	của	mình.	Cứ	cho	rằng	ông	Đuy-rinh	đã	biểu
hiện	tư	tưởng	của	mình	bằng	ngôn	ngữ	kinh	tế	một	cách	chính	xác	:
trong	trường	hợp	đó	thì	câu	nói	trên	đây	hoặc	không	có	ý	nghĩa	gì	cả,
hoặc	có	nghĩa	là	:	giá	trị	của	một	hàng	hoá	là	do	thời	gian	lao	động
đã	nhập	vào	hàng	hoá	đó	quyết	định,	và	giá	trị	của	thời	gian	lao	động
đó	là	do	những	tư	liệu	sinh	hoạt	cần	thiết	để	duy	trì	con	người	trong
thời	gian	đó,	quyết	định	.	Và	đối	với	xã	hội	hiện	nay,	điều	đó	cũng	có
nghĩa	là	:	giá	trị	của	một	hàng	hoá	là	do	 tiền	công	chứa	đựng	trong
hàng	hoá	đó	quyết	định	.

Ở	 đây,	 cuối	 cùng	 chúng	 ta	 đã	 đi	 đến	 điều	mà	 ông	Đuy-rinh
thực	sự	muốn	nói	.	Giá	trị	của	một	hàng	hoá	,	theo	cách	nói	của	khoa
kinh	tế	tầm	thường,	là	do	những	chi	phí	sản	xuất	quyết	định	;

Để	 chống	 lại	 điều	 đó,	 Carey	 lại	 "nhấn	 mạnh	 cái	 chân	 lý	 là
không	phải	các	chi	phí	sản	xuất	,	mà	là	các	chi	phí	tái	sản	xuất	quyết
định	giá	trị	"	("Lịch	sử	phê	phán	",	tr	401).

Các	chi	phí	sản	xuất	hay	tái	sản	xuất	đó	là	như	thế	nào,	điều
đó	sau	đây	chúng	ta	sẽ	nói	tới	;	còn	ở	đây	thì	chúng	ta	chỉ	nhận	xét
rằng,	như	mọi	người	đã	biết,	những	chi	phí	đó	bao	gồm	có	tiền	công
và	lợi	nhuận	của	tư	bản.	Tiền	công	biểu	hiện	"	sự	tiêu	phí	sức	lực	"
đã	nhập	vào	hàng	hoá,	biểu	hiện	giá	trị	sản	xuất.	Lợi	nhuận	biểu	hiện
khoản	thuế	hay	khoản	phụ	gia	vào	giá	cả,	biểu	hiện	giá	trị	phân	phối,
mà	nhà	tư	bản	nhờ	độc	quyền	của	mình	và	nhờ	có	 lưỡi	kiếm	trong
tay	đã	cưỡng	bức	được.	Và	như	thế	là	toàn	bộ	sự	rối	rắm	mâu	thuẫn
của	lý	luận	của	ông	Đuy-rinh	về	giá	trị	cuối	cùng	được	kết	thúc	bằng
một	sự	rõ	ràng,	hài	hoà	một	cách	tuyệt	đẹp.

Việc	quy	định	giá	trị	hàng	hoá	bằng	tiền	công,	ở	Adam	Smith
thì	thường	còn	hay	lẫn	lộn	với	quy	định	giá	trị	bằng	thời	gian	lao	động
,	--	việc	quy	định	như	thế	từ	thời	Ricardo	đã	bị	loại	khỏi	khoa	kinh	tế
khoa	 học	 rồi	 và	 hiện	 nay	 nó	 chỉ	 lưu	 hành	 trong	 khoa	 kinh	 tế	 tầm
thường	mà	thôi.	Chính	bọn	nịnh	hót	đê	tiện	nhất	của	chế	độ	tư	bản



chủ	 nghĩa	 hiện	 tồn	 là	 bọn	 truyền	 bá	 cái	 ý	 kiến	 cho	 rằng	 tiền	 công
quyết	định	giá	trị	,	đồng	thời	lại	hình	dung	lợi	nhuận	của	nhà	tư	bản
như	 là	một	 loại	 tiền	công	cao	nhất,	một	 thứ	 tiền	 trả	cho	sự	nhịn	ăn
tiêu	(	vì	nhà	tư	bản	không	chè	chén	hết	tư	bản	của	hắn	),	một	thứ	tiền
thưởng	 cho	 sự	 mạo	 hiểm,	 một	 khoản	 tiền	 trả	 cho	 sự	 quản	 lý	 xí
nghiệp,	..v..v..	Ông	Đuy-ring	chỉ	khác	họ	ở	chỗ	là	ông	tuyên	bố	rằng
lợi	nhuận	là	cướp	bóc.	Nói	một	cách	khác,	ông	Đuy-rinh	trực	tiếp	xây
dựng	chủ	nghĩa	 xã	hội	 của	mình	 trên	 cơ	sở	những	học	 thuyết	 của
khoa	kinh	tế	tầm	thường	thuộc	loại	tồi	nhất.	Cái	chủ	nghĩa	xã	hội	của
ông	 ta	 cũng	 có	 giá	 trị	 giống	 như	 khoa	 học	 kinh	 tế	 tầm	 thường.	Số
phận	của	chúng	gắn	liền	không	thể	tách	rời	nhau.

Tuy	vậy,	điều	sau	đây	cũng	đã	rõ	:	cái	mà	công	nhân	sản	xuất
ra	 cái	 tốn	 kém	cho	người	đó	 là	hai	 cái	 hoàn	 toàn	khác	nhau,	 cũng
giống	như	cái	mà	một	chiếc	máy	sản	xuất	ra	và	cái	tốn	kém	cho	chiếc
máy	đó.	Giá	 trị	mà	một	 công	nhân	 tạo	 ra	 trong	một	 ngày	 lao	 động
mười	hai	giờ	thì	tuyệt	đối	không	có	gì	giống	với	giá	trị	những	tư	liệu
sinh	hoạt	mà	người	đó	tiêu	dùng	trong	ngày	lao	động	ấy	và	trong	thời
gian	nghỉ	ngơi	thuộc	về	ngày	lao	động	ấy.	Những	tư	liệu	sinh	hoạt	ấy
có	 thể	biểu	hiện	một	 thời	gian	 lao	động	 là	ba,	bốn	hay	bẩy	giờ	 tuỳ
theo	trình	độ	phát	triển	của	năng	suất	lao	động.	Cứ	cho	rằng	bẩy	giờ
lao	động	 là	cần	 thiết	để	sản	xuất	 ra	những	 tư	 liệu	sinh	hoạt	đó,	 thì
theo	lý	luận	về	giá	trị	của	khoa	kinh	tế	tầm	thường	mà	ông	Đuy-rinh
đã	công	nhận,	sản	phẩm	của	mười	hai	giờ	 lao	động	có	giá	 trị	bằng
sản	phẩm	của	bẩy	giờ	lao	động,	rằng	cứ	mười	hai	giờ	lao	động	bằng
bẩy	giờ	 lao	động,	hay	12	bằng	7.	Để	nói	cho	 rõ	hơn	 :	cứ	cho	 rằng
một	công	nhân	nông	nghiệp	không	thể	kể	đến	những	quan	hệ	xã	hội	,
sản	xuất	ra	một	ngũ	cốc,	ví	dụ	là	hai	mươi	héc-tô-lít	lúa	mỳ	một	năm
chẳng	hạn.	Trong	năm	đó,	người	ấy	tiêu	dùng	một	số	giá	trị	biểu	hiện
ra	 trong	mười	 lăm	héc-tô-lít	 lúa	mì.	Như	 thế	 thì	hai	mươi	héc-	 tô-lít
lúa	mì	có	giá	trị	bằng	mười	lăm	héc-tô-lít	lúa	mì	và	điều	đó	xẩy	ra	trên
cùng	một	 thị	 trường	 và	 hơn	 nữa	 với	mọi	 điều	 kiện	 như	 nhau	 ;	 nói
cách	 khác,	 20	 bằng	15.	Và	 đó	 là	 cái	 được	 gọi	 là	 khoa	 học	 kinh	 tế
chính	trị	!

Toàn	bộ	sự	phát	triển	của	xã	hội	loài	người	sau	khi	thoát	khỏi
giai	đoạn	dã	man	của	động	vật,	đều	bắt	đầu	từ	ngày	mà	lao	động	gia
đình	sản	xuất	ra	được	nhiều	sản	phẩm	hơn	số	cần	thiết	để	nuôi	sống
nó,	 từ	ngày	mà	một	phần	 lao	động	có	 thể	được	dùng	không	chỉ	để
sản	xuất	ra	những	tư	liệu	sinh	hoạt	mà	còn	để	sản	xuất	những	tư	liệu
sản	xuất	nữa.	Số	sản	phẩm	lao	động	dư	ra	ngoài	cái	chi	phí	để	duy
trì	lao	động	và	việc	hình	thành	và	phát	triển	một	quỹ	sản	xuất	và	dự
trữ	xã	hội	nhờ	vào	số	dư	ấy,	trước	kia	và	hiện	nay	vẫn	là	những	cơ



sở	 của	mọi	 tiến	 bộ	 xã	 hội	 ,	 chính	 trị	 và	 tinh	 thần.	 Trong	 lịch	 sử	 từ
trước	đến	nay	cái	quỹ	đó	vẫn	sở	hữu	của	một	giai	cấp	có	đặc	quyền
cùng	với	quỹ	đó	giai	cấp	này	cũng	lắm	được	sự	thống	trị	chính	trị	và
sự	lãnh	đạo	về	tinh	thần.	Chỉ	có	cuộc	cách	mạng	xã	hội	sắp	đến	mới
biến	được	cái	quỹ	sản	xuất	và	dự	trữ	xã	hội	ấy,	nghĩa	là	toàn	bộ	cái
khối	nguyên	liệu,	công	cụ	sản	xuất	và	tư	liệu	sinh	hoạt	thành	một	quỹ
xã	hội	thực	sự,	bằng	cách	rút	cái	quỹ	đó	ra	khỏi	quyền	chi	phối	của
giai	cấp	có	đặc	quyền	đó	và	chuyển	nó	thành	tài	sản	chung	của	toàn
xã	hội	.

Trong	 hai	 điều	 phải	 có	 một.	 Hoặc	 giả	 giá	 trị	 các	 hàng	 hoá
được	quy	định	bởi	những	chi	phí	nhằm	duy	trì	số	lao	động	cần	thiết
để	sản	xuất	ra	hàng	hoá	đó,	nghĩa	là	trong	xã	hội	hiện	nay	thì	được
quy	 định	 bởi	 tiền	 công.	 Trong	 tường	 hợp	 đó,	 trong	 tiền	 công	 của
mình,	mỗi	công	nhân	được	nhận	giá	trị	của	sản	phẩm	lao	động	của
mình	và	như	thế	thì	việc	giai	cấp	các	nhà	tư	bản	bóc	lột	giai	cấp	công
nhân	làm	thuê	là	một	điều	không	thể	có	được.	Giả	dụ	rằng	những	chi
phí	để	duy	trì	một	công	nhân	trong	một	xã	hội	nhất	định	 là	ba	đồng
mác.	 Trong	 trường	 hợp	 đó,	 theo	 lý	 luận	 của	 khoa	 học	 kinh	 tế	 tầm
thường	trên	đây,	sản	phẩm	trong	một	ngày	có	giá	trị	là	ba	đồng	mác.
Bây	giờ	chúng	ta	lại	giả	dụ	rằng	nhà	tư	bản	thuê	người	công	nhân	ấy
lấy	được	 từ	sản	phẩm	đó	 ra	một	 lợi	nhuận,	một	khoản	 thuế	 là	một
mác	và	đem	bán	sản	phẩm	đó	 lấy	bốn	đồng	mác.	Các	nhà	 tư	bản
khác	 cũng	 đều	 làm	 như	 thế.	 Nhưng	 khi	 đó	 người	 công	 nhân	 cũng
không	thể	trang	trải	cuộc	sống	hàng	ngày	của	mình	với	ba	đồng	mác
được,	người	đó	cần	phải	có	bốn	đồng	mác	mới	sống	được.	Vì	tất	cả
những	điều	kiện	khác	đều	được	giả	định	là	không	thay	đổi,	nên	tiền
công	biểu	hiện	bằng	tư	liệu	sinh	hoạt	cũng	phải	y	nguyên	như	cũ,	tiền
công	biểu	hiện	bằng	tiền	phải	tăng	lên,	cụ	thể	là	tăng	từ	ba	lên	bốn
mác	một	ngày.	Cái	mà	những	nhà	tư	bản	bòn	rút	được	của	giai	cấp
công	nhân	dưới	hình	thức	 lợi	nhuận,	 thì	họ	phải	 trả	 lại	cho	giai	cấp
công	 nhân	 dưới	 hình	 thức	 tiền	 công.	 Thế	 là	 chúng	 ta	 vẫn	 cứ	 ở
nguyên	một	chỗ	như	lúc	ban	đầu	:	nếu	tiền	công	quy	định	giá	trị	,	thì
không	thể	có	tình	trạng	nhà	tư	bản	bóc	lột	người	công	nhân.	Nhưng
khi	đó	cũng	không	thể	hình	thành	một	số	sản	phẩm	dư	ra	được,	bởi
vì	 theo	giả	 thiết	của	chúng	ta,	người	công	nhân	sản	xuất	được	bao
nhiêu	giá	 trị	 thì	cũng	tiêu	dùng	hết	bấy	nhiêu.	Và	vì	các	nhà	tư	bản
không	sản	xuất	ra	giá	trị,	nên	cũng	không	thể	hình	dung	được	là	họ
sống	bằng	cái	gì.	Và	nếu	hiện	nay	vẫn	có	một	số	dư	của	sản	xuất	so
với	tiêu	dùng,	tức	là	một	quỹ	sản	xuất	và	dự	trữ	như	vậy,	hơn	nữa	nó
lại	nằm	ở	trong	 tay	các	nhà	 tư	bản,	 thì	không	còn	có	một	cách	giải
thích	nào	khác	ngoài	cách	giải	thích	rằng	công	nhân	chỉ	tiêu	dùng	vào



việc	sinh	sống	của	mình	cái	giá	 trị	của	hàng	hoá	thôi,	còn	bản	thân
hàng	hoá	thì	họ	để	lại	cho	các	nhà	tư	bản	sử	dụng.

Hoặc	giả	 là	cái	quỹ	sản	xuất	và	dự	trữ	đó	 thật	sự	nằm	trong
tay	giai	cấp	các	nhà	tư	bản,	nếu	cái	quỹ	đó	thật	sự	nẩy	sinh	từ	việc
tích	trữ	lợi	nhuận	(tạm	thời	ta	hãy	gác	địa	tô	sang	một	bên)	thì	quỹ	đó
nhất	thiết	phải	gồm	những	sản	phẩm	lao	động	dư	ra	đã	tích	luỹ	được
mà	giai	cấp	công	nhân	cung	cấp	cho	giai	cấp	các	nhà	tư	bản	ngoài
số	tiền	công	mà	giai	cấp	các	nhà	tư	bản	đã	cho	giai	cấp	công	nhân.
Nhưng	khi	đó	giá	trị	không	phải	là	do	tiền	công	quy	định,	mà	là	do	số
lượng	lao	động	quy	định	:	khi	đó,	trong	sản	phẩm	lao	động	giai	cấp
công	nhân	cung	cấp	cho	giai	cấp	các	nhà	tư	bản	một	khối	lượng	giá
trị	mà	giai	cấp	công	nhân	đã	nhận	được	từ	giai	cấp	các	nhà	tư	bản
dưới	dạng	tiền	công	và	trong	trường	hợp	ấy,	 lợi	nhuận	của	tư	bản,
cũng	như	 tất	cả	mọi	hình	 thức	khác	của	việc	chiếm	hữu	sản	phẩm
lao	động	không	được	 trả	công	của	người	khác,	chỉ	 là	một	bộ	phận
cấu	thành	của	giá	trị	thặng	dư	do	Mác	đã	phát	hiện	ra.

Nhân	tiện	xin	nói	qua	rằng	:	sự	phát	triển	vĩ	đại	mà	Ricardo	đã
dùng	để	mở	đầu	tác	phẩm	chủ	yếu	của	ông,	nói	rằng	:

"Giá	trị	của	một	hàng	hoá	tuỳ	thuộc	vào	số	lượng	lao	động	cần
thiết	để	sản	xuất	 ra	hàng	hoá	đó,	chứ	không	phải	 tuỳ	 thuộc	vào	số
thù	lao	cao	hay	thấp	đã	cho	lao	động	đó"

trong	 toàn	bộ	 "Giáo	 trình"	 kinh	 tế	 học,	 không	 có	 chỗ	nào	đả
động	đến	phát	hiện	đánh	dấu	thời	đại	đó	cả.	Trong	cuốn	"Lịch	sử	phê
phán",	người	ta	đã	loại	bỏ	phát	hiện	đó	bằng	một	câu	tiên	tri	như	sau
:

"	 ông	 ta	 "	 (Ricardo)	 "	 không	 thấy	 rằng	 cái	 tỷ	 lệ	 lớn	hay	nhỏ,
trong	đó	 tiền	công	có	 thể	 là	một	dấu	hiệu	của	những	nhu	cầu	sinh
sống	"(!)	"cũng	bắt	buộc	phải	đưa	đến	......	một	sự	hình	thành	nhiều
vẻ	những	quan	hệ	giá	trị	!"

Một	câu	mà	bạn	đọc	muốn	nghĩ	sao	 thì	nghĩ,	nhưng	điều	 tốt
nhất	là	sẽ	chẳng	suy	nghĩ	gì	cả.

Còn	bây	thì	xin	bạn	đọc	tự	do	lấy	loại	giá	trị	nào	mà	mình	thích
nhất	trong	năm	loại	giá	trị	mà	ông	Đuy-ring	đã	đưa	ra	cho	chúng	ta;
giá	 trị	 sản	xuất,	do	 tự	nhiên	mà	 ra,	hay	giá	 trị	 phân	phối	do	sự	hư
hỏng	của	con	người	tạo	ra,	và	nó	có	điểm	đặc	biệt	là	được	đo	bằng
sự	tiêu	phí	sức	lực	không	nằm	trong	giá	trị	đó	;	hay	ba	là,	giá	trị	được
đo	bằng	thời	gian	lao	động	;	hay	bốn	là	giá	trị	được	đo	bằng	chi	phí
tái	sản	xuất	;	hay	cuối	cùng	là	giá	trị	được	đo	bằng	tiền	công.	Sự	lựa
chọn	thật	là	phong	phú,	sự	lẫn	lộn	thật	là	hoàn	toàn,	và	chúng	ta	chỉ
còn	biết	ông	Đuy-ring	kêu	lên	rằng;

"	Học	thuyết	giá	trị	là	hòn	đá	thử	vàng	dùng	để	xác	định	phẩm



chất	của	các	học	thuyết	kinh	tế	!"
	



VI.	Lao	động	giản	đơn	và	lao	động	phức	tạp

	 Ông	Đuy-rinh	đã	phát	hiện	ở	Mác	một	sai	 lầm	thật	 là	thô	bạo,
chỉ	 xứng	đáng	với	một	học	sinh	 lớp	bốn,	nó	đồng	 thời	 lại	bao	hàm
một	tà	đạo	xã	hội	chủ	nghĩa	nguy	hiểm	cho	công	chúng.

Lý	 luận	 của	 Mác	 về	 "giá	 trị	 "chẳng	 qua	 chỉ	 là...	 học	 thuyết
thông	thường	cho	rằng	lao	động	là	nguyên	nhân	sinh	ra	mọi	giá	trị,	và
thời	gian	 lao	động	 là	 thước	do	mọi	giá	 trị.	Đồng	 thời	cái	quan	niệm
nêu	suy	nghĩ	như	thế	nào	về	giá	trị	khác	nhau	của	cái	gọi	là	lao	động
lành	nghề,	 thì	vẫn	hoàn	 toàn	không	rõ...	Cố	nhiên,	 theo	 lý	 luận	của
chúng	tôi,	cũng	chỉ	có	thời	gian	lao	động	được	sử	dụng	mới	có	thể	đo
được	những	giá	thành	tự	nhiên	và	do	đó,	giá	trị	tuyệt	đối	của	các	vật
phẩm	kinh	 tế;	 nhưng	ở	đây	 thời	gian	 lao	động	của	mỗi	người	phải
được	coi	 trước	hoàn	 toàn	ngang	nhau	và	chỉ	cần	chú	ý	 rằng,	 trong
những	công	việc	thành	thạo	hơn,	thì	thêm	vào	thời	gian	lao	động	cá
nhân	 của	 một	 người	 còn	 có	 thêm	 thời	 gian	 lao	 động	 của	 những
người	khác	nữa...	 ví	dụ	như	dưới	dạng	công	cụ	đã	 tiêu	dùng.	Như
vậy	là	không	phải	như	Mác	đã	quan	niệm	một	cách	mơ	hồ,	thời	gian
lao	động	của	một	người	nào	đó	tự	nó	không	có	nhiều	giá	trị	hơn	thời
gian	lao	động	của	một	người	khác,	bởi	vì	như	thế	thì	trong	thời	gian
lao	động	của	một	người	khác,	bởi	vì	như	thế	 thì	 trong	thời	gian	 lao
động	 của	 người	 này	 dường	 như	 cô	 đọng	 nhiều	 thời	 gian	 lao	 động
trung	bình	hơn;	thực	ra	thì	bất	cứ	thời	gian	 lao	động	nào,	không	có
ngoại	lệ	và	theo	nguyên	tắc,	do	đó,	không	cần	thiết	phải	đưa	ra	ngay
từ	đầu	một	mức	trung	bình,	đề	hoàn	toàn	có	giá	 trị	ngang	nhau,	và
đối	với	công	việc	của	một	người	cũng	như	đối	với	bất	cứ	thành	phần
nào,	 người	 ta	 chỉ	 cần	 xét	 xem	 bao	 nhiêu	 thời	 gian	 lao	 động	 của
những	người	khác	ẩn	giấu	trong	cái	mà	mới	thoạt	nhìn	chỉ	là	sự	chi
phí	 thời	gian	 lao	động	của	bản	thân.	Dù	cho	đó	 là	một	công	cụ	sản
xuất	do	bằng	tay	sử	dụng,	hay	đó	là	bàn	tay,	hay	là	cả	đầu	óc	nữa,
tức	 là	 những	 cái	 mà	 nếu	 không	 có	 thời	 gian	 lao	 động	 của	 những
người	khác	thì	không	thể	có	một	thuộc	tính	đặc	biệt	và	năng	lực	lao
động	đặc	biệt,	-	đối	với	giá	trị	chặt	chẽ	của	lý	 luận	thì	điều	đó	hoàn
toàn	không	quan	trọng.	Nhưng	trong	những	lập	luận	của	mình	về	giá
trị	thì	ông	Mác	lại	không	sao	thoát	khỏi	cái	bóng	ma	lảng	vảng	ở	phía
sau	 là	 thời	gian	 lao	động	 thành	 thao.	Cái	cách	suy	nghĩ	mà	ông	 ta
thừa	kế	được	của	các	giai	cấp	có	học	thức	đã	làm	cho	ông	ta	không
thể	triệt	để	đi	theo	phương	hướng	đó,	đối	với	cách	suy	nghĩ	ấy	thì	sẽ
là	một	điều	kỳ	quái	nếu	thừa	nhận	rằng	tự	nó	thời	gian	lao	động	của



người	đẩy	xe	bò	và	thời	gian	 lao	động	của	một	kiến	trúc	sư	đều	có
một	giá	trị	hoàn	toàn	ngang	nhau	về	mặt	kinh	tế".

Đoạn	văn	của	Mác	đã	gây	ra	"sự	phẫn	nộ	mạnh	mẽ"	đó	của
ông	Đuy-rinh,	 thì	 rất	ngắn.	Mác	nghiên	cứu	cái	gì	quyết	định	giá	 trị
của	các	hàng	hoá	và	trả	lời:	lao	động	của	con	người	chứa	đựng	trong
những	hàng	hoá	đó.	Ông	tiếp	:	 lao	động	đó	"là	một	sự	tiêu	phí	sức
lao	động	giản	đơn	mà	trung	bình	bất	cứ	một	người	bình	thường	nào,
không	có	sự	phát	triển	đặc	biệt,	cũng	đều	có	trong	cơ	thể	mình...	Lao
động	phức	tạp	chỉ	là	bội	số	của	lao	động	giản	đơn,	hay	nói	cho	đúng
hơn,	là	lao	động	giản	đơn	được	nhân	bội	lên,	thành	thử	một	số	lượng
lao	động	phức	 tạp	nhỏ	hơn	 thì	 tương	đương	với	một	 số	 lượng	 lao
động	giản	đơn	lớn	hơn.	Kinh	nghiệm	chứng	tỏ	rằng	việc	quy	lao	động
phức	tạp	thành	lao	động	giản	đơn	như	thế	là	một	việc	thường	xuyên
ra.	Một	 hàng	 hoá	 có	 thể	 là	 sản	 phẩm	 của	một	 lao	 động	 phức	 tạp
nhất,	nhưng	giá	trị	của	hàng	hoá	đó	làm	cho	ngang	với	sản	phẩm	của
một	lao	động	giản	đơn,	và	do	đó	bản	thân	nó	chỉ	là	một	số	lượng	nào
đó	của	 lao	động	giản	đơn.	Những	tỷ	 lệ	khác	nhau,	 theo	đó	các	 loại
lao	động	khác	nhau	được	quy	thành	 lao	động	giản	đơn	với	 tư	cách
đơn	vị	đo	lường	chúng,	được	một	quá	trình	xã	hội	xác	lập	ở	đằng	sau
lưng	những	người	 sản	xuất	 và	vì	 vậy	mà	đối	 với	họ,	 chúng	dường

như	là	do	tập	quán	quy	định	ra"	
[63]

.
Ở	Mác,	ở	đây	trước	hết	chỉ	là	nói	đến	việc	quy	định	giá	trị	của

các	 hàng	 hoá,	 nghĩa	 là	 của	 những	 đồ	 vật,	 trong	 một	 xã	 hội	 gồm
những	người	sản	xuất	tư	nhân,	do	những	người	sản	xuất	tư	nhân	ấy
sản	xuất	ra	bằng	những	phương	tiện	riêng	của	họ,	và	để	trao	đổi	với
nhau.	Do	đó	ở	đây	tuyệt	nhiên	không	phải	nói	đến	"giá	trị	 tuyệt	đối"
không	kể	là	nó	tồn	tại	ở	đâu,	mà	là	nói	đến	giá	trị	có	hiệu	lực	trong
một	hình	thái	xã	hội	nhất	định.	Giá	trị	đó,	trong	quan	niệm	lịch	sử	nhất
định	đó,	rõ	ràng	là	đã	được	tạo	ra	và	được	đo	bằng	lao	động	của	con
người	đã	nhập	vào	các	hàng	hoá	và	tiếp	nữa	lao	động	của	con	người
ấy	lại	là	sự	tiêu	phí	sức	lao	động	giản	đơn.	Nhưng	không	phải	mọi	lao
động	chỉ	đều	là	sự	tiêu	phí	sức	lao	động	giản	đơn	của	con	người;	rất
nhiều	loại	lao	động	bao	hàm	trong	bản	thân	nó	việc	vận	dụng	những
sự	khéo	léo	hay	những	hiểu	biết	đã	đạt	được	nhờ	nhiều	hay	ít	công
sức	khó	nhọc,	 thời	gian	và	 tiền	bạc.	Những	 loại	 lao	động	phức	 tạp
đó,	 trong	những	khoảng	 thời	gian	giống	nhau,	 có	sản	xuất	 ra	 cùng
một	giá	trị	hàng	hoá	như	lao	động	giản	đơn,	tức	sự	tiêu	phí	thuần	tuý
về	 sức	 lao	 động	 giản	 đơn	 không?	Hiển	 nhiên	 là	 không.	Sản	 phẩm
của	một	giờ	 lao	động	phức	 tạp	 là	một	hàng	hoá	có	giá	 trị	cao	hơn,
gấp	đôi	hay	gấp	ba	lần	so	với	sản	phẩm	của	một	giờ	lao	động	giản



đơn.	Thông	qua	việc	 so	 sánh,	giá	 trị	 của	những	sản	phẩm	của	 lao
động	phức	tạp	được	biểu	hiện	ra	trong	một	khối	lượng	lao	động	giản
đơn	nhất	định;	nhưng	việc	quy	 lao	động	phức	 tạp	 ra	 lao	động	giản
đơn	 như	 thế	 được	 thực	 hiện	 bằng	một	 quá	 trình	 xã	 hội	 diễn	 ra	 ở
đằng	sau	lưng	những	người	sản	xuất,	bằng	một	quá	trình	mà	ở	đây
trong	bản	 trình	bày	 lý	 luận	về	giá	 trị,	chúng	 ta	chỉ	có	 thể	xác	nhận,
nhưng	chưa	giải	thích.

Chính	cái	 sự	 thật	đơn	giản	đó,	hàng	ngày	diễn	 ra	 trước	mắt
chúng	ta	trong	xã	hội	tư	bản	chủ	nghĩa	hiện	nay,	là	sự	thật	mà	Mác
xác	nhận	ở	đây.	Sự	thật	đó	đã	quá	rõ	ràng	đến	nỗi	chính	ông	Đuy-
rinh	cũng	không	dám	chối	cãi	cả	trong	tập	"Giáo	trình"	lẫn	trong	cuốn
"Lịch	sử	khoa	kinh	tế	chính	trị"	của	ông	ta;	và	sự	trình	bày	của	Mác
lại	đơn	giản	và	sáng	tỏ	đến	nỗi	chắc	chắn	là	ngoài	ông	Đuy-rinh	ra	sẽ
không	có	ai	 là	 "vẫn	hoàn	 toàn	không	rõ"	cả.	Chính	vì	sự	hoàn	 toàn
không	rõ	đó	của	mình	mà	ông	ta	mới	coi	giá	trị	hàng	hoá,	-	 lúc	đầu
Mác	chỉ	nghiên	cứu	giá	trị	này	thôi,	-	là	những	"giá	thành	tự	nhiên"	là
cái	chỉ	làm	cho	sự	không	rõ	đó	tăng	thêm,	và	thậm	chí	ông	ta	còn	coi
nó	là	"giá	trị	tuyệt	đối"	nữa,	một	giá	trị	mà	theo	chỗ	chúng	tôi	biết	thì
từ	trước	tới	nay	không	hề	thấy	nói	đến	ở	chỗ	nào	trong	khoa	kinh	tế
chính	 trị	cả.	Nhưng	dù	ông	Đuy-rinh	có	hiểu	"giá	 thành	 tự	nhiên"	 là
cái	gì	chăng	nữa,	và	trong	năm	loại	giá	trị	của	ông	ta	loại	nào	được
vinh	dự	tiêu	biểu	cho	giá	 trị	 tuyệt	đối	chăng	nữa,	 thì	một	điều	đã	rõ
ràng	là	:	Mác	hoàn	toàn	không	nói	đến	tất	cả	những	cái	đó	mà	chỉ	nói
đến	giá	trị	hàng	hoá	thôi;	và	trong	toàn	bộ	cái	phần	của	bộ	"Tư	bản"
nói	về	giá	 trị,	 cũng	không	hề	có	một	 lời	ám	chỉ	nào	cho	biết	 là	 liệu
Mác	có	cho	rằng	lý	luận	về	giá	trị	hàng	hoá	đó	có	áp	dụng	được	cho
những	hình	 thái	xã	hội	khác	hay	không	và	áp	dụng	được	đến	mức
nào.

"Như	vậy	 là",	 -	ông	Đuy-rinh	nói	 tiếp,	 -	 "không	phải	như	Mác
đã	quan	niệm	một	cách	mơ	hồ,	thời	gian	lao	động	của	một	người	nào
đó	 tự	 nó	 không	 có	 nhiều	 giá	 trị	 hơn	 là	 thời	 gian	 lao	 động	 của	một
người	khác,	bởi	vì	như	thế	thì	trong	thời	gian	lao	động	của	người	này
dường	như	cô	đọng	nhiều	thời	gian	lao	động	trung	bình	hơn;	thực	ra
thì	bất	cứ	thời	gian	lao	động	nào	-	không	có	ngoại	lệ	và	theo	nguyên
tắc,	do	đó	không	cần	 thiết	phải	đưa	 ra	ngay	 từ	đầu	một	mức	 trung
bình,	đều	hoàn	toàn	có	giá	trị	ngang	nhau".

May	thay	cho	ông	Đuy-rinh,	số	phận	đã	không	làm	cho	ông	ta
trở	thành	một	chủ	xưởng	và	đã	tránh	cho	ông	ta	khỏi	phải	quy	định
giá	trị	của	hàng	hoá	của	mình	theo	cái	quy	tắc	mới	đó,	và	do	đó	cũng
đã	 tránh	cho	ông	 ta	một	sự	phá	sản	không	 thể	 tránh	được.	Nhưng
sao	!	Lẽ	nào	chúng	ta	vẫn	cứ	còn	ở	trong	xã	hội	những	chủ	xưởng



ư?	Tuyệt	nhiên	là	không.	Với	những	giá	thành	tự	nhiên	và	giá	trị	tuyệt
đối,	ông	Đuy-rinh	đã	bắt	chúng	ta	phải	thực	hiện	một	bước	nhảy,	một
salto	mortale	thật	sự,	ra	khỏi	cái	thế	giới	xấu	xa	hiện	nay	của	những
kẻ	bóc	lột,	để	vào	cái	công	xã	kinh	tế	tương	lai	của	chính	ông	ta,	vào
cái	thiên	giới	trong	sạch	của	sự	bình	đẳng	và	công	lý,	và	vì	vậy	mà
ngay	ở	đây,	dù	có	quá	sớm	chăng	nữa,	chúng	ta	cũng	phải	xem	xét
một	chút	cái	thế	giới	mới	đó.

Cố	nhiên,	theo	lý	luận	của	ông	Đuy-rinh,	ngay	cả	trong	công	xã
kinh	tế,	cũng	chỉ	có	thời	gian	lao	động	đã	chi	phí	mới	có	thể	đo	giá	trị
của	những	vật	kinh	 tế,	nhưng	đồng	thời	 thời	gian	 lao	động	của	mỗi
người	 sẽ	 được	 đánh	 giá	 trước	 là	 hoàn	 toàn	 ngang	 nhau,	mọi	 thời
gian	lao	động	-	không	có	ngoại	lệ	và	theo	nguyên	tắc	-	đều	có	một	giá
trị	hoàn	 toàn	ngang	nhau,	và	hơn	nữa,	không	cần	 thiết	phải	đưa	ra
ngay	 từ	đầu	một	mức	 trung	bình.	Và	bây	giờ	xin	hãy	đối	chiếu	 thứ
chủ	nghĩa	xã	hội	bình	đẳng	cấp	tiến	đó	với	cái	quan	niệm	mơ	hồ	của
Mác	 cho	 rằng	 thời	 gian	 lao	 động	 của	một	 người	 nào	 đó	 tự	 nó	 có
nhiều	giá	trị	hơn	thời	gian	lao	động	của	một	người	khác,	bởi	vì	trong
đó	 đã	 cô	 đọng	 nhiều	 thời	 gian	 lao	 động	 trung	 bình	 hơn,	một	 quan
niệm	 trong	 đó	Mác	 đã	 bị	 giam	 cầm	 bởi	 cái	 cách	 suy	 nghĩ	 kế	 thừa
được	của	các	giai	 cấp	có	học	 thức,	đối	 với	 cách	suy	nghĩ	ấy	sẽ	 là
một	 điều	 kỳ	 quái	 nếu	 thừa	 nhận	 rằng	 thời	 gian	 lao	 động	 của	 một
người	đẩy	xe	bò	và	thời	gian	lao	động	của	một	kiến	trúc	sư	đều	hoàn
toàn	ngang	nhau	về	mặt	kinh	tế!

Tiếc	thay	là	Mác	đã	thêm	vào	đoạn	trích	dẫn	trên	đây	trong	bộ
"Tư	bản"	một	chú	 thích	nhỏ	sau	đây:	 "Bạn	đọc	nên	chú	ý	 rằng	đây
không	phải	là	nói	đến	tiền	công	hay	giá	trị	mà	người	công	nhân	nhận
được	về	một	ngày	lao	động,	mà	là	nói	đến	giá	trị	của	các	hàng	hoá
trong	đó	ngày	lao	động	ấy	đã	vật	hoá".	Do	đó	Mác,	ở	đây	dường	như
đã	cảm	thấy	trước	ông	Đuy-rinh	của	mình,	đã	tự	mình	đề	phòng	để
người	ta	khỏi	đem	áp	dụng	những	luận	điểm	trên	đây	của	mình	dù	là
vào	tiền	công	trả	cho	lao	động	phức	tạp	trong	xã	hội	hiện	nay.	Và	nếu
ông	Đuy-rinh	không	hài	 lòng	về	việc	ông	ta	vẫn	làm	điều	đó,	 lại	còn
coi	những	 luận	điểm	trên	đây	 là	những	nguyên	 tắc	cơ	bản	mà	Mác
muốn	dùng	để	điều	tiết	sự	phân	phối	những	tư	liệu	sinh	hoạt	trong	xã
hội	 tổ	chức	 theo	chủ	nghĩa	xã	hội,	 thì	đó	 là	một	điều	xuyên	 tạc	 trơ
tráo	mà	người	ta	chỉ	có	thể	gặp	trong	những	sách	báo	lá	cải	mà	thôi.

Nhưng	chúng	 ta	hãy	nghiên	cứu	học	 thuyết	về	sự	ngang	giá
kỹ	 hơn	một	 chút.	 Mọi	 thời	 gian	 lao	 động	 đều	 hoàn	 toàn	 có	 giá	 trị
ngang	nhau,	thời	gian	lao	động	của	người	đẩy	xe	bò	cũng	có	giá	trị
ngang	với	thời	gian	lao	động	của	nhà	kiến	trúc.	Vậy	là	thời	gian	lao
động,	và	do	đó	bản	thân	lao	động,	đều	có	một	giá	trị.	Nhưng	lao	động



là	kẻ	sản	xuất	ra	mọi	giá	trị.	Chỉ	có	lao	động	mới	đem	lại	cho	các	sản
phẩm	 tìm	 thấy	 trong	 thiên	nhiên	một	giá	 trị	 theo	nghĩa	kinh	 tế.	Bản
thân	giá	trị	chẳng	qua	chỉ	 là	biểu	hiện	của	lao	động	xã	hội	cần	thiết
của	con	người,	được	vật	hoá	trong	một	vật.	Vậy	lao	động	không	thể
có	một	giá	trị	nào	cả.	Nói	đến	giá	trị	của	lao	động	và	muốn	quy	định
giá	trị	đó,	thì	cũng	như	nói	đến	giá	trị	của	giá	trị,	hay	muốn	quy	định
trọng	 lượng	của	bản	 thân	 trọng	 lượng	chứ	không	phải	 của	một	 vật
nặng.	Ông	Đuy-rinh	 thanh	 toán	với	những	người	như	Owen,	Saint-
Simon	và	Fouriet	bằng	cách	gọi	họ	 là	những	thuật	sĩ	 luyện	vàng	xã
hội.	Nhưng	khi	nói	viển	vông	về	giá	trị	của	thời	gian	lao	động,	tức	là
của	 lao	 động	 thì	 ông	 ta	 đã	 tỏ	 ra	 còn	 kém	 xa	 những	 thuật	 sĩ	 luyện
vàng	thức	sự.	Và	bây	giờ	xin	hãy	lường	thử	sự	táo	bạo	của	ông	Đuy-
rinh	khi	ông	ta	gán	cho	là	Mác	đã	nói	rằng	thời	gian	lao	động	của	một
người	nào	đó	tự	nó	có	giá	trị	hơn	thời	gian	lao	động	của	một	người
khác,	làm	như	thể	thời	gian	lao	động,	do	đó,	là	lao	động,	cũng	có	một
giá	trị,	-	gán	cho	Mác,	người	đầu	tiên	đã	chỉ	ra	rằng	lao	động	không
thể	có	giá	trị	và	đã	giải	thích	vì	sao	lại	như	thế!

Đối	với	chủ	nghĩa	xã	hội	là	chủ	nghĩa	muốn	giải	phóng	sức	lao
động	con	người	khỏi	địa	vị	hàng	hoá,	thì	điều	rất	quan	trọng	là	phải
hiểu	rằng	lao	động	không	có	giá	trị	và	không	thể	có	giá	trị	được.	Với
nhận	thức	đó,	tất	cả	những	mưu	toan	định	điều	tiết	sự	phân	phối	các
tư	liệu	sinh	hoạt	trong	tương	lai,	coi	đó	là	một	thứ	tiền	công	cao	hơn,
-	mưu	toan	mà	ông	Đuy-rinh	đã	thừa	hưởng	được	của	thử	chủ	nghĩa
xã	hội	công	nhân	tự	phát,	-	sẽ	sụp	đổ.	Từ	nhận	thức	đó,	toát	ra	cái
kết	 luận	cho	 rằng	sự	phân	phối,	 chừng	nào	nó	còn	bị	 những	 lý	do
thuần	tuý	kinh	tế	chi	phối,	chừng	nào	nó	còn	bị	những	lý	do	thuần	tuý
kinh	tế	chi	phối	thì	nó	sẽ	được	điều	tiết	bởi	 lợi	 ích	của	sản	xuất,	và
sản	xuất	sẽ	được	kích	 thích	nhiều	nhất	bởi	một	phương	 thức	phân
phối	cho	phép	tất	cả	mọi	thành	viên	trong	xã	hội	phát	triển,	duy	trì	và
thực	 hành	 những	 năng	 khiếu	 của	 họ	một	 cách	 toàn	 diện	 nhất.	 Tất
nhiên,	đối	với	cách	suy	nghĩ	của	những	giai	cấp	có	học	thức	mà	ông
Đuy-rinh	đã	 thừa	hưởng	được,	 thì	quả	 là	một	điều	quái	dị	nếu	một
ngày	kia	sẽ	không	còn	có	người	đẩy	xe	bò	và	kiến	 trúc	sư	chuyên
nghiệp	nữa,	và	một	người	ra	chỉ	thị	trong	nửa	giờ	với	tư	cách	là	một
kiến	trúc	sư.	Đẹp	đẽ	thay	cái	 thứ	chủ	nghĩa	xã	hội	duy	trì	vĩnh	viễn
những	người	đẩy	xe	chuyên	nghiệp!.

Nếu	việc	có	giá	trị	ngang	nhau	của	thời	gian	lao	động	phải	có
nghĩa	là	mỗi	một	công	nhân	sản	xuất	những	giá	trị	ngang	nhau	trong
những	 thời	 gian	 lao	 động	bằng	nhau	mà	 chẳng	 cần	 phải	 lấy	 trước
một	mức	trung	bình,	thì	điều	đó	rõ	ràng	là	sai.	Đối	với	hai	công	nhân,
dù	cho	cùng	 thuộc	một	ngành	sản	xuất,	 thì	giá	 trị	sản	xuất	 ra	 trong



một	giờ	lao	động	bao	giờ	cũng	sẽ	khác	nhau	tuỳ	theo	cường	độ	lao
động	và	tài	khéo	léo;	điều	tai	hại	đó,	-	mà	chỉ	có	những	người	à	!	a[1]
Đuy-rinh	mới	coi	là	một	điều	tai	hại,	-	thì	không	có	một	công	xã	kinh
tế	nào,	 ít	 ra	 là	 trên	hành	tinh	của	chúng	ta,	 lại	có	 thể	xóa	bỏ	được.
Vậy	thì	toàn	bộ	cái	quan	niệm	về	giá	trị	ngang	nhau	của	mọi	lao	động
còn	 lại	 cái	 gì?	Chẳng	 còn	 lại	 cái	 gì	 cả	 ngoài	 cái	 câu	 nói	 thuần	 tuý
khoác	 lác	chẳng	dựa	trên	một	cơ	sở	kinh	 tế	nào	khác	ngoài	sự	bất
lực	của	ông	Đuy-rinh	trong	sự	phân	biệt	việc	lấy	lao	đông	để	quy	định
giá	trị	với	việc	lấy	tiền	công	để	quy	định	giá	trị.	-	chẳng	còn	lại	cái	gì
cả	ngoài	cái	mệnh	lệnh,	cái	quy	luật	cơ	bản	của	công	xã	kinh	tế	mới	:
thời	gian	lao	động	ngang	nhau	thì	tiền	công	phải	ngang	nhau	!	Nhưng
nếu	 như	 vậy	 thì	 những	 công	 nhân	 cộng	 sản	 Pháp	 trước	 kia	 và
Weitling	đã	đưa	ra	những	lý	do	tốt	hơn	nhiều	để	chứng	minh	do	yêu
sách	của	họ	đòi	một	tiền	công	ngang	nhau.

Vậy	thì	toàn	bộ	cái	vấn	đề	quan	trọng	là	trả	công	cao	hơn	cho
lao	động	phức	 tạp	 sẽ	 được	giải	 quyết	 như	 thế	nào	?	Trong	 xã	hội
những	người	sản	xuất	tư	nhân	thì	chính	những	tư	nhân	hay	gia	đình
của	họ	trả	những	chi	phí	đào	tạo	công	nhân	 lành	nghề	;	vậy	giá	cả
cao	hơn	của	sức	lao	động	lành	nghề	trước	hết	cũng	thuộc	về	tư	nhân
:	người	nô	 lệnh	khéo	 léo	được	bán	đắt	hơn,	người	 công	nhân	 làm
thuê	khéo	léo	được	trả	công	đắt	hơn.	Trong	xã	hội	tổ	chức	theo	chủ
nghĩa	xã	hội	 thì	xã	hội	 trả	những	chi	phí	đó,	vì	vậy	những	kết	quả,
những	giá	trị	 lớn	hơn	do	lao	động	phức	tạp	sản	xuất	ra,	cũng	thuộc
về	 xã	 hội.	 Bản	 thân	 người	 công	 nhân	 không	 có	 quyền	 đòi	 hỏi	một
khoản	phụ	thêm	nào	cả.	Từ	đó,	nhân	tiện	cũng	nên	rút	ra	cái	kết	luận
thực	tiễn	sau	đây	nữa	là	:	cái	khẩu	hiệu	ưa	thích	về	quyền	của	người
công	 nhân	 được	 hưởng	 "thu	 nhập	 lao	 động	 đầy	 đủ",	 dù	 thế	 nào
chăng	nữa,	không	phải	bao	giờ	cũng	không	có	nhược	điểm.
	



VII.	Tư	bản	và	giá	trị	thặng	dư

	 "Ở	ông	Mác,	trước	hết,	tư	bản	không	nói	lên	cái	khái	niệm	kinh
tế	mà	mọi	người	đều	thừa	nhận,	theo	đó	thì	tư	bản	là	một	tư	liệu	sản
xuất	đã	được	sản	xuất	ra;	trái	lại,	ông	ta	mưu	toan	tạo	ra	một	ý	niệm
đặc	biệt	hơn,	có	tính	chất	lịch	sử	-	biện	chứng,	ý	niệm	này	ở	ông	ta
chuyển	thành	một	trò	chơi	với	những	sự	biến	đổi	của	các	khái	niệm
và	các	hiện	tượng	lịch	sử.	Tư	bản	phải	sinh	ra	từ	tiền;	nó	hình	thành
một	giai	đoạn	lịch	sử	bắt	đầu	từ	thế	kỷ	XVI,	cụ	thể	là	từ	những	buổi
đầu	của	thị	trường	thế	giới,	được	giả	định	là	ở	vào	thời	đó.	Rõ	ràng	là
với	việc	lý	giải	như	thế	đối	với	khái	niệm	tư	bản	thì	tính	chất	sắc	bén
của	sự	phân	tích	kinh	tế	quốc	dân	không	còn	nữa.	Trong	những	quan
niệm	kỳ	dị	đó,	những	quan	niệm	tỏ	ra	có	tính	chất	nửa	lịch	sử	và	nửa
lo-gich,	 nhưng	 thật	 ra	 chỉ	 là	 những	 sản	 phẩm	 lai	 căng	 của	 câu
chuyện	hoang	đường	về	lịch	sử	và	về	lô-gich,	thì	năng	lực	phân	biệt
của	lý	trí,	cũng	như	mọi	việc	sử	dụng	khái	niệm	một	cách	trung	thực,
đều	bị	tiêu	vong"...

và	cứ	tiếp	tục	ba	hoa	như	thế	suốt	một	trang...
"Sự	nhận	định	của	Mác	đối	với	khái	niệm	tư	bản	chỉ	tạo	ra	một

sự	rối	rắm	trong	khoa	học	chặt	chẽ	về	kinh	tế	quốc	dân...	những	điều
nông	nổi	mà	người	ta	coi	là	những	chân	lý	lo-gich	sâu	sắc...	tính	chất
chênh	vênh	của	các	luận	cứ"	v.v...

Như	vậy	là,	theo	Mác,	tư	bản	phải	nẩy	sinh	từ	tiền	vào	đầu	thế
kỷ	XVI.	Điều	này	cũng	giống	như	một	người	nào	đó	nói	rằng	tiền	kim
loại	đã	sinh	ra	từ	gia	súc	cách	đây	hơn	ba	ngàn	năm,	bởi	vì	trước	kia
ngoài	những	vật	khác	làm	chức	năng	tiền	thì	còn	có	gia	súc	nữa.	Chỉ
có	ông	Đuy-rinh	mới	có	thể	phát	biểu	một	cách	thô	thiển	và	lệch	lạc
như	thế.	Ở	Mác,	khi	phân	tích	những	hình	thái	kinh	tế	trong	đó	quá
trình	 lưu	 thông	 hàng	 hoá	 vận	 động,	 thì	 tiền	 là	 hình	 thái	 cuối	 cùng.
"Sản	vật	cuối	cùng	ấy	của	lưu	thông	hàng	hoá	là	hình	thái	biểu	hiện
đầu	tiên	của	tư	bản.	Xét	về	mặt	lịch	sử	thì	đâu	đâu	tư	bản	cũng	đối
lập	với	sở	hữu	ruộng	đất,	trước	tiên	là	dưới	hình	thái	tiền,	với	tư	cách
là	tài	sản	bằng	tiền,	tư	bản	của	thương	nhân	và	tư	bản	cho	vay	nặng
lãi...	Lịch	sử	ấy	hàng	ngày	đang	diễn	ra	trước	mắt	chúng	ta.	Khi	mới
xuất	hiện	lần	đầu	tiên	trên	vũ	đài,	tức	là	trên	thị	trường,	-	thị	trường
hàng	hoá,	thị	trường	lao	động	hay	thị	trường	tiền	tệ,	-	thì	mỗi	một	tư
bản	bao	giờ	 cũng	 xuất	 hiện	dưới	 dạng	 tiền,	 số	 tiền	này	phải	 được

chuyển	hoá	thành	tư	bản	thông	qua	những	quá	trình	nhất	định"
[64]

.



Đó	lại	 là	một	sự	thật	mà	Mác	một	 lần	nữa	đã	nhận	thấy.	Không	thể
bác	bỏ	sự	thật	đó,	ông	Đuy-rinh	đã	xuyên	tạc	nó	đi	:	tư	bản	sinh	ra	từ
tiền	!

Sau	đó	Mác	 tiếp	 tục	nghiên	cứu	những	quá	 trình	nhờ	chúng
mà	tiền	biến	thành	tư	bản,	và	trước	hết	ông	thấy	rằng	hình	thức	trong
đó	tiền	 lưu	thông	với	tư	cách	là	tư	bản,	và	một	hình	thức	ngược	lại
với	 hình	 thức	 trong	 đó	 tiền	 lưu	 thông	 với	 tư	 cách	 là	 vật	 ngang	 giá
chung	của	các	hàng	hoá.	Một	người	chủ	hàng	hoá	giản	đơn	thì	bán
để	mua;	anh	 ta	bán	cái	mà	anh	 ta	không	cần	dùng,	và	với	 tiền	 thu
được,	anh	 ta	mua	cái	mà	anh	ta	cần	dùng.	Còn	nhà	 tư	bản	bắt	 tay
vào	công	việc	thì	thoạt	tiên	mua	cái	mà	bản	thân	hắn	không	cần	đến;
hắn	mua	để	bán,	hơn	nữa	lại	để	bán	đắt	hơn,	nhằm	thu	trở	lại	giá	trị
của	số	tiền	đã	bỏ	ra	lúc	ban	đầu	để	mua,	cộng	với	số	tiền	tăng	thêm
nào	đó,	mà	Mác	gọi	là	giá	trị	thặng	dư.

Giá	 trị	 thặng	 dư	đó	 do	 đâu	mà	 ra	 ?	Nó	 không	 thể	 do	 người
mua	đã	mua	những	hàng	hoá	dưới	giá	trị	của	nó,	cũng	không	thể	do
người	bán	đã	bán	lại	hàng	hoá	đó	trên	giá	trị	của	nó.	Vì	trong	cả	hai
trường	hợp,	cái	được	và	cái	mất	của	mỗi	bên	sẽ	bù	trừ	lẫn	nhau,	vì
mỗi	người	đều	lần	lượt	là	người	mua	và	người	bán.	Nó	cũng	không
thể	do	lừa	gạt	mà	có	được,	vì	sự	lừa	gạt	quả	là	có	thể	làm	thiệt	hại
người	này	để	cho	người	kia	giàu	lên,	nhưng	không	thể	làm	cho	tổng
số	 tiền	của	cả	hai	người	 tăng	 lên	dược,	do	đó	cũng	không	 thể	 làm
tăng	thêm	tổng	số	những	giá	trị	đang	lưu	thông	nói	chung.	"Toàn	bộ
giai	cấp	các	nhà	tư	bản	của	một	nước	không	thể	kiểm	lãi	bằng	cách
lừa	bịp	bản	thân	mình	được".

Tuy	vậy	chúng	 ta	vẫn	 thấy	 rằng	 toàn	bộ	giai	 cấp	các	nhà	 tư
bản	ở	mỗi	nước	đều	không	ngừng	giàu	 lên	bằng	cách	bán	đắt	hơn
họ	đã	mua,	bằng	cách	chiếm	hữu	giá	 trị	 thặng	dư.	Thế	 là	chúng	 ta
vẫn	không	nhúc	nhích	hơn	lúc	đầu	chút	nào	:	giá	trị	thặng	dư	đó	do
đâu	mà	có	?	Cần	phải	giải	quyết	vấn	đề	đó,	hơn	nữa	 lại	giải	quyết
bằng	con	đường	thuần	tuý	kinh	tế,	loại	bỏ	mọi	thủ	đoạn	lừa	gạt,	mọi
sự	can	thiệp	của	một	bạo	lực	nào,	bằng	cách	nêu	vấn	đề	như	sau	:
làm	thế	nào	có	thể	thường	xuyên	bán	đắt	hơn	mua	được,	ngay	cả	khi
giả	thiết	rằng	những	giá	trị	bằng	nhau	sẽ	luôn	luôn	được	trao	đổi	lấy
những	giá	trị	bằng	nhau	?.

Việc	giải	đáp	vấn	đề	đó	là	một	công	lao	đánh	giá	thời	đại	của
công	 trình	 của	Mác.	Nó	 chiếu	 ánh	 sáng	 rực	 rỡ	 lên	 những	 lĩnh	 vực
kinh	tế	mà	trước	kia	những	nhà	xã	hội	chủ	nghĩa	cũng	mò	mẫm	trong
bóng	tối	không	kém	gì	những	nhà	kinh	tế	học	tư	sản.	Chủ	nghĩa	xã
hội	khoa	học	bắt	đầu	từ	ngày	có	giải	đáp	đó,	và	nó	là	điểm	trung	tâm
của	chủ	nghĩa	xã	hội	khoa	học.



Giải	đáp	như	sau.	Sự	tăng	thêm	giá	trị	của	tiền	là	cái	phải	biến
thành	 tư	bản,	không	 thể	diễn	 ra	 trong	bản	 thân	số	 tiền	ấy,	hay	nảy
sinh	từ	việc	mua,	vì	ở	đây	số	tiền	đó	chỉ	 thực	hiện	giá	cả	của	hàng
hoá;	và	giá	cả	này	không	khác	với	giá	trị	của	nó,	vì	chúng	ta	giả	định
rằng	những	giá	trị	ngang	nhau	được	trao	đổi	với	nhau.	Nhưng	cũng
chính	vì	lý	do	đó	mà	việc	tăng	thêm	giá	trị	không	thể	nảy	sinh	từ	việc
bán	hàng	hoá.	Do	đó,	sự	thay	đổi	phải	xảy	ra	với	hàng	hoá	đã	mua;
nhưng	không	phải	 với	 giá	 trị	 của	hàng	hoá	đó,	bởi	 vì	 hàng	hoá	đã
được	mua	và	bán	đúng	với	giá	trị	của	nó,	mà	với	giá	trị	sử	dụng	của
nó,	nghĩa	 là	sự	thay	đổi	giá	trị	phải	nẩy	sinh	từ	việc	tiêu	dùng	hàng
hoá.	 "Nhưng	muốn	 rút	 được	 giá	 trị	 từ	 việc	 tiêu	 dùng	 hàn	 hoá,	 thì
người	chủ	tiền	của	chúng	ta	phải	có	được	điều	may	mắn	là	phát	hiện
được...	trên	thị	trường	một	thứ	hàng	hoá	mà	bản	thân	giá	trị	sử	dụng
của	nó	có	cái	đặc	tính	độc	đáo	là	làm	một	nguồn	sinh	ra	giá	trị,	-	một
thứ	hàng	hoá	mà	khi	tiêu	dùng	nó	thật	sự	thì	vật	hoá	được	lao	động,
và	do	đó,	sẽ	tạo	ra	được	giá	trị.	Và	người	chủ	tiền	đã	tìm	được	thứ
hàng	hoá	đặc	biệt	ấy	 trên	 thị	 trường	 -	đó	 là	năng	 lực	 lao	động	hay

sức	lao	động"
[65]

.	Như	chúng	ta	đã	thấy,	nếu	lao	động	với	tư	cách	là
lao	động	không	 thể	có	giá	 trị,	 thì	đối	 với	 sức	 lao	động	 tình	hình	 lại
hoàn	toàn	không	phải	như	thế.	Sức	lao	động	có	được	giá	trị	một	khi
nó	trở	thành	hàng	hoá	như	điều	đó	đang	thực	sự	diễn	ra	hiện	nay,	và
giá	 trị	 này	được	quyết	định,	 "cũng	như	giá	 trị	 của	bất	 kỳ	một	hàng
hoá	khác,	bởi	số	 thời	gian	 lao	động	cần	 thiết	để	sản	xuất	và	do	đó
cũng	để	tái	sản	xuất	ra	thứ	sản	phẩm	đặc	biệt	ấy",	nghĩa	là	bởi	thời
gian	 lao	 động	 cần	 thiết	 để	 sản	 xuất	 ra	 những	 tư	 liệu	 sinh	 hoạt	mà
người	công	nhân	cần	đến	để	tự	duy	trì	mình	trong	trạng	thái	có	thể
lao	động	được,	và	để	tiếp	tục	nòi	giống	của	mình.	Chúng	ta	hãy	giả
định	 rằng	những	 tư	 liệu	sinh	hoạt	đó,	 từ	ngày	này	sang	ngày	khác,
đại	biểu	cho	một	 thời	gian	 lao	động	mỗi	ngày	 là	sáu	giờ.	Như	vậy,
nhà	tư	bản	bắt	tay	vào	kinh	doanh	của	chúng	ta,	người	mua	sức	lao
động	 cho	 công	 việc	 kinh	 doanh	 của	mình,	 nghĩa	 là	 thuê	một	 công
nhân,	trả	cho	người	công	nhân	đó	toàn	bộ	cái	giá	trị	hàng	ngày	của
sức	lao	động	của	người	công	nhân	đó	nếu	như	hắn	trả	cho	người	đó
một	số	tiền	cũng	đại	biểu	cho	sáu	giờ	lao	động.	Một	khi	người	công
nhân	đã	lao	động	sáu	giờ	cho	nhà	tư	bản	kinh	doanh	đó,	thì	anh	ta
đã	hoàn	lại	cho	nhà	tư	bản	toàn	bộ	số	chi	phí	của	hắn,	tức	là	giá	trị
của	sức	lao	động	trong	một	ngày	mà	hắn	đã	trả.	Nhưng	như	thế	thì
tiền	đã	không	biến	 thành	tư	bản,	đã	không	sản	xuất	 ra	giá	 trị	 thặng
dư.	Chính	vì	thế	mà	người	mua	sức	lao	động	cũng	có	một	quan	niệm
hoàn	 toàn	 khác	 đối	 với	 tính	 chất	 việc	 giao	 dịch	mà	 anh	 ta	 đã	 tiến



hành.	Chỉ	cần	sáu	giờ	lao	động	là	đủ	để	cho	người	công	nhân	sống
trong	hai	mươi	bốn	giờ,	 nhưng	điều	đó	hoàn	 toàn	không	ngăn	cản
người	 công	nhân	 làm	mười	hai	 giờ	 trong	hai	mươi	bốn	giờ.	Giá	 trị
sức	lao	động	và	giá	trị	mà	sức	lao	động	đó	tạo	ra	trong	quá	trình	lao
động	 là	hai	đại	 lượng	khác	nhau.	Người	chủ	tiền	đã	trả	giá	 trị	hàng
ngày	của	sức	lao	động,	vì	vậy	việc	sử	dụng	sức	lao	động	trong	ngày
đó,	lao	động	trong	cả	ngày	đó,	cũng	thuộc	về	hắn	ta.	Cái	tình	hình	là
giá	trị	do	việc	sử	dụng	sức	lao	động	đó	trong	một	ngày	tạo	ra	lại	gấp
đôi	giá	trị	hàng	ngày	của	bản	thân	sức	lao	động	ấy,	-	tình	hình	đó	là
một	điều	đặc	biệt	may	mắn	cho	người	mua,	nhưng	theo	những	quy
luật	trao	đổi	hàng	hoá	thì	đó	lại	hoàn	toàn	không	phải	là	một	sự	bất
công	đối	với	người	bán.	Vậy,	theo	giả	thiết	của	chúng	ta,	hàng	ngày
người	công	nhân	 tốn	kém	cho	người	chủ	 tiền	một	giá	 trị	 sản	phẩm
của	sáu	giờ	lao	động,	nhưng	mỗi	ngày	người	công	nhân	lại	cung	cấp
cho	người	chủ	tiền	một	giá	trị	sản	phẩm	của	mười	hai	giờ	lao	động.
Số	chênh	lệch	có	lợi	cho	người	chủ	tiền	là	sáu	giờ	lao	động	thặng	dư
không	trả	công,	một	sản	phẩm	thặng	dư	không	trả	công	trong	đó	sau
giờ	lao	động	đã	nhập	vào.	Thế	là	cái	trò	quỷ	thuật	đã	diễn	xong.	Giá
trị	thặng	dư	đã	được	sản	xuất	ra,	tiền	đã	biến	thành	tư	bản.

Khi	chứng	minh	bằng	cách	đó	là	giá	trị	thặng	dư	nảy	sinh	như
thế	nào,	và	 làm	thế	nào	mà	chỉ	riêng	giá	 trị	 thặng	dư	lại	có	thể	nẩy
sinh	dưới	sự	chi	phối	của	những	quy	 luật	điều	tiết	sự	trao	đổi	hàng
hoá,	Mác	đã	bóc	 trần	cái	cơ	chế	của	phương	thức	sản	xuất	 tư	bản
chủ	nghĩa	hiện	nay	và	của	phương	thức	chiếm	hữu	dựa	trên	phương
thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	;	ông	đã	phát	hiện	ra	cái	hạt	nhân	kết
tinh	 mà	 chung	 quanh	 nó	 toàn	 bộ	 chế	 độ	 xã	 hội	 hiện	 nay	 đã	 hình
thành.

Tuy	nhiên	sự	hình	thành	đó	của	tư	bản	có	một	tiền	đề	cơ	bản	:
"Để	 chuyển	 hoá	 tiền	 thành	 tư	 bản,	 người	 chủ	 tiền	 phải	 tìm	 được
người	lao	động	tư	do	trên	thị	trường	hàng	hoá,	tự	do	theo	hai	nghĩa	:
theo	nghĩa	là	một	con	người	tự	do,	chi	phối	được	sức	lao	động	của
mình	với	 tư	cách	một	hàng	hoá,	và	mặt	khác,	anh	 ta	không	còn	có
hàng	 hoá	 nào	 khác	 để	 bán,	 nói	một	 cách	 khác	 là	 trần	 như	 nhộng,
hoàn	 toàn	không	có	những	vật	cần	 thiết	để	 thực	hiện	sức	 lao	động

của	mình"	
[66]

.	Nhưng	mối	quan	hệ	đó	giữa	một	bên	là	những	kẻ	sở
hữu	tiền	hay	sở	hữu	hàng	hoá,	và	bên	kia	là	những	người	không	sở
hữu	gì	cả,	ngoài	sức	lao	động	của	mình,	không	phải	là	một	quan	hệ
lịch	sử	 tự	nhiên,	cũng	không	phải	 là	một	quan	hệ	chung	cho	 tất	cả
mọi	thời	kỳ	lịch	sử,	"rõ	ràng	bản	thân	nó	là	kết	quả	của	sự	phát	triển
lịch	sử	trước	đó,	là	sản	vật...	của	sự	diệt	vong	của	hàng	loạt	những



hình	thái	sản	xuất	của	xã	hội	cũ	hơn".	Và	thật	vậy,	người	công	nhân
tự	do	đó	đã	xuất	hiện	rất	đông	đảo	lần	đầu	tiên	trong	lịch	sử	vào	cuối
thế	kỷ	XV	và	đầu	thế	kỷ	XVI,	do	sự	tan	rã	của	phương	thức	sản	xuất
phong	kiến.	Nhưng	với	tình	hình	đó	và	với	sự	hình	thành	của	thương
nghiệp	 thế	giới	và	của	 thị	 trường	 thế	giới	cũng	bắt	đầu	vào	 thời	kỳ
đó,	thì	người	ta	cũng	có	cái	cơ	sở	trên	đó	khối	động	sản	hiện	có	tất
phải	ngày	càng	biến	thành	tư	bản,	và	phương	thức	sản	xuất	tư	bản
chủ	 nghĩa,	 nhằm	 sản	 xuất	 ra	 giá	 trị	 thặng	 dư,	 nhất	 định	 phải	 ngày
càng	trở	thành	phương	thức	thống	trị	độc	nhất.

Đó	là	những	"quan	niệm	kỳ	dị"	của	Mác,	những	"sản	phẩm	lại
căng	của	câu	chuyện	hoang	đường	về	lịch	sử	và	về	lô-gich"	ấy,	trong
đó	"năng	lực	phân	biệt	của	lý	trí	cũng	như	mọi	sự	sử	dụng	khái	niệm
một	 cách	 trung	 thực	 đều	 bị	 tiêu	 vong".	 Bây	 giờ	 chúng	 ta	 hãy	 đem
những	"chân	lý	lô-gich	sâu	sắc"	và	cái	"tính	khoa	học	tột	cùng	và	chặt
chẽ	 nhất	 theo	 ý	 nghĩa	 của	 các	môn	 khoa	 học	 chính	 xác",	mà	 ông
Đuy-rinh	đã	đưa	ra	cho	chúng	ta,	ra	đối	lập	lại	với	những	"điều	nông
nổi"	đó.

Vậy	là,	ở	Mác,	tư	bản	không	nói	lên	cái	"khái	niệm	kinh	tế	mà
mọi	người	đều	thừa	nhận,	theo	đó	thì	tư	bản	là	một	tư	liệu	sản	xuất
đã	được	sản	xuất	ra"	 ;	 trái	 lại,	ông	nói	rằng	một	số	 lượng	giá	trị	chỉ
biến	hành	tư	bản	khi	nào	có	sự	tăng	thêm	giá	trị	bằng	cách	tạo	ra	giá
trị	thặng	dư.	Còn	ông	Đuy-rinh	thì	nói	thế	nào	?

"Tư	 bản	 là	 cội	 nguồn	 của	 những	 phương	 tiện	 của	 sự	 hùng
mạnh	về	kinh	tế	để	tiếp	tục	sản	xuất	và	để	tạo	nên	những	phần	tham
dự	vào	những	thành	quả	của	sức	lao	động	chung".

Dầu	cho	điều	này	một	 lần	nữa,	 lại	 được	biểu	hiện	một	 cách
mơ	hồ	kiểu	tiên	tri	và	cẩu	thả	như	thế	nào	chăng	nữa,	nhưng	cùng	có
một	điều	rất	chắc	chắn	là	:	cái	cội	nguồn	của	những	phương	tiện	của
sự	hùng	mạnh	về	kinh	tế	có	thể	được	dùng	để	tiếp	tục	tiến	hành	sản
xuất	mãi	mãi,	-	nhưng	tuy	vậy,	theo	như	lời	của	ông	Đuy-rinh,	nó	vẫn
không	biến	 thành	 tư	bản	chừng	nào	mà	cội	nguồn	đó	không	 tạo	 ra
"những	 phần	 tham	 dự	 vào	 những	 thành	 quả	 của	 sức	 lao	 động
chung",	nghĩa	là	giá	trị	thặng	dư	hay	ít	ra	cũng	là	sản	phẩm	thặng	dư.
Do	 đó,	 những	 tội	 lỗi	mà	 ông	Đuy-rinh	 đã	 khoác	 cho	Mác	 là	 người
không	tán	thành	các	khái	niệm	kinh	tế	về	tư	bản	mà	mọi	người	đều
thừa	nhận,	thì	không	những	bản	thân	ông	ta	đã	phạm	phải,	mà	ngoài
ra	 ông	 ta	 còn	 phạm	 cái	 tội	 cóp	 nhặt	 của	 Mác	 một	 cách	 vụng	 về,
"được	che	đậy	rất	tồi"	dưới	những	câu	hỏi	hoa	mỹ.

Ở	trang	262,	ý	kiến	đó	được	trình	bày	chi	tiết	hơn	:
"Tư	bản	theo	ý	nghĩa	xã	hội"	(còn	tư	bản	không	theo	ý	nghĩa

xã	hội	thì	ông	Đuy-rinh	sẽ	còn	phải	phát	hiện	ra)	"là	đặc	biệt	khác	với



tư	liệu	sản	xuất	thuần	tuý	;	bởi	vì	trong	khi	tư	liệu	sản	xuất	chỉ	có	tính
chất	kỹ	thuật	và	là	cần	thiết	trong	mọi	trường	hợp,	thì	đặc	điểm	của
tư	bản	là	có	một	sức	mạnh	chiếm	hữu	có	tính	chất	xã	hội	và	tạo	nên
những	phần	 tham	dự.	Cố	nhiên,	phần	 lớn	 tư	bản	xã	hội	chẳng	qua
chỉ	 là	 tư	 liệu	sản	xuất	kỹ	 thuật	 trong	cái	chức	năng	xã	hội	của	nó	 ;
nhưng	chính	chức	năng	đó	là	chức	năng...	phải	biến	đi".

Nếu	chúng	ta	chú	ý	rằng	chính	Mác	là	người	đầu	tiên	đã	nêu
bật	cái	"chức	năng	xã	hội",	chỉ	nhờ	nó	mà	một	số	lượng	giá	trị	nhất
định	biến	thành	tư	bản,	thì	cố	nhiên	là	"đối	với	mọi	người	nào	quan
sát	vấn	đề	một	cách	chăm	chú	đều	nhanh	chóng	thấy	rằng	sự	nhận
định	của	Mác	đối	với	khái	niệm	tư	bản	chỉ	 tạo	ra	một	sự	rối	 rắm",	-
nhưng	không	phải	là	ở	trong	khoa	học	chặt	chẽ	về	kinh	tế	quốc	dân
như	ông	Đuy-rinh	nghĩ,	mà	-	như	trường	hợp	này	cho	thấy	một	cách
rõ	ràng	điều	đó	-	chỉ	hoàn	toàn	ở	 trong	đầu	óc	của	chính	ông	Đuy-
rinh	 thôi;	 trong	cuốn	"	 lịch	sử	phê	phán	",	ông	 ta	đã	quên	mất	 rằng
mình	đã	từng	lợi	dụng	cái	khái	niệm	tư	bản	ấy	nhiều	đến	như	thế	nào
trong	tập	"	giáo	trình	"	của	ông	ta.

Nhưng	 ông	 Đuy-rinh	 vẫn	 không	 hài	 lòng	 về	 việc	 ông	 ta	 đã
mượn	của	Mác	định	nghĩa	về	 tư	bản,	dù	 là	dưới	một	hình	 thức	"đã
được	tẩy	sạch".	Ông	ta	còn	phải	đi	theoMác	cả	trong	cái	"	trò	chơi	với
những	 sự	 biến	 đổi	 của	 các	 khái	 niệm	 và	 các	 hiện	 tượng	 lịch	 sư	 ",
mặc	dầu	 là	bản	 thân	ông	 ta	biết	 rất	 rõ	 rằng	 làm	như	 thế	 thì	 chẳng
được	cái	gì	hết	ngoài	những	 "quan	niệm	kỳ	dị",	những	 "	điều	nông
nổi	",	"	tính	chất	chênh	vênh	của	các	cơ	sở	".	Cái	"chức	năng	xã	hội"
đó	của	tư	bản,	làm	cho	tư	bản	có	thể	chiếm	hữu	được	những	thành
quả	lao	động	của	người	khác	và	chỉ	có	nhờ	nó	tư	bản	mới	phân	biệt
được	với	một	tư	liệu	sản	xuất	giản	đơn,	-	cái	chức	năng	do	đâu	mà
ra?

Ông	Đuy-rinh	nói	"	Nó	không	dựa	trên	"	bản	chất	của	những	tư
liệu	sản	xuất	và	trên	sự	cần	thiết	về	mặt	kỹ	thuật	của	những	tư	liệu
sản	xuất	đó".

Do	đó,	nó	đã	nảy	sinh	trong	lịch	sử	và	ở	trang	262	ông	Đuy-
rinh	chỉ	nhắc	lại	điều	mà	chúng	ta	đã	nghe	đến	mười	lần	rồi,	khi	ông
ta	giải	thích	sự	phát	sinh	của	chức	năng	đó	bằng	cái	câu	chuyện	hai
anh	 chàng,	 trong	 đó,	 trong	 buổi	 đầu	 của	 lịch	 sử,	một	 anh	 đã	 dùng
bạo	 lực	đối	với	anh	kia	để	biến	 tư	 liệu	sản	xuất	của	mình	 thành	 tư
bản.	Nhưng	không	tự	hài	lòng	với	việc	gán	một	bước	đầu	lịch	sử	cho
cái	chức	năng	xã	hội,	mà	chỉ	nhờ	nó	một	số	 lượng	giá	 trị	mới	biến
được	thành	tư	bản,	ông	Đuy-rinh	còn	tiên	đoán	cả	bước	kết	thúc	lịch
sử	 của	 chức	 năng	 đó	 nữa.	 Chức	 năng	 đó	 "chính	 là	 cái	 phải	 biến
mất".	Một	hiện	tượng	xuất	hiện	trong	lịch	sử	và	lại	biến	mất	trong	lịch



sử,	 trong	ngôn	ngữ	thông	 thường,	người	 ta	có	 thói	quen	gọi	 là	một
"giai	đoạn	lịch	sử".	Nhưng	vậy	tư	bản	là	một	giai	đoạn	lịch	sử	không
những	chỉ	đối	với	Mác	mà	cả	đối	với	ông	Đuy-rinh	nữa,	và	chính	vì
thế	mà	chúng	ta	buộc	phải	kết	luận	rằng	ở	đây	chúng	ta	đang	đứng
giữa	những	người	giống	tên.	Nếu	hai	người	làm	cùng	một	việc,	thì	đó
còn	chưa	phải	là	cùng	một	việc	đâu!.	Nếu	mác	nói	rằng	tư	bản	là	một
giai	 đoạn	 lịch	 sử,	 thì	 đó	 là	một	 quan	niệm	kỳ	dị,	một	 sản	phẩm	 lai
căng	của	câu	chuyện	hoang	đường	về	lịch	sử	và	về	lo-gích,	trong	đó
năng	 lực	phân	biệt,	 cũng	như	mọi	 sự	sử	dụng	khái	niệm	một	 cách
trung	thực	đều	bị	tiêu	vong.	Nếu	ông	Đuy-rinh	cũng	hình	dung	tư	bản
là	một	giai	đoạn	 lịch	sử	như	 thế,	 thì	đó	 là	một	bằng	chứng	về	 tính
chất	sắc	bén	của	sự	phân	tích	kinh	tế	quốc	dân	và	về	cái	tính	khoa
học	 tột	 cùng	 và	 chặt	 chẽ	 nhất	 theo	 ý	 nghĩa	 của	 những	 khoa	 học
chính	xác.

Vậy	quan	niệm	về	tư	bản	của	ông	Đuy-rinh	khác	quan	niệm	về
tư	bản	của	Mác	ở	chỗ	nào?

Mác	nói	:	"Tư	bản	không	hề	phát	minh	ra	lao	động	thặng	dư.	Ở
khắp	mọi	nơi,	hễ	chỗ	nào	một	bộ	phận	xã	hội	nắm	độc	quyền	những
tư	 liệu	 sản	 xuất,	 thì	 người	 công	nhân,	 tự	do	hay	 không	 tự	do,	 đều
buộc	phải	thêm	vào	thời	gian	trội	ra	dùng	để	sản	xuất	ra	tư	liệu	sinh
hoạt	cho	kẻ	sở	hữu	các	tư	liệu	sản	xuất".	Vậy	lao	động	thặng	dư,	lao
động	ngoài	thời	gian	cần	thiết	để	người	công	nhân	tự	nuôi	sống	mình
và	việc	những	người	khác	chiếm	hữu	sản	phẩm	của	lao	động	thặng
du	ấy,	tức	là	việc	bóc	lột	lao	động,	đều	có	trong	tất	cả	mọi	hình	thái
xã	hội	 từ	 trước	 tới	nay,	chừng	nào	những	hình	 thái	xã	hội	này	vận
động	trong	những	mâu	thuẫn	giải	cấp.	Nhưng	chỉ	khi	nào	sản	phẩm
của	 lao	động	 thặng	dư	đó	mang	hình	 thức	giá	 trị	 thặng	dư,	 chỉ	 khi
nào	mà	kẻ	sở	hữu	những	 tư	 liệu	sản	xuất	 tìm	 ra	được	người	công
nhân	tự	do	-	nghĩa	là	được	giải	thoát	khỏi	những	xiềng	xích	xã	hội,	và
khỏi	sở	hữu	-	với	tư	cách	là	đối	tượng	bóc	lột,	và	bóc	lột	người	công
nhân	đó	nhằm	mục	đích	sản	xuất	ra	hàng	hoá,	thì	theo	Mác,	chỉ	khi
đó	tư	liệu	sản	xuất	mới	mang	tính	chất	đặc	biệt	là	tư	bản.	Và	điều	đó
chỉ	diễn	ra	trên	qui	mô	lớn	từ	cuối	thế	kỷ	XV	và	đầu	thế	kỷ	XVI.

Trái	lại,	ông	Đuy-rinh	lại	tuyên	bố	rằng	bất	kỳ	một	số	lượng	tư
liệu	sản	xuất	nào	"tạo	nên	những	phần	tham	dự	vào	thành	quả	của
sức	lao	động	chung",	nghĩa	là	tạo	ra	lao	động	thặng	dư	dưới	bất	cứ
hình	thức	nào,	cũng	đều	là	tư	bản.	Nói	một	cách	khác,	ông	Đuy-rinh
chiếm	lấy	cái	lao	động	thặng	dư	do	Mác	phát	hiện	ra	để	giết	chết	cái
giá	 trị	 thặng	dư	do	Mác	phát	hiện	ra.	Vậy,	 theo	ông	Đuy-rinh	không
những	các	động	sản	và	bất	động	sản	của	các	công	dân	ở	Corinthe	và
E-ten	 dùng	 những	 người	 nô	 lệ	 để	 kinh	 doanh,	 mà	 cả	 của	 cải	 của



những	địa	chủ	lớn	Rô-ma	thời	đế	chế,	cũng	như	những	của	cải	của
những	năm	trước	phong	kiến	thời	trung	cổ,	nếu	được	dùng	vào	sản
xuất	bằng	một	cách	nào	đó,	thì	tất	cả	những	cái	đó,	không	phân	biệt
gì	hết,	đều	là	tư	bản.

Như	vậy,	về	 tư	bản,	chính	bản	 thân	ông	Đuy-rinh	"	không	có
cái	khái	niệm	mà	mọi	người	đều	thừa	nhận,	theo	đó	thì	tư	bản	là	một
tư	liệu	sản	xuất	đã	được	sác	ra	",	mà	trái	lại,	có	một	khái	niệm	hoàn
toàn	ngược	lại,	gộp	cả	những	tư	liệu	sản	xuất	không	do	sản	xuất	mà
ra,	 tức	 là	ruộng	đất	và	 tài	nguyên	tự	nhiên	của	ruộng	đất	vào	 trong
đó.	Nhưng	cái	quan	niệm	cho	rằng	tư	bản	chỉ	đơn	thuần	 là	"một	 tư
liệu	 sản	 xuất	 đã	 được	 sản	 xuất	 ra",	 lại	 là	một	 quan	niệm	chỉ	 được
thừa	 nhận	một	 cách	 phổ	 biến	 trong	 khoa	 kinh	 tế	 tầm	 thường	 thôi.
Ngoài	cái	khoa	kinh	tế	tầm	thường	rất	thân	thiết	của	ông	Đuy-rinh	ra,
thì	"tư	liệu	sản	xuất	đã	được	sản	xuất	ra",	hay	một	số	lượng	giá	trị	nói
chung	chỉ	biến	 thành	 tư	bản	 là	vì	nó	đem	 lại	 lợi	nhuận	hay	 lợi	 tức,
nghĩa	là	nó	chiếm	hữu	sản	phẩm	thặng	dư	của	lao	động	không	được
trả	công	dưới	hình	 thức	giá	 trị	 thặng	dư,	và	hơn	nữa	 lại	chiếm	hữu
dưới	hai	loại	hình	xác	định	?	của	giá	trị	thặng	dư.	Đồng	thời,	ở	đây,
việc	toàn	bộ	khoa	kinh	tế	học	tư	sản	bị	sa	lầy	trong	cái	quan	niệm	cho
rằng	đặc	tính	tạo	ra	lợi	nhuận	hay	lợi	tức,	tự	nó	là	hoàn	toàn	vốn	có
đối	với	mọi	số	lượng	giá	trị	được	sử	dụng	trong	những	điều	kiện	bình
thường	 vào	 sản	 xuất	 hay	 trao	 đổi,	 điều	 đó	 hoàn	 toàn	 không	 quan
trọng.	Trong	khoa	kinh	tế	cổ	điển,	tư	bản	và	lợi	nhuận,	hay	tư	bản	và
lợi	tức	cũng	không	thể	tách	rời,	cũng	nằm	trong	mối	liên	hệ	lẫn	nhau
như	nhân	và	quả,	cha	và	con,	hôm	qua	và	hôm	nay.	Nhưng	danh	từ
tư	bản	với	ý	nghĩa	kinh	tế	hiện	đại	của	nó	chỉ	xuất	hiện	lần	đầu	tiên
khi	mà	bản	thân	sự	vật	xuất	hiện,	khi	mà	động	sản	ngày	càng	mang
chức	năng	 tư	 bản,	 bằng	 cách	bóc	 lột	 lao	 động	 thặng	dư	 của	 công
nhân	tự	do	để	sản	xuất	ra	hàng	hoá,	cụ	thể	là	danh	từ	đó	được	đưa
vào	sử	dụng	bởi	nước	đầu	tiên	trong	lịch	sử	của	những	nhà	tư	bản,
tức	là	bởi	những	người	Ý	hồi	thế	kỷ	XV	và	XVI.

Và	 nếu	 Mác	 là	 người	 đầu	 tiên	 đã	 phân	 tích	 đến	 tận	 gốc
phương	thức	chiếm	hữu	vốn	có	của	tư	bản	hiện	đại,	nếu	Mác	đã	làm
cho	khái	niệm	tư	bản	phù	hợp	với	những	sự	kiện	 lịch	sử	mà	từ	đó,
xét	cho	đến	cùng,	khái	niệm	tư	bản	đã	được	rút	ra	và	nhờ	những	sự
kiện	lịch	sử	đó	mà	nó	đã	tồn	tại;	nếu	với	điều	đó	Mác	đã	giải	phóng
cho	cái	 khái	niệm	kinh	 tế	đó	 thoát	 khỏi	nhưng	quan	niệm	không	 rõ
ràng	và	chênh	vênh	đang	còn	bám	vào	nó	ngay	cả	trong	khoa	kinh	tế
tư	sản	cổ	điển	và	 trong	những	nhà	xã	hội	chủ	nghĩa	 trước	đây,	 thì
điều	 đó	 có	 nghĩa	 là	 chính	Mác	 đã	 tiến	 hành	 việc	 đó	 với	một	 "	 tính
khoa	học	tột	cùng	và	chặt	chẽ	nhất	",	tính	khoa	học	mà	ông	Đuy-rinh



luôn	luôn	nhắc	đến,	nhưng	đau	đớn	thay	lại	không	có	được.
Thậy	vậy,	ở	ông	Đuy-rinh	sự	việc	lại	hoàn	toàn	khác	hẳn.	Ông

ta	không	hài	lòng	với	việc	thoạt	tiên	gọi	sự	trình	bày	tư	bản	là	một	giai
đoạn	lịch	sử,	là	"sản	phẩm	lai	căng	của	câu	chuyện	hoang	đường	về
lịch	sử	và	về	lô-gích",	rồi	sau	đó	lại	tự	mình	trình	bày	nó	như	là	một
giai	đoạn	 lịch	sử.	Ông	ta	còn	tuyên	bố	dứt	khoát	 rằng	tất	cả	những
phương	tiện	của	sự	hùng	mạnh	về	kinh	tế,	tất	cả	những	tư	liệu	sản
xuất	chiếm	hữu,	"những	phần	tham	dự	trong	thành	quả	của	sức	lao
động	chung",	do	đó	cả	 tài	sản	 ruộng	đất	 trong	 tất	cả	mọi	xã	hội	có
giai	cấp	cũng	đều	là	tư	bản,	nhưng	điều	đó	không	hề	cản	trở	ông	ta
sau	đó,	lại	đem	tài	sản	ruộng	đất	và	địa	tô	ra	khỏi	tư	bản	và	lợi	nhuận
theo	 đúng	 như	 truyền	 thống,	 và	 chỉ	 dùng	 danh	 từ	 tư	 bản	 để	 gọi
những	tư	liệu	sản	xuất	một	cách	chi	tiết	ở	trang	156	và	các	trang	tiếp
theo	của	 tập	 "Giáo	 trình"	của	ông	 ta.	Ông	Đuy-rinh	cũng	sẽ	có	 thể,
một	cách	cũng	có	cơ	sở	như	thế,	thoạt	tiên	bao	quát	ngựa,	bò,	lừa	và
chó	dưới	cái	tên	gọi	là	đầu	máy,	bởi	vì	cũng	có	thể	dùng	những	con
vật	đó	để	làm	cho	xe	chạy	ngược,	và	ông	ta	có	thể	trách	những	kỹ	sư
hiện	nay	đã	giới	hạn	tên	gọi	đó	trong	loại	xe	hiện	đại	chạy	bằng	hơi
nước,	biến	nó	thành	một	giai	đoạn	lịch	sử,	vì	họ	tạo	ra	những	quan
niệm	kỳ	dị,	những	sản	phẩm	lai	căng	của	câu	chuyện	hoang	đường
về	lịch	sử	và	về	 lo-gích,	v.v;	rồi	sau	đó,	cuối	cùng	 lại	 tuyên	bố	rằng
cần	phải	loại	ngựa,	lừa,	bò	và	chó,	ra	khỏi	tên	gọi	đầu	máy	và	danh
từ	này	chỉ	dùng	cho	thứ	xe	chạy	bằng	hơi	nước	thôi.	Như	vậy	là	một
lần	nữa	chúng	 ta	bắt	buộc	phải	nói	 rằng	chính	cái	cách	 lý	giải	khái
niệm	tư	bản	theo	kiểu	ông	Đuy-rinh	đã	làm	cho	sự	phân	tích	kinh	tế
quốc	dân	mất	hết	 tính	chất	sắc	bén,	và	 làm	cho	năng	 lực	phân	biệt
cũng	như	mọi	việc	sử	dụng	khái	niệm	một	cách	trung	thực	đều	bị	tiêu
vong,	 và	những	quan	điểm	kỳ	dị,	 sự	 lẫn	 lộn,	 những	điều	nông	nổi,
được	coi	 là	những	chân	lý	 lô-gích	sâu	sắc,	và	tính	chất	chênh	vênh
của	các	luận	cứ,	chính	là	những	cái	đang	hưng	thịnh	ở	ông	Đuy-rinh.

Nhưng	tất	cả	những	điều	đó	đều	không	quan	trọng	!	ông	Đuy-
rinh	vẫn	có	cái	vinh	dự	là	đã	phát	hiện	ra	cái	mục,	chung	quanh	đó
vận	động	toàn	bộ	khoa	kinh	tế	học	trước	đây,	toàn	bộ	khoa	chính	trị
học,	và	luật	học,	tóm	lại	là	toàn	bộ	lịch	sử	trước	đây.	Đây	là	phát	hiện
đó	:

"Bạo	 lực	 và	 lao	 động	 là	 hai	 nhân	 tố	 chủ	 yếu	 tác	 động	 trong
việc	hình	thành	các	mối	liên	hệ	xã	hội"

Toàn	 bộ	 hiến	 pháp	 của	 thế	 giới	 kinh	 tế	 từ	 trước	 đến	 nay	 là
nằm	trong	cây	duy	nhất	đó.	Hiến	pháp	hết	sức	ngắn	gọn,	nó	nói	:

Điều	1	:	Lao	động	thì	sản	xuất
Điều	2	:	Bạo	lực	thì	phân	phối	.



Và	với	điều	đó,	"nói	theo	tiếng	nói	của	con	người	và	của	người
Đức",	toàn	bộ	kiến	thức	kinh	tế	của	ông	Đuy-rinh	cũng	chấm	dứt	.
	



VIII.	Tư	bản	và	giá	trị	thặng	dư

	 Theo	ý	kiến	của	ông	Mác,	tiền	công	chỉ	là	tiền	trả	cho	số	thời
gian	 lao	động	trong	đó	người	công	nhân	thật	sự	 làm	việc	để	có	thể
duy	trì	cuộc	sống	của	mình.	Muốn	thế	thì	một	số	ít	giờ	thôi	cũng	đủ	;
tất	cả	phần	còn	gọi	của	ngày	lao	động	thường	bị	kéo	dài,	tạo	ra	một
số	dư	chứa	đựng	cái	mà	tác	giả	của	chúng	ta	gọi	là	"giá	trị	thặng	dư",
"và	 trong	ngôn	ngữ	thông	 thường,	gọi	 là	 tiến	 lời	của	 tư	bản.	Không
nói	 đến	 thời	 gian	 lao	 động	 đã	 chứa	 đựng	 trong	 những	 tư	 liệu	 lao
động	 và	 trong	 những	 nguyên	 liệu	 tương	 ứng	 ở	mỗi	 giai	 đoạn	 sản
xuất,	cái	phần	dư	đó	của	ngày	lao	động	là	phần	của	nhà	kinh	doanh
tư	bản	chủ	nghĩa.	Theo	quan	điểm	ấy	thì	việc	kéo	dài	ngày	lao	động
là	một	lợi	nhuận	rộng	có	tính	chất	bóc	lột	có	lợi	cho	nhà	tư	bản	."

Như	vậy	là	theo	ông	Đuy-rinh	thì	cái	giá	trị	thặng	dư	của	Mác
chẳng	qua	chỉ	là	cái	mà	trong	ngôn	ngữ	thông	thường	người	ta	gọi	là
tiền	lời	của	tư	bản	hay	lợi	nhuận.	Chúng	ta	hãy	nghe	chính	Mác	nói.
Trong	bộ	 "Tư	bản,	 trang	195,	giá	 trị	 thặng	dư	được	giải	 thích	bằng
những	từ	đặt	trong	ngoặc	đơn	sau	từ	ngữ	đó	:	"	Lợi	tức,	 lợi	nhuận,

địa	tô"
[67]

.	Ở	trang	210,	Mác	đưa	ra	một	ví	dụ	trong	đó	một	số	lượng
giá	trị	thặng	dư	là	71	si-linh	biểu	hiện	ra	duới	những	hình	thức	phân
phối	khác	nhau	của	nó;	thuế	thạp	han,	thuế	địa	phương	và	thuế	Nhà
nước,	21	si-linh,	địa	tô	28	si-linh,	 lợi	nhuận	của	người	tá	điền	và	lợi
tức	22	si-linh,	giá	trị	 thặng	dư	tổng	cộng	 là	71	si-linh	.	Ở	trang	542,
Mác	 tuyên	bố	 rằng	khuyết	điểm	chủ	yếu	của	Ricardo	 là	 "	đã	không
trình	bày	giá	 trị	 thặng	dư	dưới	dạng	 thuần	 tuý,	nghĩa	 là	độc	 lập	đối
với	những	hình	thức	đặc	thù	của	nó	như	lợi	nhuận,	địa	tô	,v.v.."	rằng
do	đó,	Ricardo	đã	trực	tiếp	nhập	cục	làm	một	những	qui	luật	về	giá	trị
thặng	 dư	 với	 những	 quy	 luật	 về	 tỷ	 suất	 lợi	 nhuận,	 trái	 lại	Mác	 nói
:"Sau	đây,	trong	quyển	ba,	tôi	sẽ	chứng	minh	rằng,	trong	những	điều
kiện	nhất	định	cũng	một	tỷ	suất	giá	 trị	 thặng	dư	ấy	có	thể	biểu	hiện
thành	những	tỷ	suất	lợi	nhuận	hết	sức	khác	nhau,	và	những	tỷ	suất
giá	 trị	 thặng	dư	khác	nhau	có	 thể	biểu	hiện	 thành	 tỷ	suất	 lợi	nhuận

giống	nhau"
[68]

.	 ở	 trang	 587,	 chúng	 ta	 đọc	 thấy:	 "nhà	 tư	 bản,	 sản
xuất	 ra	 giá	 trị	 thặng	 dư,	 nghĩa	 là	 trực	 tiếp	 bòn	 rút	 lao	 động	 không
công	của	công	nhân,	được	gắn	liền	vào	trong	hàng	hoá,	nhà	tư	bản
đó	tuy	là	người	đầu	tiên	chiếm	hữu	giá	trị	thặng	dư,	nhưng	anh	ta	lại
không	phải	là	người	sở	hữu	cuối	cùng	của	giá	trị	t	hặng	dư	đó.	Trái



lại,	 anh	 ta	phải	 chia	giá	 trị	 thặng	dư	đó	 với	 những	nhà	 tư	bản	 làm
những	chức	năng	 khác	 trong	 toàn	bộ	 sản	 xuất	 xã	hội,	 chia	 với	 địa
chủ	 ,v.v...	 Như	 vậy	 là	 giá	 trị	 thặng	 dư	 được	 phân	 ra	 làm	 nhiều	 bộ
phận	khác	nhau	.	Những	phần	đó	của	nó	thuộc	về	nhiều	loại	người
khác	nhau	và	mang	nhiều	hình	thức	khác	nhau,	độc	lập	đối	với	nhau,
như	 lợi	 nhuận,	 lợi	 tức,	 lợi	 nhuận	 thương	 nghiệp	 địa	 tô,v.v.	 Những
hình	 thức	chuyển	hoá	đó	của	giá	 trị	 thặng	dư,	 chúng	 tôi	 chỉ	 có	 thể
bàn	 đến	 trong	 quyển	 ba	mà	 thôi".	 Và	 trong	 nhiều	 đoạn	 khác,	Mác
cũng	nói	như	vậy	.

Không	 thể	nào	nói	 rành	mạch	hơn	 thế	được.	Cứ	mỗi	 khi	 có
dịp,	Mác	lại	lưu	ý	rằng	tuyệt	đối	không	nên	lẫn	lộn	cái	giá	trị	thặng	dư
của	ông	với	lợi	nhuận	hay	tiền	lời	của	tư	bản,	rằng	lợi	nhuận	hay	tiền
lời	đó	thật	ra	chỉ	là	một	hình	thức	phụ	thuộc	và	thường	thường	chỉ	là
một	 phần	 của	giá	 trị	 thặng	dư	 thôi.	 Tuy	 vậy,	 nếu	ông	Đuy-rinh	 vẫn
khẳng	định	rằng	cái	giá	trị	thặng	dư	của	Mác	"Trong	ngôn	ngữ	thông
thường"	là	"tiền	lời	của	tư	bản",	và	nếu	quả	thật	là	toàn	bộ	cuốn	sách
của	Mác	chỉ	xoay	quanh	giá	 trị	 thặng	dư	 thôi,	 thì	chỉ	có	 thể	có	một
trong	hai	 điều	 sau	đây	 :	Hoặc	 là	 ông	Đuy-rinh	 không	hiểu	gì	 cả	 và
như	 thế	 thì	 phải	mặt	 dày	mày	dạn	 lắm	mới	 dám	đả	 kích	một	 cuốn
sách	mà	mình	không	biết	nội	dung	căn	bản.	Hoặc	giá	là	ông	ta	hiểu
vấn	đề,	và	như	thế	là	ông	ta	đã	cố	ý	xuyên	tạc.

Tiếp	nữa	:
"	Sự	căm	ghét	độc	địa	mà	ông	Mác	để	lộ	ra	khi	dùng	cái	lối	mô

tả	việc	bóc	lột	đó,	cũng	rất	dễ	hiểu.	Nhưng	cũng	có	thể	phẫn	nộ	kịch
liệt	hơn	nữa	và	thừa	nhận	đầy	đủ	hơn	nữa	tính	chất	bóc	lột	của	hình
thức	kinh	tế	dựa	trên	chế	độ	làm	thuê,	mà	không	cần	phải	thừa	nhận
cái	quan	điểm	lý	luận	biểu	hiện	ra	trong	học	thuyết	của	Mác	về	giá	trị
thặng	dư	".

Quan	điểm	lý	luận	của	Mác,	tuy	có	ý	đồ	tốt,	nhưng	lại	lầm,	đã
làm	 cho	Mác	 có	một	 sự	 căm	 ghét	 độc	 địa	 đối	 với	 việc	 bóc	 lột:	 do
"Quan	điểm	lý	luận"	sai	mà	cái	nhiệt	tình	đó,	tự	nó	là	hợp	đạo	đức,	lại
có	một	biểu	hiện	trái	đạo	đức,	nhiệt	tình	đó	thể	hiện	ra	thành	một	sự
căm	ghét	đê	tiện	và	sự	độc	địa	hèn	hạ,	còn	cái	tính	khoa	học	tột	cùng
và	hết	sức	chặt	chẽ	của	ông	Đuy-rinh	thì	lại	biểu	hiện	thành	một	nhiệt
tình	đạo	đức	có	một	bản	chất	cao	thượng	tương	ứng,	thành	một	sự
phẫn	nộ	mà	xét	ngay	về	mặt	hình	thức	cũng	có	tính	chất	đạo	đức	và
hơn	 nữa,	 xét	 về	 lượng	 thì	 lại	 cao	 hơn.	 Trong	 khi	 ông	 Đuy-rinh	 tự
ngắm	mình	một	cách	thích	thú	thì	chúng	ta	hãy	xét	xem	do	đâu	mà	có
sự	phẫn	nộ	mạnh	mẽ	hơn	đó.

Ông	 ta	nói	 tiếp	 :"Cụ	 thể,	 vấn	đề	nẩy	sinh	ở	đây	 là"	Làm	 thế
nào	mà	những	nhà	kinh	doanh	cạnh	tranh	lẫn	nhau	lại	có	thể	thường



xuyên	thực	hiện	được	sản	phẩm	đầy	đủ	của	lao	động,	do	đó,	cả	sản
phẩm	thặng	dư	nữa,	theo	một	giá	cả	cao	hơn	những	chi	phí	sản	xuất
tự	nhiên	đến	như	thế,	như	tỷ	lệ	số	giờ	lao	động	dư	ra	nói	trên	đã	giả
định	 ?	 người	 ta	 không	 tìm	 được	 câu	 trả	 lời	 cho	 vấn	 đề	 trong	 học
thuyết	 của	Mác,	 và	 như	 thế	 chỉ	 vì	một	 lý	 do	đơn	giản	 là	 trong	học
thuyết	đó	không	có	cả	chỗ	để	đặt	 vấn	đề	nữa.	Tính	chất	 xa	xỉ	 của
nền	sản	xuất	dựa	trên	lao	động	làm	thuê	hoàn	toàn	không	được	phân
tích	một	cách	nghiêm	túc	và	cơ	cấu	xã	hội	với	những	cơ	sở	hút	máu
của	nó	không	hề	được	thừa	nhận	là	nguyên	nhân	cuối	cùng	của	chế
độ	nô	lệ	người	da	trắng.	Trái	lại,	bao	giờ	yếu	tố	chính	trị	xã	hội	cũng
là	yếu	tố	cần	phải	được	giải	thích	bằng	yếu	tố	kinh	tế	".

Trong	những	đoạn	 trích	dẫn	 trên	đây	chúng	 ta	đã	ghấy	 rằng
Mác	tuyệt	nhiên	không	hề	khẳng	định	rằng	sản	phẩm	thặng	dư,	trong
mọi	 tình	 huống	 đều	 được	 nhà	 tư	 bản	 công	 nghiệp,	 người	 đầu	 tiên
chiếm	hữu	nó	đem	bán	công	nghiệp,	người	đầu	 tiên	chiếm	hữu	nó
đem	bán	trung	bình	theo	giá	trị	đầy	đủ	của	nó,	như	ông	Đuy-rinh	đã
giả	định	ở	đây.	Mác	nói	rành	mạch	rằng	cả	lợi	nhuận	thương	nghiệp
cũng	hình	 thành	một	 phần	 của	giá	 trị	 thặng	dư,	 và	 theo	những	giả
thiết	đã	nói	 thì	 lợi	nhuận	đó	chỉ	có	 thể	có	được	khi	nào	chủ	xưởng
đem	bán	sản	phẩm	cho	thương	nhân	dưới	giá	trị	của	nó,	và	như	thế
là	nhường	cho	thương	nhân	đó	một	phần	của	cướp	được.	Theo	cách
đặt	vấn	đề	như	ở	đây,	tất	nhiên	Mác	không	có	chỗ	để	nêu	nó	lên.	Đặt
một	cách	hợp	lý	thì	vấn	đề	sẽ	là:	Làm	thế	nào	mà	giá	trị	thặng	dư	lại
chuyển	 hoá	 thành	 những	 hình	 thức	 phụ	 thuộc	 của	 nó	 -	 thành	 lợi
nhuận,	 lợi	 tức,	 lợi	 nhuận	 thương	nghiệp,	địa	 tô,	 v.v.	 ?	Và	 thật	 vậy,
Mác	 hứa	 sẽ	 giải	 quyết	 vấn	 đề	 đó	 trong	 quyển	 ba.	Nhưng	 nếu	 ông
Đuy-rinh	 không	 đủ	 nhẫn	 nại	 chờ	 đến	 lúc	 xuất	 bản	 tập	 hai	 bộ	 "	 Tư
bản",	thì	 trong	khi	chờ	đợi,	ông	ta	có	thể	xem	xét	kỹ	vấn	đề	đó	một
chút	trong	tập	một.	Khi	đó,	ngoài	những	đoạn	đã	trích	dẫn	ra,	ông	ta
có	thể	đọc	thấy,	ví	dụ	ở	trang	323,	rằng	theo	Mác,	những	quy	luật	nội
tại	của	nền	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	thể	hiện	ra	trong	sự	vận	động
bề	ngoài	của	các	tư	bản	thành	những	quy	luật	cường	chế	của	cạnh
tranh,và	dưới	hình	thức	đó,	chúng	đạt	tới	ý	thức	của	nhà	tư	bản	cá
biệt	với	 tư	cách	 là	những	động	cơ	của	hắn	rằng	như	vậy	 là	một	sự
phân	tích	khoa	học	đối	với	cạnh	tranh	chỉ	có	thể	thực	hiện	được	một
khi	 người	 ta	nhận	 thức	được	bản	chất	bên	 trong	của	 tư	bản,	 cũng
hoàn	 toàn	 giống	 như	 một	 người	 chỉ	 hiểu	 được	 sự	 vận	 động	 bên
ngoài	của	các	thiên	thể	khi	nào	biết	được	sự	vận	động	bên	ngoài	của
các	thiên	thể	khi	nào	biết	được	sự	vận	động	thực	sự,	tuy	là	giác	quan
không	thể	thấy	được	của	chúng;	sau	đó	Mác	lấy	một	ví	dụ	để	chỉ	ra
rằng	một	 quy	 luật	 nhất	 định	 quy	 luật	 giá	 trị,	 trong	một	 trường	 hợp



nhất	 định,	 thể	 hiện	 ra	 trong	 cạnh	 tranh	 như	 thế	 nào	 và	 bộc	 lộ	 sức

thúc	đẩy	của	nó	ra	sao
[69]

.	Ngay	từ	điều	này,	ông	Đuy-rinh	cũng	đã
có	 thể	 rút	 ra	 kết	 luận	 nói	 rằng	 cạnh	 tranh	 giữ	một	 vai	 trò	 chủ	 yếu
trong	việc	phân	phối	giá	trị	thặng	dư,	và	nếu	suy	nghĩ	một	chút	thì	có
thể	thấy	rằng	những	điều	chỉ	dẫn	đó	trong	tập	I	thật	ra	cũng	đủ	làm
sáng	tỏ,	ít	ra	là	trên	những	nét	lớn,	sự	chuyển	hoá	của	giá	trị	thặng
dư	thành	những	hình	thức	phụ	của	nó.

Nhưng	đối	với	ông	Đuy-rinh	thì	cạnh	tranh	lại	chính	là	chướng
ngại	tuyệt	đối	làm	cho	ông	ta	không	thể	hiểu	đuợc.	Ông	ta	không	thể
hiểu	 được	 làm	 thế	 nào	 mà	 những	 nhà	 kinh	 doanh	 cạnh	 tranh	 với
nhau	lại	có	thể	thực	hiện	lâu	dài	toàn	bộ	sản	phẩm	của	lao	động,	và
đo	đó,	 thực	hiện	được	cả	sản	phẩm	 thặng	dư	cao	hơn	chi	phí	sản
xuất	tự	nhiên	đến	như	thế.	Ở	đây,	một	lần	nữa,	ông	ta	lại	phát	biểu
với	sự	"chặt	chẽ,	thường	ngày,	nhưng	sự	chặt	chẽ	này	thực	ra	chỉ	là
một	sự	cẩu	thả.	Ở	Mác,	sản	phẩm	thặng	dư	với	tư	cách	là	sản	phẩm
thặng	dư	thì	hoàn	toàn	không	có	chi	phí	sản	xuất,	đó	là	cái	phần	sản
phẩm	không	tốn	kém	gì	cho	nhà	tư	bản	cả.	Vậy	nếu	những	nhà	kinh
doanh	cạnh	tranh	với	nhau	muốn	thực	hiện	sản	phẩm	thặng	dư	theo
những	chi	phí	sản	xuất	tự	nhiên	của	nó,	thì	họ	sẽ	chỉ	phải	đem	biếu
những	sản	phẩm	thặng	dư	đó	đi	thôi.	Nhưng	chúng	ta	sẽ	không	bàn
đến	những	"chi	tiết	vi	vật	học"	đó.	Thật	vậy,	lẽ	nào	hàng	ngày	những
nhà	kinh	doanh	cạnh	 tranh	với	nhau	 lại	 không	 thực	hiện	sản	phẩm
của	lao	động	cao	hơn	những	chi	phí	sản	xuất	tự	nhiên	đó	sao?	Theo
ông	Đuy-rinh,	những	chi	phí	sản	xuất	tự	nhiên	gồm	:

"	Sự	tiêu	phí	lao	động	hay	sức	lực,	và	sự	tiêu	phí	này,	xét	cho
đến	cùng	lại	có	thể	đo	lường	được	bằng	sự	tiêu	phí	thức	ăn	".

Vậy,	 trong	xã	hội	hiện	nay,	những	chi	phí	đó	gồm	có	những
tiêu	phí	thực	sự	về	nguyên	liệu,	tư	liệu	lao	động	và	tiền	công	khác	với
"khoản	thuế"	với	 lợi	nhuận,	với	khoản	phụ	gia	cưỡng	bức	được	với
thanh	kiếm	trong	tay.	Nhưng	mọi	người	đều	biết	rằng	trong	cái	xã	hội
mà	chúng	ra	đang	sống	những	nhà	kinh	doanh	cạnh	tranh	với	nhau
không	 thực	 hiện	 hàng	 hoá	 của	 họ	 theo	 những	 chi	 phí	 sản	 xuất	 tự
nhiên	mà	còn	 tính	 thêm	và	 thông	 thường	 thì	 thu	được	cả	cái	gọi	 là
khoán	 phụ	 gia,	 tức	 là	 lợi	 nhuận	 nữa.	Cái	 vấn	 đề	mà	 ông	Đuy-rinh
tưởng	chỉ	cần	nêu	 lên	 là	có	 thể	 thổi	đổ	ngay	 toàn	bộ	ngôi	nhà	của
Mác,	giống	như	Josues	xưa	kia	đã	thổi	đổ	thành	Jéricho,	vấn	đề	ấy
cũng	 tồn	 tại	đối	với	 lý	 luận	kinh	 tế	của	ông	Đuy-rinh.	Chúng	 ta	hãy
xem	ông	ta	trả	lời	như	thế	nao.

Ông	ta	nói	:	"	quyền	sở	hữu	về	tư	bản	không	có	một	ý	nghĩa
thực	tiễn	nào	và	không	thể	thực	hiện	được,	nếu	nó	không	đồng	thời



bao	hàm	bạo	lực	gián	tiếp	đối	với	nhân	liệt.	Sản	phẩm	của	bạo	lực	đó
là	tiền	lời	của	tư	bản,	và	vì	vậy	đại	lượng	của	tiền	lời	này	phụ	thuộc
vào	quy	mô	và	cường	độ	của	việc	thi	hành	sự	thống	trị	đó...	Tiến	lời
của	tư	bản	là	một	chế	định	chính	trị	và	xã	hội,	nó	tác	động	mạnh	mẽ
hơn	là	cạnh	tranh.	Về	mặt	đó,	những	nhà	kinh	doanh	hành	động	như
là	một	đẳng	cấp,	và	mỗi	người	riêng	rẽ	đều	duy	trì	các	vị	trí	của	họ.
Một	mức	 tiền	 lời	nào	đó	của	 tư	bản	 là	một	điều	cần	 thiết	 trong	 loại
kinh	tế	ấy,	một	khi	nó	đã	thống	trị	".

Tiếc	thay,	ngay	cả	hiện	nay	chúng	ta	cũng	vẫn	không	biết	rằng
làm	thế	nào	mà	những	nhà	kinh	doanh	cạnh	tranh	với	nhau	lại	có	thể
thực	hiện	được	lâu	dài	sản	phẩm	của	lao	động	cao	hơn	chi	phí	sản
xuất	tự	nhiên.	Vì	không	thể	giả	định	rằng	ông	Đuy-rinh	đánh	giá	cao
công	 chúng	 của	mình	 đến	mức	 cho	 rằng	 có	 thể	 thoả	mãn	 cho	 họ
bằng	cách	nói	 rằng	 tiền	 lời	 của	 tư	bản	đứng	 trên	 cạnh	 tranh,	 cũng
như	 trước	 kia	 vua	 Phổ	 đứng	 trên	 luật	 pháp.	 Chúng	 ta	 biết	 những
mánh	khoé	mà	vua	Phổ	đã	dùng	để	đạt	 tới	một	 vị	 trí	 cao	hơn	 luật
pháp;	những	mánh	khoé	khiến	tiền	lời	của	tư	bản	trở	nên	mạnh	hơn
cạnh	 tranh,	 đó	 chính	 là	 điều	 mà	 ông	 Đuy-rinh	 phải	 giải	 thích	 cho
chúng	 ta	 rõ,	 và	 đó	 là	 điều	mà	ông	 ra	 khăng	 khăng	 không	 chịu	 giải
thích.	Và	tình	hình	cũng	không	hơn	gì	nếu,	về	mặt	này,	như	ông	ta
nói,	những	nhà	kinh	doanh	hành	động	như	một	đẳng	cấp,	song	mỗi
người	 riêng	 rẽ	 đều	 duy	 trì	 vị	 trí	 của	mình.	 Vì	 rằng	 chúng	 ta	 không
được	nhẹ	dạ	tin	lời	ông	ta	nói	rằng	chỉ	cần	một	số	người	nào	đó	hành
động	như	một	đẳng	cấp	là	mỗi	người	riêng	rẽ	trong	bọn	họ	đều	giữ
được	vị	trí	của	mình?	Những	thành	viên	của	những	phường	hội	thời
trung	cổ,	những	nhà	quý	tộc	Pháp	năm	1989,	như	người	ra	đều	biết,
đã	hành	động	rất	kiên	quyết	với	tư	cách	là	một	đẳng	cấp,	ấy	thế	mà
họ	cũng	đã	tiêu	vong.	Quân	đội	Phổ,	ở	Jena	cũng	đã	hành	động	như
một	đẳng	cấp	có	tổ	chức,	thế	mà	đáng	lẽ	giữ	được	vị	trí	của	mình	thì
trái	 lại	đã	buộc	phải	bỏ	chạy	và	sau	đó	thậm	chí	còn	phải	đầu	hàng
từng	bộ	 phận	một.	Chúng	 ta	 càng	 không	 thể	 thoả	mãn	 với	 lời	 quả
quyết	rằng	một	khi	có	cái	loại	kinh	tế	thống	trị	đó,	thì	một	mức	tiền	lời
nào	 đó	 của	 tư	 bản	 là	 mọi	 điều	 cần	 thiết;	 vì	 vấn	 đề	 chính	 là	 phải
chứng	minh	 tại	sao	 lại	như	 thế.	Chúng	 ta	cũng	chẳng	nhích	 lại	gần
mục	đích	thêm	một	chút	nào,	khi	ông	Đuy-rinh	cho	chúng	ta	biết	:

"	Sự	thống	trị	của	tư	bản	đã	 lớn	 lên	gắn	 liền	với	sự	thống	trị
ruộng	đất.	Một	bộ	phận	những	người	nông	nô	lao	động	nông	nghiệp
đã	biến	thành	công	nhân	thủ	công	trong	các	thành	phố,	và	cuối	cùng
thành	vật	 liệu	 trong	công	xưởng.	Sau	địa	 tô,	 tiền	 lời	của	 tư	bản	đã
phát	triển	thành	một	hình	thức	thứ	hai	của	tô	sở	hữu.	"

Ngay	cả	khi	chúng	ta	bỏ	qua	sự	sai	lầm	của	lời	khẳng	định	đó



về	mặt	lịch	sử,	thì	nó	bao	giờ	cũng	vẫn	là	một	lời	khẳng	định	suông
và	chỉ	giới	hạn	trong	việc	lặp	lại	cái	điều	chính	ra	phải	được	giải	thích
và	 chứng	minh.	Do	đó	 chúng	 ta	 không	 thể	đi	 đến	một	 kết	 luật	 nào
khác	hơn	là	ông	Đuy-rinh	không	có	khả	năng	trả	lời	câu	hỏi	của	chính
ông	 ta:	Những	nhà	kinh	doanh	cạnh	 tranh	với	nhau	 làm	thế	nào	có
thể	thực	hiện	được	 lâu	dài	sản	phẩm	của	 lao	dộng	cao	hơn	chi	phí
sản	 xuất	 tự	 nhiên,	 nói	một	 cách	 khác,	 ông	Đuy-rinh	 không	 thể	 giải
thích	 được	 sự	 phát	 sinh	 của	 lợi	 nhuận.	Ông	 ta	 không	 còn	 cách	 gì
khác	hơn	là	chỉ	phán	rằng:	tiền	lời	của	tư	bản	là	sản	phẩm	của	bạo
lực,	điều	này	cố	nhiên	hoàn	 toàn	phù	hợp	với	điều	2	của	bản	hiến
pháp	xã	hội	của	Đuy-rinh	 :	Bạo	 lực	 thì	phân	phối.	Dĩ	nhiên	nói	như
thế	thì	 rất	hay,	nhưng	bây	giờ	 lại	 "nẩy	ra	vấn	đề"	 là	 :	Bạo	 lực	phân
phối	cái	gì	?	Vì	 rằng	phải	 có	một	cái	gì	để	mà	phân	phối	chứ,	nếu
không	thì	ngay	cả	một	bạo	lực	mạnh	mẽ	nhất,	dù	có	mong	muốn	đến
đâu	chăn	nữa,	cũng	chẳng	phân	phối	được	cái	gì.	Tiền	lời	mà	những
nhà	kinh	doanh	cạnh	 tranh	với	nhau	bỏ	 túi	 là	một	cái	gì	 rõ	 ràng	và
đúng	đắn.	Bạo	lực	thể	chiếm	lấy	nó,	nhưng	không	thể	sản	xuất	ra	nó
được.	Và	nếu	như	ông	Đuy-rinh	cứ	khăng	khăng	từ	chối	không	giải
thích	cho	chúng	ta	biết	bạo	lực	chiếm	được	lợi	nhuận	doanh	nghiệp
bằng	cách	nào,	thì	đối	với	câu	hỏi	:	Bạo	lực	lấy	lợi	nhuận	đó	từ	đâu
ra,	ông	ta	chỉ	trả	lời	cho	chúng	ta	bằng	một	sự	im	lặng	của	nhà	mồ.	Ở
nơi	nào	chẳng	có	gì	cả,	thì	vua,	cũng	như	mọi	bạo	lực	khác,	đều	mất
hết	quyền	của	mình.	Từ	chỗ	không	có	gì,	thì	sẽ	không	nẩy	ra	cái	gì
cả,	cụ	thể	 là	không	nẩy	sinh	ra	 lợi	nhuận.	Nếu	quyền	sở	hữu	về	tư
bản	 không	 có	một	 ý	 nghĩa	 thực	 tiễn	 và	 không	 thể	 thực	 hiện	 được
chừng	nào	mà	nó	không	đồng	thời	bao	hàm	bạo	lực	gián	tiếp	đối	với
nhân	liệu,	thì	một	lần	nữa	lại	lại	nẩy	sinh	câu	hỏi	:	Một	là,	làm	thế	nào
mà	của	cải	cấu	thành	tư	bản	lại	có	được	bạo	lực	đó,	một	vấn	đề	hoàn
toàn	không	thể	giải	quyết	được	bằng	một	vài	 lời	khẳng	định	có	tính
chất	 lịch	sử	đã	trích	dẫn	trên	kia;	hai	 là,	bằng	cách	nào	mà	bạo	lực
đó	biến	thành	việc	làm	tăng	giá	trị	của	tư	bản,	thành	lợi	nhuận,	và	ba
là,	bạo	lực	lấy	lợi	nhuận	đó	ở	đâu.

Dù	chúng	ta	có	đề	cập	đến	khoa	kinh	tế	của	ông	Đuy-rinh	từ
phái	nào	chăng	nữa	thì	chúng	ta	cũng	không	tiến	thêm	một	bước	nào
đó	không	 thích,	đối	với	 lợi	nhuận,	địa	 tô	 tiền	công	chết	đói,	việc	nô
dịch	 công	 nhân,	 khoa	 kinh	 tế	 đó	 chỉ	 có	một	 tiếng	 duy	 nhất	 để	 giải
thích	 :	 bạo	 lực,	 và	 luôn	 luôn	 là	 bạo	 lực,	 và	 sự	 "phẫn	 nỗ	mạnh	mẽ
hơn"	của	ông	Đuy-rinh	cũng	 lại	 biến	 thành	sự	phẫn	nộ	đối	 với	bạo
lực.	Chúng	ta	đã	thấy	rằng	:	một	 là,	việc	viện	đến	đến	bạo	 lực	như
thế	là	một	sự	lẩn	tránh	thảm	hại,	là	một	cách	gạt	vấn	đề	từ	lĩnh	vực
kinh	tế	sang	lĩnh	vực	chính	trị,	nó	không	có	thể	giải	thích	một	sự	kiện



kinh	tế	nào	cả;	và	hai	là	ông	ta	vẫn	bỏ	lửng	không	giải	thích	sự	nẩy
sinh	của	bản	thân	bạo	lực,	và	làm	như	thế	nào	là	rất	khôn	ngoan,	bởi
vì	nếu	không	thì	ông	ta	buộc	phải	đi	đến	kết	luận	nói	rằng	tất	cả	mọi
quyền	 lực	 xã	 hội	 và	 tất	 cả	mọi	 bạo	 lực	 chính	 trị	 đều	 bắt	 nguồn	 từ
những	tiền	đề	kinh	tế,	từ	phương	thức	sản	xuất	và	trao	đổi	của	mỗi
một	xã	hội	nhất	định	trong	lịch	sử	.

Tuy	nhiên	chúng	ta	hãy	cố	moi	thâm	ở	"nhà	sáng	lập	sâu	sắc
hơn"	và	khắc	nghiệt	đó	của	khoa	kinh	tế,	một	vài	điều	giải	tích	nữa	về
lợi	nhuận	chăng.	Có	lẽ	chúng	ta	đạt	được	điều	đó	nếu	chúng	ta	 lấy
đoạn	trình	bày	của	ông	ta	về	tiền	công	.

Trong	đoạn	ấy,	ở	trang	158,	có	nói	:
"	Tiền	công	là	tiền	thuê	để	duy	trì	sức	lao	động,	và	trước	hết

nó	chỉ	được	kể	đến	với	tư	cách	là	cơ	sở	của	địa	tô	và	tiền	lời	của	tư
bản.	Muốn	hiểu	 thật	 rõ	 ràng	những	quan	hệ	đang	 tồn	 tại	ở	đây,	 thì
phải	hình	dung	địa	tô	và	sau	đó	cả	tiền	lời	của	tư	bản	nữa,	thoạt	tiên
là	về	mặt	lịch	sử,	không	có	tiền	công,	tức	là	trên	cơ	sở	chế	độ	nô	lệ
hay	chế	độ	nông	nô	...	thuê	-	thì	điều	đó	cũng	chỉ	quyết	định	những
sự	khác	nhau	 trong	 cách	 thức	 tính	những	 chi	 phísản	 xuất	mà	 thôi.
Trong	tất	cả	những	trường	hợp	đó,	sản	phẩm	ròng	do	việc	sử	dụng
sức	lao	động	tạo	ra	đều	cấu	thành	thu	nhập	của	người	chủ...Như	vậy
là	người	ta	thấy	rằng	...	cụ	thể	là	sự	dõi	lập	chủ	yếu,	do	đó	mà	người
ta	thấy	có	ở	một	bên	là	một	loại	tờ	sở	hữu	nào	đó,	và	bên	kia,	là	lao
động	 làm	thuê	không	có	sở	hữu,	người	 ta	không	 thể	chỉ	 tìm	sự	đồi
lập	chủ	yếu	đó	ở	riêng	trong	một	về	của	mối	quan	hệ	đó,	mà	bao	giờ
cũng	phải	tìm	ở	cả	hai	vế	cùng	một	lúc."

Nhưng	tô	sở	hữu,	như	chúng	ta	đã	được	biết	ở	trang	188,	 là
một	 danh	 từ	 chung	 cho	 địa	 tô	 và	 tiền	 lời	 của	 tư	 bản.	 Tiếp	 nữa,	 ở
trang	174	người	ta	còn	đọc	thấy:

"	Tính	chất	của	tiền	lời	của	tư	bản	là	sự	chiếm	hữu	phần	chủ
yếu	 nhất	 trong	 sản	 phẩm	 của	 sức	 lao	 động.	 Không	 thể	 quan	 niệm
được	tiền	lời	của	tư	bản	mà	không	có	yếu	tố	tương	quan	với	nó	là	lao
động	bị	nô	dịch	trực	tiếp	hay	gián	tiếp	dưới	hình	thức	này	hay	hình
thức	khác	."

Và	ở	trang	183:
Tiền	công	"	Trong	mọi	trường	hợp	chẳng	qua	chỉ	là	tiền	thuê,

nhờ	nó	mà	nói	chung	việc	nuôi	sống	và	khả	năng	sinh	con	đẻ	cái	của
công	nhân	phải	được	đảm	bảo."

Và	cuối	cùng,ở	trang	195:
Cái	thuộc	về	phần	của	tô	sở	hữu	phải	là	cái	mà	tiền	công	mất

đi,	 và	 ngược	 lại,	 cái	 thuộc	 về	 lao	 động	 lấy	 từ	 khả	 năng	 sản	 xuất
chung	(!)	phải	được	rút	ra	từ	những	thu	nhập	của	quyền	sở	hữu".



Ông	 Đuy-rinh	 đưa	 chúng	 ta	 đi	 từ	 ngạc	 nhiên	 này	 đến	 ngạc
nhiên	khác.	Trong	lý	luận	về	giá	trị	và	trong	những	chương	tiếp	theo
cho	đến	học	thuyết	về	cạnh	tranh	và	kể	cả	học	thuyết	này	nữa,	nghĩa
là	từ	trang	1	đến	trang	155,	giá	cả	của	hàng	hoá	hay	giá	trị	đã	chia	ra
thành,	một	 là,	những	chi	phí	sản	xuất	 tự	nhiên	hay	giá	 trị	sản	xuất,
nghĩa	là	những	chi	phí	về	nguyên	liệu,	tư	liệu	lao	động	và	tiền	công,
và	 hai	 là,	 khoản	 phụ	 gia	 hay	 giá	 trị	 phân	 phối,	 tức	 là	 khoản	 thuế
cưỡng	 ép	 được	 với	 cây	 kiếm	 trong	 tay	 thuộc	 về	 giai	 cấp	 bọn	 độc
quyền,	một	khoản	phụ	gia,	như	chúng	ta	đã	biết,	 thực	ra	không	thể
thay	đổi	chút	nào	sự	phân	phối	của	cải	cả,	bởi	vì	cái	mà	ông	ta	 lấy
được	bằng	 tay	 này	 thì	 lại	 phải	 buông	 ra	 bằng	 tay	 kia,	 và	 ngoài	 ra,
trong	chừng	mực	mà	ông	Đuy-rinh	cho	chúng	ta	biết	về	nguồn	gốc	và
nội	 dung	 của	nó,	 thì	 nó	 không	 sinh	 ra	 từ	 cái	 gì	 cả,	 và	 vì	 vậy	 cũng
không	gồm	cái	gì	cả.	Trong	hai	chương	tiếp	theo	bàn	về	các	loại	thu
nhập,	 tức	 là	 từ	 trang	 156,	 đến	 trang	 217,	 thì	 lại	 không	 hề	 nói	 đến
khoản	 phụ	 gia	 đó	 nữa.	 Thay	 vào	 đó,	 giá	 trị	 của	mọi	 sản	 phẩm	 lao
động	nào,	 tức	 là	của	mọi	hàng	hoá	 ,	đều	chia	 ra	 làm	hai	phần	sau
đây:	một	là,	những	chi	phí	sản	xuất,	trong	đó	có	cả	tiền	công	đã	trả
và	hai	 là,	 "Sản	phẩm	ròng	có	được	do	sử	dụng	sức	 lao	động",	sản
phẩm	ròng	này	hình	thành	thu	nhập	của	người	chủ.	Và	cái	sản	phẩm
ròng	đó	có	một	bộ	mặt	hoàn	toàn	quen	thuộc,	mà	không	một	sự	xăm
mình	hay	một	nghệ	thuật	hoá	trang	nào	có	thể	che	đậy	được.	"Muốn
hiểu	thật	rõ	ràng	những	quan	hệ	đang	tồn	tại	ở	đây",	bạn	đọc	chỉ	cần
hình	dung	rằng	những	đoạn	văn	vừa	dẫn	ra	của	ông	Đuy-rinh	được
in	 đối	 diện	 với	 những	 đoạn	 của	 Mác	 đã	 dẫn	 trên	 kia	 về	 lao	 động
thặng	dư,	sản	phẩm	 thặng	dư	giá	 trị	 thặng	dư,	và	bạn	đọc	sẽ	 thấy
rằng,	ở	đây	ông	Đuy-rinh	đã	trực	tiếp	sao	chép	từ	bộ	"Tư	bản"	theo
cách	riêng	của	ông	ta.

Ông	Đuy-rinh	thừa	nhận	rằng	lao	động	thặng	dư,	dưới	bất	kỳ
hình	thức	nào,	dù	đó	là	hình	thức	chế	độ	nô	lệ,	chế	độ	nông	nô	hay
chế	độ	lao	động	làm	thuê,	đều	là	nguồn	gốc	của	các	thu	nhập	của	tất
cả	các	giai	cấp	 thống	 trị	 từ	 trước	đến	nay:	điều	này	 lấy	 trong	đoạn
văn	đã	trích	dẫn	nhiều	lần,	của	bộ	"Tư	bản",	trang	277:	tư	bản	không
phát	minh	 ra	 lao	động	 thặng	dư	v.v...	Và	cái	 "sản	phẩm	 ròng"	hình
thành	"thu	nhập	của	người	chủ",	thì	thử	hỏi	đó	là	cái	gì	khác	ngoài	cái
số	dư	của	sản	phẩm	của	 lao	động	so	với	 tiền	công,	 tiền	công	này,
ngay	cả	ở	ông	Đuy-rinh	nữa,	mặc	dù	nó	được	ngụy	trang	một	cách
hoàn	toàn	vô	ích	thành	tiền	mướn,	nói	chung	cũng	phỉ	bảo	đảm	việc
nuôi	sống	và	khả	năng	sinh	con	để	cái	của	người	công	nhân	?	Làm
thế	nào	lại	có	thể	diễn	ra	"Sự	chiếm	hữu	phần	chủ	yếu	nhất	trong	sản
phẩm	của	sức	 lao	động",	nếu	không	phải	bằng	cách	 là	 tư	bản,	như



Mác	đã	nói,	đã	bòn	rút	của	công	nhân	nhiều	lao	động	hơn	là	số	lao
động	cần	 thiết	để	 tái	sản	xuất	 ra	những	 tư	 liệu	sinh	hoạt	mà	người
công	nhân	đã	tiêu	dùng,	nghĩ	là	bằng	cách	nhà	tư	bản	bắt	công	nhân
phải	lao	động	lâu	hơn	số	thời	gian	cần	thiết	để	bù	lại	giá	trị	của	tiền
công	trả	cho	người	công	nhân	?	Vậy,	sự	kéo	dài	ngày	lao	động	quá
số	 thời	 gian	 cần	 thiết	 để	 tái	 sản	 xuất	 ra	 các	 tư	 liệu	 sinh	 hoạt	 của
người	 công	nhân,	 tức	 là	 lao	 động	 thặng	dư	 của	Mác	 chính	 cái	 đó,
chứ	 không	 phải	 cái	 gì	 khác,	 đang	 nấp	 sau	 "Việc	 sử	 dụng	 sức	 lao
động"	của	ông	Đuy-rinh.	Và	cái	"sản	phẩm	ròng	của	người	chủ"	của
ông	ta	liệu	có	thể	được	trình	bày	dưới	một	hình	thức	nào	khác	ngoài
cái	hình	 thức	sản	phẩm	 thặng	dư	và	giá	 trị	 thặng	dư	của	Mác,	hay
không	?	Và	tô	sở	hữu	của	ông	Đuy-rinh	khác	với	giá	trị	thặng	dư	của
Mác	ở	chỗ	nào,	nếu	không	phải	là	ở	các	quan	niệm	không	đúng	của
ông	ta	về	tô	sở	hữu	?	Vả	lại,	ông	Đuy-rinh	đã	mượn	cái	 tên	"Tô	sở
hữu"	ở	Rodertus	là	người	trước	kia	đã	gọi	cả	địa	tô	và	tô	của	tư	bản
hay	tiền	lời	của	tư	bản	bằng	một	thuật	ngữ	chung	là	tô,	thành	thử	ông
Đuy-rinh	chỉ	có	việc	thêm	vào	đó	chữ	"sở	hữu"	thôi.	Và	để	cho	không
còn	ai	nghi	ngờ	gì	về	việc	cóp	nhặt,	ông	Đuy-rinh	tóm	tắt	những	quy
luật	do	Mác	trình	bày	ở	chương	15	của	bộ	"Tư	bản"	(	ở	trang	539	và
những	trang	tiếp	theo	)	về	những	sự	thay	đổi	trong	đại	lượng	của	giá

cả	sức	 lao	động	và	của	giá	 trị	 thặng	dư
[70]

,	và	ông	 ta	 tóm	 tắt	 theo
cách	thức	riêng	của	ông	ta,	thành	thử	cái	thuộc	về	tô	sở	hữu	tất	phải
là	cái	mà	tiền	công	mặt,	và	ngược	lại,	do	đó	mà	biến	những	quy	luật
cụ	 thể,	 có	 nội	 dung	 phong	 phú	 của	Mác	 thành	một	 sự	 lặp	 lại	 rỗng
thuếch,	vì	 tất	nhiên	 là	 trong	một	đại	 lượng	nhất	định	chia	 thành	hai
phần,	 thì	phần	này	không	thể	 lớn	 lên	mà	phần	kia	 lại	không	nhỏ	đi.
Và	bằng	cách	đó,	ông	Đuy-rinh	đã	chiếm	đoạt	những	ý	kiến	của	Mác
dưới	một	hình	thức	khiến	cho	"tính	khoa	học	tột	đỉnh	và	hết	sức	chặt
chẽ	 theo	ý	nghĩa	những	khoa	học	chính	xác"	như	người	 ta	 thật	sự
thấy	rõ	trong	bản	tình	bày	của	Mác,	phải	hoàn	toàn	biến	mất.

Vì	 vậy	 chúng	 ta	 không	 thể	 không	 nghĩ	 rằng	 những	 sự	 rùm
beng	 ỉnh	 ỏi	 mà	 ông	 Đuy-rinh	 đã	 dấy	 lên	 trong	 cuốn	 "Lịch	 sử	 phê
phán"	về	vấn	đề	bộ	"Tư	bản",	và	đặc	biệt	là	đám	bụi	mù	mà	ông	ta	đã
tung	lên	với	cái	vấn	đề	nổi	tiếng	nảy	sinh	khi	xem	xét	giá	trị	thặng	dư,
vấn	đề	mà	 lẽ	 ra	ông	 ta	đừng	đặt	 ra	 thì	 tốt	hơn,	bởi	vì	chính	ông	 ta
cũng	không	thể	giải	đáp	được,	chúng	ta	không	thể	không	nghĩ	rằng
tất	cả	những	cái	đó	chỉ	là	những	mưu	kế	quân	sự,	những	mánh	khoé
khôn	khéo	để	che	đậy	việc	cóp	nhặt	thô	bạo	của	Mác,	mà	ông	ta	đã
phạm	phải	trong	tập	"Giáo	trình"	của	ông	ta.	Thật	vậy,	ông	Đuy-rinh
có	tất	cả	các	lý	do	để	phòng	ngừa	trước	bạn	đọc	của	ông	ta	là	đừng



nên	 tìm	hiểu	 "cái	mớ	bòng	 bong"	mà	ông	Mác	 gọi	 là	 bộ	 "Tư	bản",
phòng	ngừa	cho	họ	khỏi	 rơi	vào	những	sản	phẩm	 lai	căng	của	một
câu	chuyện	hoang	đường	về	lịch	sử	và	về	lô-gích,	những	quan	niệm
và	những	lời	né	tránh	rối	rắm	và	mơ	hồ	của	Hegel,	v.v...	Thần	vệ	nữ
mà	 anh	 chàng	 Eckart	 trung	 thành	 đó	 đã	 đề	 phòng	 cho	 thanh	 niên
Đức,	thì	chàng	ta	đã	lét	lút	đưa	ra	khỏi	trang	trại	của	Mác	và	đem	đặt
vào	một	chỗ	chắc	chắn	để	dùng	riêng.	Chúng	ta	hãy	chúc	mừng	ông
ta	về	cái	sản	hẩm	ròng	thu	được	nhờ	sử	dụng	sức	lao	động	của	Mác,
và	về	cái	ánh	sáng	độc	đáo	mà	việc	xâm	chiếm	cái	giá	trị	 thặng	dư
của	Mác	dưới	cái	tên	gọi	tô	sở	hữu,	đã	đem	rọi	 lên	những	động	cơ
của	sự	khẳng	định	ngoan	cố,	vì	ông	đã	nhắc	đi	nhắc	lại	trong	hai	lần
xuất	bản,	và	sai	lầm	của	ông	ta	nói	rằng,	Mác	chỉ	coi	giá	trị	thặng	dư
là	lợi	nhuận	hay	là	tiền	lời	của	tư	bản	thôi.

Và	như	vậy	là	ta	phải	mô	tả	những	thành	tựu	của	ông	Đuy-rinh
bằng	chính	ngay	những	lời	nói	của	ông	ta	như	sau:

"Theo	ý	kiến	của	ông	"Đuy-rinh"	tiền	công	chỉ	là	tiền	trả	cho	số
thời	gian	lao	động	trong	đó	người	công	nhân	thật	sự	làm	việc	để	có
thể	duy	 trì	 cuộc	 sống	 của	mình.	Muốn	 có	 thế	 thì	một	 số	 ít	 giờ	 thôi
cũng	đủ,	tất	cả	phần	còn	lại	của	ngày	lao	động	thường	bị	kéo	dài,	tạo
ra	một	số	dư	chứa	đựng	cái	mà	tác	giả	của	chúng	ta	gọi	là	"...tô	sở
hữu"	 Không	 nói	 đến	 thời	 gian	 lao	 động	 đã	 được	 chứa	 đựng	 trong
những	tư	liệu	lao	động	và	trong	những	nguyên	liệu	tương	ứng	ở	mỗi
giai	đoạn	sản	xuất,	cái	phần	dư	đó	của	ngày	 lao	động	 là	phần	của
nhà	kinh	doanh	tư	bản	chủ	nghĩa.	Thep	quan	điểm	ấy	thì	việc	kéo	dài
ngày	lao	động	là	một	lợi	nhuận	ròng	có	tính	chất	bóc	lột	làm	lợi	cho
nhà	tư	bản.	Sự	căm	ghét	độc	địa	mà	ông	"...	Đuy-rinh	"	để	lộ	ra	khi
dùng	cái	lối	mô	tả	việc	bóc	lột	đó	cũng	rất	dễ	hiểu	"..

Nhưng	điều	khó	hiểu	hơn	là	làm	thế	nào	mà	ông	ta	lại	trở	lại
được	với	"sự	phẫn	nộ	kịch	liệt	hơn"	của	ông	ta?
	



IX.	Những	quy	luật	tự	nhiên	của	kinh	tế	địa
tô

	 Cho	đến	nay,	với	tất	cả	ý	muốn	tốt	đẹp	nhất	của	mình,	chúng
ta	vẫn	không	sao	phát	hiện	được	là	làm	thế	nào	mà	ông	Đuy-rinh	lại
có	thể	cho	là:	"	đã	đưa

"vào	lĩnh	vực	kinh	tế	học"	một	hệ	thống	mới,	không	những	là
tạm	được	đối	với	thời	đại,	mà	còn	có	ý	nghĩa	chỉ	đạo	đối	với	thời	đại
nữa".

Nhưng	điều	mà	chúng	ta	đã	không	thể	thấy	được	trong	lý	luận
về	bạo	lực,	về	giá	trị	và	về	tư	bản,	thì	có	thể	là	chúng	ta	sẽ	thấy	rõ
như	ban	ngày	khi	chúng	ta	nghiên	cứu	những	"quy	luật	tự	nhiên	của
kinh	tế"	do	ông	Đuy-rinh	nêu	ra	chăng.	Bởi	vì,	như	ông	ta	nói	với	cái
tính	mới	mẻ	và	sắc	sảo	thông	thường	của	ông	ta.

"Thắng	lợi	của	tính	khoa	học	cao	là	ở	chỗ	vượt	lên	trên	những
sự	mô	tả	và	phân	chia	một	cách	đơn	giản	vật	liệu	có	tính	chất,	dễ	đi
đến	 những	 quan	 điểm	 sinh	 động	 làm	 sáng	 tỏ	 sự	 sáng	 tạo.	Vì	 vậy,
việc	hiểu	biết	các	quy	luật	là	một	sự	hiểu	biết	hoàn	thiện	nhất,	vì	nó
chỉ	cho	chúng	ta	thấy	một	quá	trình	này	qui	định	một	quá	trình	khác
như	thế	nào"

Thế	 là	cái	quy	 luật	 tự	nhiên	đầu	 tiên	của	mọi	nền	kinh	 tế	đã
được	ông	Đuy-rinh	đặc	biệt	phát	hiện	ra.

"Rất	 lạ	 lùng	 là	 "Adam	Smith"	 không	những	đã	không	đặt	 lên
hàng	đầu	cái	nhân	tố	quan	trọng	nhất	của	mọi	sự	phát	triển	kinh	tế,
mà	thậm	chí	còn	đặc	biệt	không	nếu	nó	lên,	và	như	vậy	là	ông	ta	đã
vô	tình	hạ	thấp	cái	 lực	 lượng	đã	 in	dấu	ấn	của	nó	 lên	sự	phát	 triển
hiện	nay	của	châu	Âu	xuống	một	vai	trò	phụ	thuộc.	Quy	luật	cơ	bản
phải	 được	 đặt	 lên	 hàng	 đầu	 "ấy"	 là	 quy	 luật	 của	 trang	 bị	 kỹ	 thuật,
thậm	chí	có	thể	nói	là	quy	luật	của	việc	vũ	trang	cho	lực	lượng	kinh	tế
tự	nhiên	có	sẵn	của	con	người	ta".

Cái	"quy	luật	cơ	bản"	ấy,	do	ông	Đuy-rinh	phát	hiện	ra,	là	như
sau	:

Quy	luật	số	1:	"Hiệu	suất	của	các	tư	liệu	kinh	tế,	tức	là	của	các
tài	nguyên	tự	nhiên	và	của	sức	lực	của	con	người,	đã	được	nâng	cao
nhờ	những	phát	minh	và	phát	hiện."

Thật	 là	 đáng	 kinh	 ngạc.	 Ông	 Đuy-rinh	 đối	 xử	 với	 chúng	 ta
chẳng	khác	gì	anh	hề	của	Moliere	đã	đối	xử	với	chàng	trưởng	giả	học
làm	sang	mà	anh	ta	bảo	chi	biết	một	điều	mới	mẻ	là	suốt	đời	chàng



ta	đã	làm	văn	xuôi	mà	không	hề	biết	rằng	mình	đã	làm	văn	xuôi	
[71]

.
Những	phát	minh	và	phát	hiện,	trong	nhiều	trường	hợp,	làm	tăng	sức
sản	xuất	của	lao	động	(nhưng	trong	rất	nhiều	trường	hợp	cũng	không
nâng	cao	sức	sản	xuất	của	lao	động,	như	cái	đống	giấy	lộn	đồ	sộ	lưu
trữ	 trong	 tất	 cả	 các	 sở	 cấp	bằng	phát	minh	 trên	 thế	giới	 đã	 chứng
minh),	 điều	 đó	 chúng	 ta	 đã	 biết	 từ	 lâu	 rồi;	 nhưng	điều	 tầm	 thường
quá	ư	cũ	rích	đó	lại	là	quy	luật	cơ	bản	của	toàn	bộ	khoa	kinh	tế	học-
lời	giải	thích	đó	chúng	ta	nhờ	ông	Đuy-rinh	mới	có	được.	Nếu	"thắng
lợi	của	tinh	khoa	học	cao"	trong	khoa	kinh	tế	học,	cũng	như	trong	triết
học,	chỉ	là	ở	chỗ	đặt	cho	bất	cứ	một	điều	đã	nhàm	nào	một	cái	tên	rất
kêu,	chỉ	 là	ở	chỗ	loa	lên	rằng	đó	là	một	quy	luật	tự	nhiên,	hay	thậm
chí	là	quy	luật	cơ	bản	nữa,	thì	cái	"cơ	sở	sâu	xa	hơn"	và	sự	đảo	lộn
khoa	học	như	thế	bất	kỳ	ai	cũng	có	thể	thực	sự	làm	được,	ngay	cả
ban	biên	tập	báo	"	Volks	-	Zeitung"	ở	Béc-lin.	Trong	trường	hợp	này
"nói	một	cách	 thật	chặt	chẽ"	 thì	chúng	 ta	sẽ	buộc	phải	áp	dụng	đối
với	chính	ông	Đuy-rinh	lời	phán	xét	của	ông	ta	đối	với	Plato	như	sau	:

"	Tuy	nhiên	nếu	một	điều	gì	giống	như	thế	 lại	được	coi	 là	sự
sáng	suốt	về	kinh	tế	chính	trị,	thì	tác	giả	của	những	"Cơ	sở	phê	phán"
[72]

	sẽ	chia	xẻ	sự	sáng	suốt	ấy	với	bất	cứ	kẻ	nào	nói	chung	đã	nghĩ
ra	một	cái	gì	đó	 "-	hay	 thậm	chí	nói	ba	hoa	về	một	cái	gì	đó,	 -"	về
những	sự	thật	quá	rõ	ràng".

Ví	dụ,	nếu	chúng	 ta	nói	 :	 súc	vật	ăn,	 thì	 chúng	 ta	đã	nói	 lên
một	chân	lý	vĩ	đại	mà	không	hề	hay	biết	;	vì	chúng	ta	chỉ	cần	nói	rằng
quy	luật	cơ	bản	của	mọi	đời	sống	của	súc	vật	là	ăn,	thế	là	chúng	ta
đã	đảo	lộn	toàn	bộ	khoa	động	vật	học.

Quy	luật	số	2,	Phân	công	lao	động	:	"Việc	chia	các	nghề	ra	và
việc	phân	chia	các	hoạt	động	làm	cho	năng	suất	lao	động	tăng	lên".

Trong	chừng	mực	mà	điều	đó	đúng,	 thì	đó	cũng	 là	một	điều
mà	 ai	 cũng	 biết	 kể	 từ	 thời	 Adam	 Smith.	 Còn	 điều	 đó	 đúng	 trong
chừng	mực	nào	thì	trong	phần	thứ	ba,	chúng	ta	sẽ	biết.

Quy	 luật	 số	 3:	 "Khoảng	 cách	 và	 sự	 chuyên	 chở	 là	 những
nguyên	nhân	chủ	yếu	đang	ngăn	 trở	và	 làm	dễ	dàng	sự	hiệp	đồng
của	các	lực	lượng	sản	xuất".

Quy	luật	số	4	:	"Nước	công	nghiệp	có	một	dung	lượng	về	dân
cư	vô	cùng	lớn	hơn	so	với	nước	nông	nghiệp".

Quy	luật	số	5	:	"Trong	kinh	tế,	không	có	cái	gì	xảy	ra	mà	không
nhằm	một	lợi	ích	vật	chất".

Đó	là	những	"quy	luật	tự	nhiên"	mà	ông	Đuy-rinh	dựa	vào	để
xây	 dựng	 khoa	 kinh	 tế	mới	 của	mình.	 Ông	 ta	 vẫn	 trung	 thành	 với



phương	pháp	của	ông	 ta	mà	chúng	 tôi	đã	 trình	bày	 trong	phần	 triết
học.	Một	vài	điều	hiển	nhiên,	 tầm	 thường	đến	chán	ngấy,	hơn	nữa
thường	lại	được	diễn	đạt	sai	 lạc,	tạo	thành	những	định	lý	chẳng	đòi
hỏi	một	sự	chứng	minh	nào	cả,	những	luận	điểm	cơ	bản,	những	quy
luật	 tự	nhiên	cả	trong	khoa	kinh	tế	học	nữa.	Lấy	cớ	là	trình	bày	nội
dung	của	những	quy	luật	đó,	những	quy	luật	chẳng	có	một	nội	dung
nào	cả,	người	ta	lợi	dụng	cơ	hội	đó	để	ba	hoa	dông	dài	về	những	đề
tài	kinh	tế	khác	nhau	mà	tên	gọi	thì	thường	thấy	trong	những	cái	gọi
là	quy	 luật	đó,	 tức	 là	về	những	phát	minh,	sự	phân	công	 lao	động,
những	phương	 tiện	chuyên	chở,	dân	cư,	 lợi	 ích,	cạnh	 tranh,	v.v...	 -
những	 câu	 chuyện	ba	hoa	dông	dài	mà	 tính	 chất	 tầm	 thường	nhạt
nhẽo	chỉ	được	điểm	thêm	gia	vị	bằng	một	sự	khoa	trương	theo	kiểu
tiên	tri,	và	đó	đây,	bằng	một	quan	điểm	sai	lệch	hay	bằng	một	sự	triết
lý	hão	đầy	vẻ	quan	 trọng	về	đủ	mọi	sự	 tinh	vi	quý	biện.	Sau	 tất	cả
những	điều	đó,	rốt	cuộc	chúng	ta	đi	đến	địa	tô,	tiền	lời	của	tư	bản,	và
tiền	công,	và	vì	trên	đây	chúng	ta	chỉ	mới	bàn	đến	có	hai	hình	thức
chiếm	hữu	nói	sau	thôi,	nên	ở	đây,	để	kết	thúc,	chúng	tôi	cũng	muốn
xem	xét	một	cách	vắn	tắt	quan	niệm	của	ông	Đuy-rinh	về	địa	tô.

Ở	 đây	 chúng	 tôi	 không	 nói	 đến	 tất	 cả	 những	 điểm	mà	 ông
Đuy-rinh	chỉ	chép	của	vị	tiền	bối	của	mình	là	Carey;	chúng	ta	không
dính	 dáng	 gì	 đến	 Carey,	 cũng	 không	 có	 nhiệm	 vụ	 bênh	 vực	 quan
niệm	của	Ricardo	về	địa	tô	chống	lại	sự	xuyên	tạc	và	những	điều	ngu
ngốc	của	Carey.	Chúng	 ta	chỉ	dính	dáng	đến	ông	Đuy-rinh	 thôi,	 và
ông	ta	định	nghĩa	địa	tô	là	:

"Thu	nhập	mà	người	sở	hữu,	với	tư	cách	là	người	sở	hữu,	thu
được	từ	ruộng	đất".

Cái	khái	niệm	kinh	tế	về	địa	tô	mà	ông	Đuy-rinh	phải	giải	thích,
đã	bị	chính	ông	 ta	chuyển	ngay	 thành	ngôn	ngữ	pháp	 lý,	 thành	 thử
chúng	ta	cũng	chẳng	tiến	được	hơn	trước	chút	nào.	Vì	vậy	nhà	sáng
lập	sâu	sắc	hơn	của	chúng	ta,	dù	muốn	hay	không	muốn,	cũng	buộc
phải	đưa	 ra	những	 lời	giải	 thích	khác	nữa.	Bây	giờ	ông	 ta	so	sánh
việc	đem	một	trang	trại	cho	người	tá	điền	thuê,	với	việc	đem	một	tư
bản	 ra	 cho	 nhà	 kinh	 doanh	 vay,	 nhưng	 ông	 lại	 thấy	 ngay	 rằng	 so
sánh	như	thế,	giống	như	nhiều	so	sánh	khác,	là	khập	khiễng.

Vì	 -	ông	 ta	nói	 -	 "nếu	người	 ta	muốn	 tiếp	 tục	so	sánh,	 thì	số
tiền	 lời	còn	 lại	cho	người	 tá	điều	sau	khi	 trả	địa	 tô,	phải	 tương	ứng
với	phần	còn	 lại	 trong	 tiền	 lời	 của	 tư	bản	 thuộc	về	nhà	kinh	doanh
tiến	hành	công	việc	bằng	tư	bản	của	người	khác,	sau	khi	đã	trừ	 lợi
tức	 đi	 rồi.	Nhưng	 người	 ta	 không	 quen	 coi	 lợi	 nhuận	 của	 người	 tá
điền	 là	những	 thu	nhập	chính	và	địa	 tô	 là	phần	còn	 lại...	Một	bằng
chứng	 về	 sự	 khác	 nhau	 đó	 trong	 quan	 niệm	 là	 sự	 thật:	 trong	 học



thuyết	về	địa	tô	người	ta	không	đặc	biệt	nhấn	mạnh	sự	khác	nhau	về
địa	lượng	giữa	một	địa	tô	dưới	hình	thức	tiền	cho	thuê	ruộng	của	một
địa	tô	do	tự	kinh	doanh	lấy	mà	có.	Ít	ra	thì	người	ta	cũng	không	thấy
cần	thiết	phải	nghĩ	rằng	địa	tô,	do	tự	kinh	doanh	lấy	mà	có,	phải	chia
ra	như	thế	nào	để	cho	một	bộ	phận	giống	như	là	đại	biểu	cho	lợi	tức
của	khoảnh	đất	và	bộ	phận	kia	đại	biểu	cho	 lợi	nhuận	bổ	sung	của
nhà	kinh	doanh.	Không	kể	đến	tư	bản	của	bản	thân	mà	người	tá	điền
sử	dụng,	thì	hình	như	người	ta	phần	lớn	đều	coi	 lợi	nhuận	đặc	biệt
của	anh	ta	là	một	thứ	tiến	công.	Nhưng	sẽ	thật	nguy	hiểm	nếu	muốn
khẳng	định	điều	gì	về	điểm	này,	vì	người	ta	thậm	chí	cũng	không	hề
đặt	vấn	đề	dưới	một	hình	thức	rõ	ràng	như	thế.	Bất	cứ	chỗ	nào	đụng
đến	những	cơ	sở	kinh	doanh	lớn	hơn,	thì	người	ta	đều	có	thể	nhận
thấy	một	cách	dễ	dàng	là	không	thể	coi	lợi	nhuận	đặc	biệt	của	người
tá	điền	là	tiền	công	được.	Cụ	thể	thì	lợi	nhuận	đó	dựa	trên	sự	đối	lập
với	sức	lao	động	nông	nghiệp,	và	chỉ	có	sử	dụng	sức	lao	động	đó	thì
mới	có	thể	có	loại	thu	nhập	ấy.	Rõ	ràng	nó	là	một	bộ	phận	địa	tô	còn
lại	ở	trong	tay	người	tá	điền	và	vì	nó	mà	toàn	bộ	địa	tô	thu	được	khi
bản	thân	kẻ	sở	hữu	tự	kinh	doanh	lấy,	đã	bị	giảm	bớt	đi".

Lý	 luận	 về	 địa	 tô	 là	một	 phần	 đặc	 biệt	 của	 người	Anh	 trong
khoa	kinh	 tế	học,	và	điều	đó	phải	như	thế,	bởi	vì	chỉ	ở	Anh	mới	có
một	phương	 thức	sản	xuất	 trong	đó	địa	 tô	đã	 thực	sự	 tách	khỏi	 lợi
nhuận	và	lợi	tức.	ở	Anh,	như	mọi	người	đều	biết,	chế	độ	chiếm	hữu
ruộng	đất	 lớn	và	nông	nghiệp	 lớn	đang	 thống	 trị.	Các	địa	chủ	đem
những	ruộng	đất	của	mình,	dưới	hình	thức	những	trang	trại	lớn,	lắm
lúc	rất	lớn,	ra	cho	những	tá	điền	thuê,	những	người	này	có	một	số	tư
bản	đủ	để	canh	tác	những	trang	trại	đó	và	họ	không	tự	mình	lao	động
như	nông	dân	nước	 ta,	mà	sử	dụng	 lao	động	của	những	người	cố
nông	và	của	những	người	làm	công	nhật,	giống	như	những	nhà	kinh
doanh	tư	bản	chủ	nghĩa	 thực	sự	vậy.	Do	đó,	ở	đây	chúng	 ta	có	ba
giai	cấp	của	xã	hội	tư	sản	và	loại	thu	nhập	vốn	có	của	mỗi	một	giai
cấp	 :	 của	 địa	 chủ	 thu	 địa	 tô,	 của	 nhà	 tư	 bản	 thu	 lợi	 nhuận	 và	 của
người	công	nhân	nhận	tiền	công.	Không	bao	giờ	một	nhà	kinh	tế	học
Anh	 lại	nghĩ	rằng	 lợi	nhuận	của	người	 tá	điền	 là	một	 loại	 tiền	công,
như	ông	Đuy-rinh	tưởng	;	đối	với	nhà	kinh	tế	học	đó	lại	còn	có	thể	ít
nguy	 hiểm	hơn	nhiều	 nếu	 khẳng	định	 rằng	 lợi	 nhuận	 của	 người	 tá
điền	 chính	 là	 lợi	 nhuận	 của	 tư	 bản	 -	một	 điều	 không	 thể	 tranh	 cãi
được,	rõ	ràng	và	cụ	thể.

Quả	thật	là	lố	bịch	khi	nói	rằng	người	ta	không	hề	dặt	dưới	một
hình	thức	rõ	ràng	như	thế	vấn	đề:	lợi	nhuận	của	người	tá	điền	thực	ra
là	cái	gì.	Ở	Anh,	người	ta	không	cần	đặt	câu	hỏi	đó;	câu	hỏi	và	câu
trả	lời	đã	có	sẵn	từ	lâu	trong	chính	ngay	các	sự	kiện	thực	tế	rồi,	và	từ



thời	Adam	Smith	đến	nay,	không	một	ai	nghi	ngờ	gì	về	vấn	đề	đó	cả.
Trường	hợp	tự	kinh	doanh	lấy,	như	ông	Đuy-rinh	gọi,	hay	nói

cho	đúng	ra	là	kinh	doanh	thông	qua	người	quản	lý	làm	việc	cho	địa
chủ,	như	trong	thực	tế	thường	thấy	ở	Đức	-	trường	hợp	đó	không	hề
làm	 thay	đổi	 vấn	đề.	Nếu	người	địa	 chủ	cung	cấp	cả	 tư	bản	và	 tự
mình	kinh	doanh	lấy,	thì	ngoài	địa	tô	ra,	hắn	ta	còn	bỏ	túi	cả	lợi	nhuận
của	tư	bản	nữa,	đó	là	điều	dĩ	nhiên	và	không	thể	nào	khác	hơn	được
trong	 phương	 thức	 sản	 xuất	 hiện	 nay.	 Và	 nếu	 ông	Đuy-rinh	 khẳng
định	 rằng	 từ	 trước	 tới	nay,	người	 ta	không	 thấy	cần	 thiết	phải	nghĩ
đến	việc	chia	sổ	địa	tô,	do	tự	kinh	doanh	lấy	mà	có	(đáng	lẽ	phải	nói
là	 :	 thu	 nhập),	 thì	 điều	 đó	 là	 hoàn	 toàn	 không	 đúng,	 và	 nhiều	 lắm
cũng	chỉ	lại	chứng	tỏ	sự	dốt	nát	của	bản	thân	ông	ta	mà	thôi.	Ví	dụ:

"Thu	nhập	thu	được	từ	lao	động	thì	gọi	là	tiền	công;	thu	nhập
mà	một	người	nào	đó	thu	được	từ	việc	sử	dụng	tư	bản	thì	gọi	là	lợi
nhuận.	Thu	nhập	chỉ	bắt	nguồn	từ	ruộng	đất	thì	gọi	là	địa	tô	và	thuộc
về	người	địa	chủ...	Khi	tất	cả	các	loại	thu	nhập	khác	nhau	đó	thuộc	về
những	 người	 khác	 nhau,	 thì	 dễ	 phân	 biệt;	 nhưng	 nếu	 các	 loại	 đó
thuộc	về	một	người	thôi,	thì	người	ta	thường	lẫn	lộn	các	loại	đó	với
nhau,	ít	ra	là	trong	ngôn	ngữ	hàng	ngày.	Một	người	địa	chủ	tự	mình
canh	tác	một	phần	ruộng	đất	của	mình	thì	sau	khi	đã	trừ	những	chi
phí	canh	tác	đi	rồi	người	đó	phải	nhận	được	cả	địa	tô	của	người	địa
chủ	lẫn	lợi	nhuận	của	người	tá	điền.	Nhưng	người	đó	sẽ	dễ	dàng	gọi
-	ít	ra	thì	cũng	trong	ngôn	ngữ	hàng	ngày,	tất	cả	số	tiền	lời	của	mình
là	lợi	nhuận,	và	như	thế	là	đã	lẫn	lộn	địa	tô	với	lợi	nhuận.	Đa	số	các
chủ	đồn	điền	ở	Bắc	Mỹ	và	Tây	âu	đều	ở	trong	tình	trạng	đó;	số	đông
họ	 cấy	 cầy	 ruộng	 đất	 của	 chính	 họ	 và	 chính	 vì	 thế	mà	 chúng	 ta	 ít
nghe	thấy	nói	đến	địa	tô	của	đồn	điền,	mà	chỉ	thấy	nói	đến	lợi	nhuận
mà	đồn	điền	đó	đem	lại...	Một	người	làm	vườn	tự	tay	mình	trồng	trọt
lấy	mảnh	vườn	riêng	của	mình	thì	bao	gồm	trong	con	người	cuả	anh
ta	 người	 địa	 chủ,	 người	 tá	 điền	 và	 người	 công	 nhân.	 Vì	 vậy,	 sản
phẩm	của	anh	ta	phải	trả	cho	anh	ta	địa	tô	của	địa	chủ,	lợi	nhuận	của
người	ta	điền	và	tiền	công	của	công	nhân.	Tuy	vậy	tất	cả	những	cái
đó	 thường	 được	 coi	 là	 sản	 phẩm	 của	 lao	 động	 của	 anh	 ta;	 ở	 đây
người	ta	lẫn	lộn	địa	tô	và	lợi	nhuận	với	tiền	công".

Đoạn	 này	 ở	 chương	 sáu,	 quyển	 một	 cuốn	 sách	 của	 Adam
Smith.	 Như	 thế	 là	 trường	 hợp	 tự	 kinh	 doanh	 đã	 được	 nghiên	 cứu
cách	đây	hơn	một	trăm	năm	rồi,	và	những	sự	nghi	ngại	và	băn	khoăn
đã	làm	cho	ông	Đuy-rinh	quá	bận	tâm	như	thế,	chỉ	 là	do	sự	dốt	nát
của	bản	thân	ông	ta	thôi.

Rốt	cuộc,	ông	thoát	khỏi	tình	trạng	lúng	túng	bằng	một	mánh
khoé	táo	bạo:



Lợi	nhuận	của	người	tá	điền	dựa	trên	sự	bóc	lột	"sức	lao	động
nông	nghiệp"	và	vì	vậy	rõ	ràng	nó	là	"một	bộ	phận	địa	tô",	vì	nó	mà
"toàn	bộ	địa	tô"	-	thực	ra	đáng	lẽ	phải	vào	túi	của	người	địa	chủ	-	bị
giảm	bớt	đi.

Điều	này	khiến	chúng	 ta	biết	được	hai	việc.	Một	 là,	người	 tá
điền	 làm	 "giảm	 bớt"	 địa	 tô	 của	 người	 địa	 chủ,	 thành	 thử	 theo	 ông
Đuy-rinh,	 không	 phải	 là	 người	 tá	 điền	 trả	 địa	 tô	 cho	 địa	 chủ	 như
người	ta	vẫn	quan	niệm	từ	trước	đến	nay,	mà	chính	là	người	địa	chủ
trả	địa	 tô	 cho	người	 tá	 điền	 -	 điều	này	quả	 thật	 là	một	 "quan	điểm
hoàn	toàn	độc	đáo".	Và	hai	là,	cuối	cùng,	chúng	ta	biết	được	cái	mà
ông	Đuy-rinh	coi	 là	địa	 tô;	cụ	 thể	đó	 là	 toàn	bộ	sản	phẩm	thặng	dư
thu	được	trong	nông	nghiệp	khi	bóc	lột	lao	động	nông	nghiệp.	Nhưng
vì	trong	khoa	kinh	tế	từ	trước	đến	nay	-	có	lẽ	chỉ	trừ	một	đôi	nhà	kinh
tế	học	tầm	thường	-	sản	phẩm	thặng	dư	đó	phải	giải	thành	địa	tô	và
lợi	nhuận	của	tư	bản,	cho	nên	chúng	ta	phải	xác	nhận	rằng	về	địa	tô
ông	Đuy-rinh	cũng	"không	có	được	cái	khái	niệm	mà	mọi	người	đều
thừa	nhận".

Vậy	theo	ông	Đuy-rinh,	địa	tô	và	lợi	nhuận	của	tư	bản	chỉ	khác
nhau	ở	chỗ	là	cái	thứ	nhất	xuất	hiện	trong	nông	nghiệp	và	cái	thứ	hai
thì	xuất	hiện	trong	công	nghiệp	hay	thương	nghiệp.	Ông	Đuy-rinh	tất
yếu	phải	đi	đến	cái	quan	điểm	ông	có	tính	chất	phê	phán	và	rối	rắm
đó.	Chúng	ta	đã	thấy	ông	ta	xuất	phát	từ	cái	"quan	niệm	lịch	sử	thực
sự"	 theo	đó	 thì	sự	 thống	 trị	 ruộng	đất	chỉ	được	 thiết	 lập	nhờ	có	sự
thống	trị	con	người.	Do	đó,	một	khi	ruộng	đất	được	cày	cấy	bằng	một
hình	thức	lao	động	nô	dịch	nào	đó,	thì	xuất	hiện	một	số	dư	cho	người
địa	chủ	và	số	dư	đó	chính	là	địa	tô,	cũng	như	số	dư	trong	sản	phẩm
của	lao	động	so	với	 thu	nhập	của	lao	động	trong	công	nghiệp	 là	 lợi
nhuận	của	tư	bản.

"Như	vậy,	rõ	ràng	là	địa	tô	tồn	tại	với	những	quy	mô	khá	lớn	ở
bất	cứ	nơi	nào	và	bất	cứ	lúc	nào	mà	nền	nông	nghiệp	được	tiến	hành
bằng	một	hình	thức	lao	động	nô	dịch	nào	đó".

Trong	việc	trình	bày	địa	tô	như	thế,	coi	nó	là	toàn	bộ	sản	phẩm
thặng	dư	 thu	được	 trong	nông	nghiệp,	 thì	một	mặt,	ông	Đuy-rinh	bị
cản	đường	bởi	lợi	nhuận	của	người	tá	điền	ở	Anh,	và	mặt	khác,	bởi
sự	phân	chia	-	căn	cứ	vào	tình	hình	đó	và	được	toàn	bộ	khoa	kinh	tế
cổ	điển	thừa	nhận	-	sản	phẩm	thặng	dư	đó	thành	địa	tô	và	lợi	nhuận
của	người	tá	điền,	-	do	đó,	bị	cản	đường	bởi	cái	khái	niệm	thuần	tuý,
chính	xác	về	địa	 tô.	Ông	Đuy-rinh	 làm	thế	nào	bây	giờ?	ông	 ta	 làm
như	thể	không	hề	nghe	thấy	một	tiếng	nhỏ	nào	về	sự	phân	chia	sản
phẩm	thặng	dư	nông	nghiệp	thành	lợi	nhuận	của	người	tá	điền	và	địa
tô,	nghĩa	là	không	biết	gì	về	toàn	bộ	lý	luận	về	địa	tô	của	khoa	kinh	tế



cổ	điển	cả;	làm	như	thể	là	trong	toàn	bộ	khoa	kinh	tế	học,	vấn	đề	cái
gì	 mới	 đúng	 là	 lợi	 nhuận	 của	 người	 tá	 điền,	 hoàn	 toàn	 còn	 chưa
được	đặt	ra	"dưới	một	hình	thức	rõ	ràng	như	thế";	làm	như	thể	đây	là
một	đối	 tượng	hoàn	 toàn	chưa	được	nghiên	cứu	và	người	 ta	chưa
biết	gì	về	nó	trừ	cái	vẻ	bề	ngoài,	và	nguy	hiểm.	Và	ông	ta	chạy	trốn
khỏi	cái	nước	Anh	tai	hại	đó,	nơi	mà	sản	phẩm	thặng	dư	trong	nông
nghiệp	bị	phân	chia	một	cách	không	thương	xót	-	mà	không	nhờ	sự
góp	sức	của	một	trường	phái	lý	luận	nào	cả	-	thành	những	bộ	phận
cấu	thành	của	nó:	địa	tô	và	lợi	nhuận	của	tư	bản,	-	để	trở	về	cái	lĩnh
vực	thân	yêu	của	ông	ta,	lĩnh	vực	áp	dụng	luật	Phổ,	ở	đó	việc	tự	kinh
doanh	lấy	rất	phồn	vinh	theo	kiểu	gia	trưởng,	ở	đó	"người	địa	chủ	coi
thu	nhập	của	đất	đai	của	mình	 là	địa	 tô"	và	ý	kiến	của	các	ngài	địa
chủ	quý	tộc	về	địa	tô	còn	chưa	có	tham	vọng	có	ý	nghĩa	chỉ	đạo	đối
vơí	khoa	học;	cho	nên	ở	đó	ông	Đuy-rinh	còn	có	thể	hy	vọng	lén	lút
với	sự	lẫn	lộn	của	ông	ta	trong	các	khái	niệm	về	địa	tô	và	lợi	nhuận,
và	 thậm	chí	có	 thể	 tìm	được	những	 tín	đồ	cho	điều	phát	minh	mới
nhất	của	ông	ta	là	:	địa	tô	không	phải	do	người	tá	điền	trả	cho	địa	chủ
mà	là	do	địa	chủ	trả	cho	người	tá	điền.
	



X.	Về	quyền	"lịch	sử	phê	phán"

	 	Để	kết	thúc,	chúng	ta	hãy	nhìn	qua	quyển	"Lịch	sử	phê	phán
của	khoa	kinh	tế	chính	trị",	"cái	công	trình	ấy"	của	ông	Đuy-rinh,	một
công	 trình	mà	 theo	ông	 ta	nói	 thì	 "xưa	nay	chưa	 từng	có".	Có	 lẽ	ở
đây,	 cuối	 cùng	chúng	 ta	 sẽ	 tìm	được	 tính	 khoa	học	 tột	 đỉnh	và	hết
sức	chặt	chẽ	mà	người	ta	đã	hứa	hẹn	với	chúng	ta	rất	nhiều	rồi.

Ông	Đuy-rinh	 làm	 rùm	beng	 rất	 nhiều	 về	 điều	 phát	 hiện	 của
ông	ta	nói	rằng:

"Học	 thuyết	 kinh	 tế"	 là	 một	 "hiện	 tượng	 hết	 sức	 hiện	 đại"
(Tr.12)

Thật	 vậy,	 trong	 bộ	 "Tư	 bản",	Mác	 nói	 :	 "Với	 tư	 cách	 là	một
khoa	học	riêng	biệt...	khoa	kinh	tế	chính	trị	chỉ	xuất	hiện	vào	thời	kỳ

công	trường	thủ	công"
[73]

	và	trong	quyền	"Góp	phần	phê	phán	khoa
kinh	 tế	 chính	 trị",	 trang	 29,	 có	 nói	 rằng	 "khoa	 kinh	 tế	 chính	 trị	 cổ
điển...	bắt	đầu	ở	Anh	với	Perty,	ở	Pháp	với	Boisguillebert	và	đã	kết

thúc	ở	Anh	với	Ricardo,	ở	pháp	với	Sismondi"
[74]

.	Ông	Đuy-rinh	đi
theo	con	đường	mà	người	ta	đã	vạch	ra	cho	ông	ta,	có	điều	là	theo
ông	ta	thì	khoa	kinh	tế	cao	hơn	chỉ	bắt	dầu	với	những	cặn	bã	thảm
hại	mà	khoa	học	tư	sản	đã	đẻ	ra	sau	khi	thời	kỳ	cổ	điển	của	khoa	học
này	chấm	dứt.	Trái	lại,	ông	ta	hoàn	toàn	có	lý	khi	ông	ta	kết	thúc	lời
nói	đầu	của	ông	ta	một	cách	đắc	thắng	rằng:

"Nhưng	nếu	công	 trình	đó,	một	 công	 trình	hoàn	 toàn	 có	một
không	hai	với	những	đặc	tính	bên	ngoài	dễ	nhận	thấy	của	nó	và	với
một	nửa	nội	dung	mới	mẻ	của	nó,	thì	xét	theo	những	quan	điểm	phê
phán	ở	bên	trong	của	nó	và	lập	trường	chung	của	nó,	lại	càng	thuộc
về	riêng	tôi	hơn	nữa	"	(tr.9).

Thật	vậy,	về	cả	hai	mặt,	mặt	bên	trong	và	mặt	bên	ngoài,	trên
thực	tế	ông	ta	sẽ	có	thể	quảng	cáo	cho	"công	trình"	của	ông	ta	(thuật
ngữ	công	nghiệp	này	chọn	cũng	không	tồi	lắm)	là	:	người	duy	nhất	và
sở	hữu	của	nó.

Vì	 khoa	 kinh	 tế	 chính	 trị,	 như	 nó	 đã	 xuất	 hiện	 trong	 lịch	 sử,
trên	thực	tế	chẳng	qua	chỉ	là	nhận	thức	khoa	học	về	kinh	tế	của	thời
kỳ	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa,	cho	nên	những	nguyên	 lý	và	định	 lý
thuộc	về	vấn	đề	này	chỉ	có	thể	có	được	ở	các	tác	giả	của	xã	hội	Hy
lạp	thời	cổ	chẳng	hạn,	trong	chừng	mực	mà	một	số	hiện	tượng	như	:
sản	xuất	hàng	hoá,	thương	nghiệp,	tiền,	tư	bản	cho	vay	lấy	lãi,	v.v...



đều	có	trong	cả	hai	xã	hội.	Chừng	nào	những	người	Hy	lạp	thực	hiện
những	cuộc	tập	kích	có	tính	chất	ngẫu	nhiên	vào	lĩnh	vực	đó,	thì	họ
cũng	tỏ	ra	có	thiên	tài,	và	độc	đáo	như	trong	tất	cả	mọi	lĩnh	vực	khác.
Bởi	vậy	về	mặt	 lịch	sử,	những	quan	điểm	của	họ	cấu	 thành	những
khởi	điểm	lý	luận	của	khoa	học	hiện	đại.	Bây	giờ	chúng	ta	hãy	nghe
ông	Đuy-rinh,	một	người	bao	quát	lịch	sử	toàn	thế	giới,	trình	bày:

"Như	vậy	là,	về	mặt	lý	luận	khoa	học	kinh	tế	trong	thời	cổ	đại
thì	nói	cho	đúng	ra	(!)	chúng	ta	chẳng	thấy	có	điều	gì	là	tích	cực	để
báo	cáo	cả,	và	trong	thời	trung	cổ	hoàn	toàn	xa	lạ	với	khoa	học	thì	lại
còn	cung	cấp	ít	cơ	hội	hơn	để	nói	thêm	(nói	thêm	là	chẳng	có	gì	để
báo	cáo	cả	!).	Nhưng,	vì	cái	thói	hư	danh	muốn	trưng	cái	về	uyên	bác
bề	ngoài..	 đã	 xuyên	 tạc	 tính	 chất	 thuần	 tuý	 của	 khoa	học	hiện	đại,
nên	ít	ra	cũng	cần	phải	nêu	lên	vài	thí	dụ	để	lưu	ý."

Và	sau	đó	ông	Đuy-rinh	đưa	 ra	những	 thí	dụ	về	một	sự	phê
phán	mà	ngay	cả	"cái	vẻ	uyên	bác	bề	ngoài"	cũng	không	có.

Luận	điểm	của	Aristoreles	cho	rằng:
"Mỗi	của	cải	đều	có	hai	công	dụng:	một	công	dụng	 thuộc	đồ

vật	với	tự	cách	là	đồ	vật	và	một	công	dụng	không	thuộc	đồ	vật,	ví	dụ
như	đôi	dép	có	thể	dùng	để	đi,	lại	có	thể	dùng	để	trao	đổi;	cả	hai	đều
là	những	cách	sử	dụng	đôi	dép,	bởi	vì	ngay	cả	kẻ	đem	đổi	dép	lấy	cái
mà	mình	 thiếu,	như	 tiền	hay	 thức	ăn,	 thì	 cũng	dùng	đôi	dép	với	 tư
cách	là	đôi	dép:	nhưng	đó	không	phải	là	cách	sử	dụng	tự	nhiên	của

đôi	dép,	vì	nó	tồn	tại	không	phải	là	để	trao	đổi"
[75]

Luận	điểm	đó,	 theo	ông	Đuy-rinh	"không	những	được	nêu	ra
một	cách	quả	 thật	 tầm	 thường	và	 theo	kiểu	học	 trò".	Hơn	 thế	nữa,
những	kẻ	nào	thấy	trong	luận	điểm	đó	"một	sự	phân	biệt	giữa	giá	trị
sử	dụng	và	giá	trị	 trao	đổi"	thì	kẻ	dó	lại	còn	rời	vào	cái	"tình	hình	lố
bịch"	là	quên	rằng	"trong	thời	gian	gần	đây	nhất	"	và	"trong	khuôn	khổ
của	học	thuyết	tiên	tiến	nhất",	-	cố	nhiên	đó	là	học	thuyết	của	chính
ông	Đuy-rinh,	 -	 thì	giá	 trị	sử	dụng	và	giá	 trị	 trao	đổi	đã	 trở	 thành	 lỗi
thời.

"Trong	 những	 tác	 phẩm	 của	 Plato	 viết	 về	 Nhà	 nước,	 người
ta...	cũng	muốn	tìm	ra	một	chương	cận	đại	về	sự	phân	công	lao	động
trong	nền	kinh	tế	quốc	dân."

Trang	đầu	tiên	bản	thảo	của	Các	Mác	"nhận	xét	cuốn	"Lịch	sử
phê	phán	của	khoa	kinh	tế	chính	trị	của	Đuy-rinh"	"Tư	bản",	chương
XII,	5	 trang	369,	bản	 in	 lần	 thứ	ba,	 trong	đó	 -	 thật	 ra	 là	ngược	 lại	 -
quan	niệm	của	thời	cổ	đại	cổ	điển	về	sự	phân	công	 lao	động	được

trình	bày	như	là	"sự	đối	lập	trực	tiếp"	với	quan	niệm	cận	đại
[76]

.	Sự



trình	bày	của	Plato,	 thiên	 tài	đối	với	 thời	ông,	về	sự	phân	công	 lao
động	với	 tư	cách	 là	cơ	sở	tự	nhiên	của	thành	thị	 (đối	với	người	Hy
lạp,	 thành	thị	với	quốc	gia	 là	một)	chỉ	đáng	để	ông	Đuy-rinh	trề	môi
khinh	bỉ,	chứ	không	có	gì	hơn	nữa	-	và	như	thế	là	vì	sự	trình	bày	đó
không	nhắc	đến	-	nhưng	thưa	ông	Đuy-rinh,	đã	có	một	người	Hy	lạp
tên	là	Xenophon	nhắc	đến	rồi	!	-	cái

"giới	hạn	mà	quy	mô	của	 thị	 trường	hồi	ấy	đặt	 ra	đối	với	sự
phân	chia	hơn	nữa	các	loại	nghề	nghiệp	và	đối	với	sự	phân	chia	về
mặt	kỹ	thuật	của	các	công	viêc	chuyên	môn,	-	chỉ	có	cái	khái	niệm	về
giới	hạn	ấy	mới	 là	sự	nhận	 thức	nhờ	đó	mà	 tư	 tưởng	 -	nếu	không
nhận	thức	như	thế	thì	không	thể	gọi	đó	là	tư	tưởng	khoa	học	được	-
trở	thành	một	sự	thật	kinh	tế	quan	trọng."

"Giáo	sư"	Roscher,	người	bị	ông	Đuy-rinh	rất	khinh	miệt,	quả
thật	 đã	 từng	 vạch	 ra	 cái	 "giới	 hạn"	 đó,	 nhờ	 đó	mà	 tư	 tưởng	 phân
công	 lao	 động	 lần	 đầu	 tiên	 trở	 thành	một	 tư	 tưởng	 "khoa	 học",	 và
chính	vì	thế	mà	ông	ta	gọi	một	cách	rõ	ràng	Adam	Smith	là	người	đã
phát	hiện	ra	quy	luật	phân	công	lao	động.	Trong	một	xã	hội	mà	sản
xuất	hàng	hoá	là	phương	thức	sản	xuất	thống	trị,	thì	"thị	trường"	-	để
nói	 theo	cách	của	ông	Đuy-rinh,	dù	chỉ	 là	một	 lần	 thôi,	 là	một	 "giới
hạn"	 rất	quen	 thuộc	đối	với	 "giới	kinh	doanh".	Nhưng	phải	có	cái	gì
hơn	cả	"cái	kiến	thức	và	tư	bản	năng	thủ	cựu"	thì	mới	thấy	được	rằng
không	 phải	 thị	 trường	 tạo	 ra	 sự	 phân	 công	 lao	 động	 tư	 bản	 chủ
nghĩa,	mà	ngược	lại,	chính	sự	phân	giải	của	những	mối	liên	hệ	xã	hội
trước	kia	và	sự	phân	công	lao	động	do	sự	phân	giải	đó	đẻ	ra,	đã	tạo
nên	 thị	 trường.	 (Xem	 "Tư	 bản",	 I,	 chương	 XXIV,	 5:	 Sựt	 ạo	 ra	 thị

trường	trong	nước	cho	tư	bản	công	nghiệp)
[77]

.
"Vai	 trò	của	 tiền	 trong	 tất	cả	mọi	 thời	kỳ,	 là	kích	 thích	 tố	chủ

yếu	 và	 đầu	 tiên	 đối	 với	 những	 tư	 tưởng	 kinh	 tế	 (!)	 -	 Nhưng	 một
Aristoteles	đã	biết	gì	về	vai	trò	đó"	Rõ	ràng	là	chẳng	biết	gì	hơn	ngoài
cái	nằm	trong	quan	niệm	nói	rằng	sự	trao	đổi	thông	qua	tiền	đã	tiếp
theo	sau	sự	trao	đổi	tự	nhiên	lúc	ban	đầu."

Nhưng	nếu	"một"	Aristoteles	tự	cho	phép	mình	phát	hiện	ra	hai
hình	thức	lưu	thông	khác	nhau	của	tiền,	một	hình	thức	trong	đó	tiền
chỉ	hoạt	động	với	tư	cách	là	phương	tiện	lưu	thông,	và	một	hình	thức
khác	trong	đó	nó	hoạt	động	với	tư	cách	là	tư	bản	tiền	tệ,

thì	theo	ông	Đuy-rinh,	như	thế	là	Aristoteles	chỉ	biểu	hiện	"một
sự	ác	cảm	có	tính	chất	đạo	đức	mà	thôi".

Còn	nếu	như	"một"	Aristoteles	 thậm	chí	còn	dám	muốn	phân
tích	"vai	trò"	của	tiền	với	tư	cách	là	thước	đo	giá	trị	và	trên	thực	tế	đã
đặt	một	cách	đúng	đắn	vấn	đề	có	ý	nghĩa	rất	quyết	định	đó	đối	với	lý



luận	về	tiền
[78]

,	thì	"một"	Đuy-rinh	lại	thích	lặng	im	không	nói	một	lời
nào	về	hành	động	táo	bạo	không	thể	dung	thứ	đó	-	 lẽ	dĩ	nhiên	là	vì
những	lý	do	bí	mật	rất	xác	đáng.

Kết	 quả	 cuối	 cùng	 là	 :	 trong	 tấm	 gương	 phản	 ánh	 của	 ông
Đuy-rinh	"để	lưu	ý	"	thời	cổ	Hy	lạp	quả	thật	chỉ	có	"những	tư	tưởng
hoàn	 toàn	 tầm	thường"	 (tr.25),	nếu	quả	một	 "sự	ngây	ngô"	như	 thế
(tr.19)	 nói	 chung	 còn	 có	một	 cái	 gì	 giống	 với	 những	 tư	 tưởng,	 tầm
thường	hay	không	tầm	thường.

Chương	ông	Đuy-rinh	viết	về	chủ	nghĩa	trọng	thương,	thì	có	lẽ
tốt	hơn	 là	người	 ta	nên	đọc	ngay	 "nguyên	bản",	nghĩa	 là	đọc	 trong
cuốn	 "Hệ	 thống	 quốc	 gia"	 của	 F.List,	 chương	 29:	 "Hệ	 thống	 công
nghiệp,	bị	trường	phái	đó	gọi	sai	là	hệ	thống	trọng	thương".	Cả	ở	đây
nữa,	ông	Đuy-rinh	cũng	biết	tránh	một	cách	chu	đáo	như	thế	nào	mọi
"vẻ	bề	ngoài	uyên	bác",	đoạn	sau	đây	sẽ	chỉ	cho	ta	thấy	rõ	điều	đó:

Trong	chương	28,	"Những	nhà	kinh	tế	học	Ý	",	List	nói:
"Nước	Ý	đã	đi	trước	tất	cả	các	dân	tộc	cận	đại,	trong	thực	tiễn

cũng	như	trong	lý	luận	kinh	tế	chính	trị"
và	tiếp	đó	ông	ta	còn	nhắc	đến,	với	tư	cách	là	:
"Tác	phẩm	đầu	tiên	ở	Ý,	đặc	biệt	viết	về	kinh	tế	chính	trị,	 tác

phẩm	của	Antonio	Serra	ở	Neapel	nói	về	những	biện	pháp	 tạo	cho
vương	quốc	được	nhiều	vàng	và	bạc	(1613)".

Ông	Đuy-rinh	 tin	ngay	vào	điều	đó	và	vì	vậy	có	 thể	coi	cuốn
"Breve	trattato"	của	Serra

"Như	là	một	dòng	chữ	ghi	 trên	cổng	vào	tiền	sử	hiện	đại	của
khoa	kinh	tế	chính	trị".

Thật	 vậy,	 việc	 ông	 ta	 nghiên	 cứu	 cuốn	 "Breve	 trattato"	 chỉ
đóng	khung	trong	"câu	nói	văn	chương"	ấy	thôi.	Bất	hạnh	thay,	trên
thực	tế,	sự	việc	đã	xảy	ra	khác	hẳn:	năm	1609,	nghĩa	là	4	năm	trước
cuốn	 "Breve	 trattato",	 cuốn	 "A	 Discourse	 of	 Trade",	 v.v..,	 Thomas
Mun	đã	ra	đời.	Ngay	khi	xuất	bản	 lần	 thứ	nhất	cuốn	sách	đó	đã	có
một	ý	nghĩa	đặc	biệt	là	nhằm	chống	lại	hệ	thống	tiền	tệ	lúc	ban	đầu,
hồi	bấy	giờ	còn	được	bảo	vệ	với	 tư	cách	 là	một	 thực	 tiễn	của	Nhà
nước	ở	Anh,	 do	 đó,	 nó	 là	 sự	 tự	 tách	 ra	một	 cách	 tự	 giác	 của	 chủ
nghĩa	trọng	thương	khỏi	cái	hệ	thống	mẹ	của	nó.	Nay	dưới	hình	thức
đầu	tiên	của	nó,	tác	phẩm	đó	đã	được	tái	bản	nhiều	lần	và	đã	có	ảnh
hưởng	 trực	 tiếp	đến	chế	độ	 lập	pháp.	Dưới	hình	 thức	 lần	xuất	bản
năm	1664,	đã	được	tác	giả	soạn	lại	hoàn	toàn	và	chỉ	ra	đời	sau	khi
tác	 giả	 chết:	 "England's	 Treasure",	 v.v..,	 tác	 phẩm	 đó	 vẫn	 là	 cuốn
kinh	thánh	của	chủ	nghĩa	trọng	thương	trong	một	trăm	năm	nữa.	Do
đó,	nếu	chủ	nghĩa	trọng	thương	có	một	tác	phẩm	đánh	dấu	thời	đại,



được	coi	"như	là	một	dòng	chữ	ghi	trên	cổng	vào",	thì	đó	chính	là	tác
phẩm	ấy,	và	đó	là	 lẽ	tại	sao	nó	không	hề	tồn	tại	đối	với	cái	"lịch	sử
tuân	thủ	rất	cẩn	thận	những	quan	hệ	tôn	ti	trật	tự"	của	ông	Đuy-ring.

Về	Petty,	người	sáng	lập	ra	khoa	kinh	tế	chính	trị	cận	đại,	thì
ông	Đuy-rinh	báo	cho	chúng	ta	biết	rằng	Petty	đã	có

"một	cách	suy	nghĩ	khá	nông	nổi",	 tiếp	nữa	 lại	 "không	có	sự
nhận	 thức	về	những	sự	khác	biệt	bên	 trong	và	 tinh	vi	hơn	của	các
khái	niệm"...	 "Một	sự	nhanh	nhẩu,	biết	 rất	nhiều	điều,	nhưng	 rất	dễ
dàng	nhảy	từ	cái	này	sang	cái	kia	mà	chẳng	bắt	rễ	vào	một	tư	tưởng
sâu	xa	nào	cả"...	Ông	 ta	 "suy	 luận	về	kinh	 tế	quốc	dân	còn	 rất	 thô
thiển"	và	"đi	đến	những	điều	ngây	ngô	mà	sự	tương	phản...	đôi	khi	có
thể	làm	trò	vui	cho	một	nhà	tư	tưởng	nghiêm	túc	hơn".

Thật	 là	một	sự	độ	lượng	khó	lòng	đánh	giá	được	hết	khi	ông
Đuy-rinh,	một	nhà	tư	tưởng	sâu	sắc	hơn,	nói	chung	rủ	lòng	lưu	ý	đến
"một	Petty"!	Nhưng	ông	ta	đã	chú	ý	đến	Petty	như	thế	nào?

Những	luận	điểm	về	Petty
"Lao	động	và	thậm	chí	về	thời	gian	lao	động,	coi	đó	là	thước

đo	giá	 trị,	 thì	ở	ông	 ta...	 người	 ta	chỉ	 thấy	những	dấu	vết	 không	 rõ
ràng",	 -	những	 luận	điểm	ấy	chỉ	được	ông	Đuy-rinh	nhắc	đến	 trong
câu	này	thôi,	còn	ngoài	ra	thì	không	ở	đâu	thấy	ông	ta	nhắc	đến	cả.
Những	dấu	vết	không	rõ	ràng	!	Trong	quyển	"Treatise	of	Taxes	and
Contributions"	(xuất	bản	lần	thứ	nhất,	năm	1662)	Petty	đã	phân	tích
đại	lượng	giá	trị	của	hàng	hoá	một	cách	hoàn	toàn	rõ	ràng	và	chính
xác.	Khi	thoạt	tiên	ông	lấy	ví	dụ	về	giá	trị	ngang	nhau	của	kim	loại	quý
và	của	lúa	mì	đòi	hỏi	một	lượng	lao	động	như	nhau,	để	giải	thích	đại
lượng	giá	 trị,	 thì	 ông	đã	nói	 lên	 tiếng	nói	 "lý	 luận"	 đầu	 tiên	 và	 cuối
cùng	về	giá	 trị	của	kim	 loại	quý.	Nhưng	ông	cũng	nói	một	cách	hết
sức	 rõ	 ràng	và	khái	quát	 rằng	giá	 trị	 của	hàng	hoá	được	đo	 lường
bằng	một	lao	động	ngang	nhau	(équal	labour).	Ông	đã	áp	dụng	điều
phát	hiện	của	ông	để	giải	quyết	những	vấn	đề	khác	nhau,	đôi	khi	rất
rối	rắm,	và	ở	một	số	chỗ	-	trong	nhiều	trường	hợp	khác	nhau	và	trong
nhiều	tác	phẩm	khác	nhau	-	ngay	cả	ở	chỗ	ông	không	nhắc	lại	 luận
điểm	chủ	yếu,	ông	cũng	rút	từ	luận	điểm	đó	ra	những	kết	luận	quan
trọng.	Nhưng	ông	đã	nói	ngay	trong	tác	phẩm	đầu	tiên	của	ông:

"Tôi	 khẳng	 định	 rằng	 điều	 đó	 "(việc	 đánh	 giá	 bằng	 lao	 động
ngang	nhau)"	là	cơ	sở	để	san	bằng	và	đo	lường	các	giá	trị;	tuy	nhiên,
trong	tất	cả	những	kiến	trúc	bên	trên	và	trong	việc	áp	dụng	điều	đó
vào	thực	tiễn	thì	tôi	thú	nhận	rằng	có	một	sự	đa	dạng	và	rối	rắm	rất
lớn."

Như	vậy	là	Petty	đã	ý	thức	được	tầm	quan	trọng	của	điều	phát
hiện	của	ông,	cũng	như	sự	khó	khăn	khi	ứng	dụng	nó	một	cách	chi



tiết.	Cho	nên,	ông	cũng	cố	tìm	môt	con	đường	khác	để	thực	hiện	một
số	mục	đích	chi	tiết.

Cụ	 thể	 là	 phải	 tìm	 ra	 một	 quan	 hệ	 bình	 đẳng	 tự	 nhiên	 (a
natural	Par)	giữa	ruộng	đất	và	lao	động,	sao	cho	người	ta	có	thể	biểu
hiện	bất	kỳ	một	giá	trị	nào	"bằng	một	trong	hai	cái	đó,	hay	tốt	hơn	là
bằng	cả	hai	cái	đó".

Ngay	sự	sai	lầm	đó	cũng	là	sai	lầm	thiên	tài.
Về	học	thuyết	giá	 trị	của	Petty,	ông	Đuy-rinh	đã	có	một	nhận

xét	sâu	sắc	như	sau	:
"Nếu	ông	ta	tự	suy	nghĩ	một	cách	sâu	sắc	hơn,	thì	tuyệt	nhiên

không	 thể	nào	chúng	 ta	 lại	còn	 thấy	ở	nhiều	đoạn	khác	những	dấu
vết	của	một	quan	niệm	ngược	lại	mà	ở	trên	chúng	ta	đã	nhắc	đến";

Nghĩa	 là,	những	dấu	vết	mà	"ở	 trên"	không	hề	nhắc	đến,	 trừ
lời	tuyên	bố	nói	rằng	những	"dấu	vết"	ấy	-	"không	rõ	ràng".	Một	thói
rất	đặc	biệt	của	ông	Đuy-rinh	là	"ở	trên"	dùng	một	câu	nói	rỗng	tuếch
để	 ám	 chỉ	 đến	 một	 điều	 gì	 đó,	 đằng	 "sau	 đó"	 làm	 cho	 người	 đọc
tưởng	là	"ở	trên"	mình	đã	được	biết	rõ	điều	căn	bản	rồi,	điều	mà	thực
ra	tác	giả	nói	trên	thường	lẩn	tránh	-	ở	trên	cũng	như	sau	đó.

ở	Adam	Smith,	 chúng	 ta	 không	 chỉ	 thấy	 có	 những	 "dấu	 vết"
"của	những	quan	điểm	ngược	lại"	về	khái	niệm	giá	trị,	và	không	chỉ
thấy	hai	quan	điểm,	mà	 thậm	chí	còn	 thấy	ba,	và	nếu	nói	một	cách
hoàn	toàn	chính	xác	thì	thậm	chí	là	bốn	quan	điểm	ngược	hẳn	nhau
về	giá	 trị,	 chúng	nằm	cạnh	nhau	 và	 xen	 kẽ	 với	 nhau	một	 cách	êm
thấm.	Nhưng	cái	vốn	là	tự	nhiên	đối	với	người	sáng	lập	ra	khoa	kinh
tế	chính	trị,	người	này	nhất	định	phải	mò	mẫm,	thí	nghiệm,	phải	vật
lộn	với	một	đống	tư	tưởng	lộn	xộn	chỉ	mới	thành	hình	thôi,	-	thì	có	thể
lại	là	một	điều	kỳ	lạ	đối	với	một	tác	giả	tổng	kết	kết	quả	những	công
trình	nghiên	cứu	của	hơn	một	 thế	kỷ	rưỡi,	sau	khi	một	phần	những
kết	quả	đó	đã	chuyển	một	phần	từ	sách	vở	vào	ý	thức	chung.	Và	để
đi	từ	việc	lớn	đến	việc	nhỏ:	như	chúng	ta	đã	biết,	chính	ông	Đuy-rinh
cũng	 đưa	 ra	 cho	 chúng	 ta	 chọn	 đến	 năm	 loại	 giá	 trị	 khác	 nhau	 và
cùng	với	chúng	 là	cũng	 từng	ấy	quan	niệm	ngược	nhau.	Cố	nhiên,
"nếu	 ông	 ta	 tự	 suy	 nghĩ	 một	 cách	 sâu	 sắc	 hơn",	 thì	 ông	 chắc	 đã
không	mất	 công	 đến	 như	 thế	 để	 đẩy	 độc	 giả	 của	mình	 đi	 từ	 quan
niệm	hoàn	toàn	rõ	ràng	cuả	Petty	về	giá	trị,	đến	một	sự	mơ	hồ	đến
cực	độ.

Cuốn	 "Quantulumcunque	Concerning	Money"	 của	Petty,	 xuất
bản	năm	1682,	 tức	 là	10	năm	sau	cuốn	"Anatomy	of	 Ireland"	 (cuốn
này	xuất	bản	"lần	đầu	tiên"	vào	năm	1672	chứ	không	phải	vào	năm
1691,	như	ông	Đuy-rinh	đã	chép	 lại	 theo	"những	sách	giáo	khoa	có
tính	chất	cóp	nhặt	được	lưu	hành	rộng	rãi	nhất"),	là	một	tác	phẩm	hết



sức	 hoàn	 chỉnh,	 như	 thể	 là	 được	 đúc	 từ	một	 khối.	Những	 dấu	 vết
cuối	cùng	của	quan	điểm	 trọng	 thương	chủ	nghĩa	mà	người	 ta	gặp
thấy	 trong	các	 tác	phẩm	của	ông,	 thì	ở	đây	đã	hoàn	toàn	biến	mất.
Về	nội	dung	và	về	hình	thức,	đó	là	một	kiệt	tác	nhỏ,	và	chính	vì	vậy
mà	ông	Đuy-rinh	không	một	lần	nào	nhắc	đến	ngay	cả	tên	nó.	Đó	là
điều	hoàn	toàn	đương	nhiên,	vì	đứng	trước	một	nhà	nghiên	cứu	kinh
tế	hết	sức	thiên	tài	và	hết	sức	độc	đáo,	thì	sự	kém	cỏi	khoa	trương
kiểu	thầy	giáo	chỉ	có	thể	làu	bàu	nói	lên	sự	bất	bình	của	nó	mà	thôi,
nó	chỉ	có	thể	bực	mình	vì	thấy	những	tia	sáng	lý	luận	không	diễu	qua
với	hàng	ngũ	chỉnh	tề	như	những	"định	lý"	có	sẵn,	mà	trái	lại,	lại	vọt
ra	tản	mát	từ	việc	đi	sâu	vào	vật	liệu	thực	tiễn	"thô	thiển",	ví	dụ	như
hệ	thống	thuế	khoá	chẳng	hạn.

Ông	Đuy-rinh	đối	xử	với	môn	"số	học	chính	trị",	vulgo	là	môn
thống	kê,	do	Petty	sáng	lập,	cũng	giống	như	ông	ta	đối	xử	với	những
trước	tác	thuần	tuý	kinh	tế	của	Petty.	Một	cái	nhún	vai	giận	dữ	đối	với
tính	chất	kỳ	dị	của	những	phương	pháp	được	Petty	áp	dụng!	Trước
những	 phương	 pháp	 buồn	 cười	mà	một	 trăm	 năm	 sau	 chính	 ngay
Lavoisier	còn	áp	dụng	trong	lĩnh	vực	đó,	trước	cái	khoảng	cách	to	lớn
mà	môn	thống	kê	hiện	nay	còn	phải	vượt	để	đạt	tới	cái	mục	đích	mà
Petty	đã	vạch	ra	cho	nó	trên	những	nét	lớn,	thì	cái	thói	tự	đắc	tự	mãn
tỏ	ra	hơn	người	dó,	hai	 thế	kỷ	post	 festum	lại	 thể	hiện	ra	 là	một	sự
ngu	ngốc	trong	tất	cả	sự	xâu	xa	của	nó.

Những	tư	tưởng	lớn	nhất	của	Petty,	hầu	như	không	thấy	nhắc
đến	trong	"công	trình"	của	ông	Đuy-rinh	-	theo	ông	ta	chỉ	là	những	ý
nghĩa	 không	 có	mạch	 lạc,	 những	 tư	 tưởng	 và	 những	 lời	 tuyên	 bố
ngẫu	nhiên,	mà	chỉ	trong	thời	đại	chúng	ta,	nhờ	những	câu	trích	dẫn
tách	ra	khỏi	văn	cảnh,	người	ta	mới	gán	được	cho	chúng	một	ý	nghĩa
hoàn	toàn	không	phải	vốn	có	của	bản	thân	chúng,	do	đó	chúng	cũng
không	có	tác	dụng	nào	trong	 lịch	sử	thực	tế	của	khoa	kinh	tế	chính
trị,	mà	chỉ	có	tác	dụng	trong	những	cuốn	sách	hiện	nay	ở	dưới	tầm
phê	phán	sâu	xa	đến	tận	gốc	rễ	của	ông	Đuy-rinh	và	dưới	tầm	"viết
lịch	sử	với	 lối	văn	cao	nhã"	của	ông	ta.	Khi	viết	cái	"công	trình"	của
ông	ta,	hình	như	ông	ta	nhằm	một	số	độc	giả	chỉ	biết	nhắm	mắt	 tin
theo	mà	hoàn	toàn	không	dám	đòi	người	ta	phải	đưa	bằng	chứng	sau
khi	đã	khẳng	định.	Chúng	 tôi	sẽ	 trở	 lại	ngay	vấn	đề	này	(khi	nói	về
Licke	 và	 North),	 nhưng	 trước	 hết,	 chúng	 tôi	 phải	 nhân	 tiện	 nói	 về
Boisguillebert	và	Law	một	chút	đã.

Về	Boisguillebert	thì	chúng	ta	hãy	chú	ý	đến	điều	phát	hiện	duy
nhất	của	chính	ông	Đuy-rinh.	Ông	ta	đã	phát	hiện	ra	một	mối	quan	hệ
giữa	Boisguillebert	và	Law	mà	trước	kia	chưa	ai	tìm	ra	được.	Cụ	thể
là	Boisguillebert	cho	rằng	trong	những	chức	năng	tiền	tệ	bình	thường



mà	nó	đảm	nhiệm	trong	lưu	thông	hàng	hoá,	thì	kim	loại	quý	có	thể
thay	 thế	được	bằng	 tiền	 tín	dụng	 (un	morceau	de	papier).	Law,	 trái
lại,	tưởng	rằng	hễ	cứ	"tăng	thêm"	số	lượng	những	"mẩu	giấy"	ấy	lên
là	sẽ	 làm	 tăng	 thêm	sự	giàu	có	của	một	nước.	Từ	đó	ông	Đuy-rinh
kết	luận	rằng:

"Bước	ngoặt	đó	của	Boisguillebert	cũng	đã	ẩn	giấu	một	bước
ngoặt	mới	của	chủ	nghĩa	trọng	thương",

Nói	một	 cách	 khác	 là	 đã	 ẩn	 giấu	 Law	 rồi.	 Điều	 đó	 đã	 được
chứng	minh	một	cách	sáng	tỏ	như	ban	ngày	như	sau:

"Chỉ	cần	gán	cho	"những	mầu	giấy	giản	đơn"	một	vài	trò	giống
như	vai	trò	mà	đáng	lẽ	kim	loại	quý	phải	đảm	nhiệm,	và	như	thế	là	sự
biến	đổi	hình	dáng	của	chủ	nghĩa	 trọng	thương	sẽ	diễn	ra	ngay	 lập
tức.	"

Theo	 cách	 đó,	 người	 ta	 cũng	 có	 thể	 biến	 người	 chú	 thành
người	thím	ngay	lập	tức.	Quả	thật	là	ông	Đuy-rinh	nói	thêm	để	tự	trấn
tĩnh:

"Tuy	nhiên	Boisguillebert	không	có	ý	định	như	vậy".
Nhưng,	quỷ	thật,	 làm	sao	mà	ông	ta	lại	có	thể	có	ý	định	đem

chính	cái	quan	điểm	duy	lý	của	ông	ta	về	vai	trò	tiền	tệ	của	các	kim
loại	quý	mà	thay	bằng	cái	quan	điểm	mê	tín	của	phái	trọng	thương,	-
chỉ	vì	cái	lý	do	nói	là,	theo	ông	ta,	trong	vai	trò	đó	kim	loại	quý	có	thể
thay	bằng	giấy	được?

Nhưng,	ông	Đuy-rinh	nói	tiếp	với	cái	vẻ	nghiêm	trang	đến	buồn
cười	của	ông	ta

"nhưng	ta	cũng	vẫn	có	thể	thú	nhận	rằng,	đây	đó	tác	giả	của
chúng	 ta	cũng	đưa	 ra	được	một	điều	nhận	xét	 thực	sự	xác	đáng	 "
(tr.83).

Còn	về	Law	 thì	ông	Đuy-ring	chỉ	đưa	 ra	được	có	điều	 "nhận
xét	thật	sự	xác	đáng"	này:

"Dễ	hiểu	 là	 cả	Law	nữa	cũng	đã	không	bao	giờ	 loại	 trừ	hẳn
được	cái	cơ	sở	nói	trên	(tức	là	"cơ	sở	kim	loại	quý"),	nhưng	ông	ta	đã
đẩy	việc	phát	hành	tiền	giấy	đến	chỗ	cực	đoan,	nghĩa	là	đến	chỗ	sụp
đổ	của	toàn	bộ	hệ	thống"	(tr.94).

Nhưng	 trên	 thực	 tế,	 những	 con	 bướm	 giấy	 -	 những	 ký	 hiệu
giản	đơn	của	tiền	tệ	-	phải	bay	lượn	trong	công	chúng	không	phải	là
để	"loại	trừ"	cơ	sở	kim	loại	quý,	mà	trái	lại	là	để	quyến	rũ	kim	loại	quý
chạy	từ	túi	của	công	chúng	sang	những	quỹ	đã	trống	rỗng	của	Nhà
nước.

Để	lại	nói	về	Petty	và	vai	trò	nhỏ	bé	mà	ông	Đuy-rinh	đã	dành
cho	Petty	trong	lịch	sử	khoa	kinh	tế,	thì	trước	hết	chúng	ta	hãy	nghe
xem	người	ta	nói	với	chúng	ta	về	những	người	hậu	kế	trực	tiếp	của



Petty	 là	Locke	và	North	ra	 làm	sao.	Cũng	trong	năm	đó,	năm	1691,
cuốn	"Considerations	on	Lowering	of	Interest	and	Raising	of	Money"
của	Locke	và	cuốn	"Discoures	upon	Trade"	của	North,	đã	ra	đời.

"Điều	mà	ông	"	(Locke)"	đã	viết	về	lợi	tức	và	về	tiền	kim	loại,
không	vượt	ra	ngoài	phạm	vi	những	suy	nghĩ	thông	thường	dưới	thời
chủ	 nghĩa	 trọng	 thương,	 nhân	 những	 sự	 biến	 trong	 đời	 sống	 của
quốc	gia"	(tr.	64).

Giờ	đây	người	đọc	bản	"báo	cáo"	này	hẳn	cũng	 thấy	 rõ	như
ban	ngày	là	tại	sao	mà	quyển	"Lowering	of	Interest"	của	Locke	đã	có
được	một	ảnh	hưởng	lớn	đến	như	thế	đối	với	khoa	kinh	tế	chính	trị	ở
Pháp	và	ở	ý	trong	nửa	sau	thế	kỷ	XVIII,	hơn	nữa	lại	ảnh	hưởng	theo
nhiều	hướng.

"Về	vấn	đề	tự	do	định	mức	lợi	tức,	nhiều	nhà	kinh	doanh	cũng
đã	nghĩ	như	thế"	(như	Locke)"	và	cả	sự	tiến	triển	của	tình	hình	cũng
tạo	ra	cái	xu	hướng	coi	những	sự	hạn	chế	lợi	 tức	 là	vô	hiệu.	Trong
thời	 kỳ	 mà	 ông	 Dudley	 North	 có	 thể	 viết	 được	 những	 "Discoures
upon	 Trade"	 của	mình	 theo	 hướng	mậu	 dịch	 tự	 do,	 thì	 ắt	 phải	 có
nhiều	 điều	 dường	như	 lơ	 lửng	 trong	 không	 khí	 khiến	 cho	 người	 ta
thấy	rằng	sự	đối	lập	về	mặt	lý	luận	đối	với	việc	hạn	chế	lợi	tức	chẳng
có	gì	là	phi	thường	cả"	(tr.64).

Vậy	 là	Locke	đã	phải	 lặp	 lại	những	ý	nghĩ	của	một	"nhà	kinh
doanh"	đương	thời	nào	đó,	hay	phải	bắt	 lấy	nhiều	điều	"dường	như
lơ	lửng	trong	không	khí"	ở	thời	ông	để	lý	luận	về	tự	do	định	lợi	tức	và
không	nói	được	một	điều	gì	"phi	thường"	cả!	Nhưng	thực	ra	thì	ngay
từ	năm	1662,	trong	quyển	"Treatise	of	Taxes	and	Contributions"	của
mình,	Petty	đã	đem	lợi	tức,	với	tư	cách	là	tô	của	tiền,	mà	chúng	ta	gọi
là	cho	vay	nặng	lãi	(rent	of	money	which	we	call	usury),	ra	đối	lập	lại
với	tô	ruộng	đất	và	tô	nhà	cửa	(rent	of	land	and	houses),	và	đã	giảng
giải	cho	địa	chủ	là	những	kẻ	cố	nhiên	không	muốn	dùng	luật	pháp	để
duy	trì	tô	ở	mức	thấp	-	dĩ	nhiên	không	phải	là	địa	tô	mà	là	tô	tiền,	-	về
sự	vô	 ích	và	vô	hiệu	của	việc	đưa	ra	 rằng	ngồi	mà	 làm	những	đạo
dân	luật,	thành	văn,	để	chống	lại	đạo	luật	của	tự	nhiên	(the	vanity	and
fruitlessness	of	making	civil	positive	law	against	the	law	of	nature).	Vì
vậy,	 trong	 quyển	 "Quantulumcunque	 [Concerning	 Money]"	 (1962),
ông	tuyên	bố	việc	điều	tiết	lợi	tức	bằng	luật	pháp	thì	cũng	ngây	ngô
chẳng	kém	gì	việc	điều	tiết	xuất	khẩu	kim	loại	quý	hay	thị	giá	hối	đoái.
Cũng	 trong	 tác	phẩm	đó,	ông	đã	nói	 lên	một	quan	điểm	có	ý	nghĩa
quyết	định	dứt	khoát	về	raising	of	money	[1]	(ví	dụ,	mưu	toan	gọi	đồng
nửa	si	linh	của	một	si	linh,	bằng	cách	dùng	một	ôn-xơ	bạc	để	đúc	một
số	si	linh	gấp	đôi).

Còn	về	điểm	sau	cùng	thì	Locke	và	North	hầu	như	chỉ	chép	lại



của	Petty	 thôi.	Nhưng	về	 lợi	 tức	Locke	 lấy	sự	so	sánh	mà	Petty	đã
tiến	 hành	 giữa	 lợi	 tức	 của	 tiền	 với	 địa	 tô	 làm	 điểm	 xuất	 phát	 của
mình;	còn	North	thì	đi	xa	hơn	thế	và	đem	lợi	tức	với	tư	cách	là	tô	của
tư	 bản	 (rent	 of	 stock)	 đối	 lập	 với	 địa	 tô	 và	 đem	 các	 nhà	 tư	 bản
(stocklords)	 đối	 lập	 với	 bọn	 chúa	 đất	 (landlords).	 Nhưng	 trong	 khi
Locke	 chỉ	 tiếp	 thu	một	 cách	hạn	 chế	 vấn	đề	 tự	do	định	 lợi	 tức	mà
Petty	đòi	hỏi,	thì	North	lại	tiếp	thu	một	cách	tuyệt	đối.

Ông	Đuy-rinh	đã	vượt	chính	bản	thân	ông	ta,	khi	ông	ta,	bản
thân	là	một	nhà	trọng	thương	còn	hăng	say	hơn,	theo	ý	nghĩa	là	"tinh
vi	hơn",	gạt	bỏ	những	"Discoures	upon	Trade"	của	Dudley	North	với
lời	nhận	xét	rằng	chúng	được	viết	"theo	hướng	của	thuyết	mậu	dịch
tự	do".	Thật	chẳng	khác	gì	nói	về	Harvey	 rằng	ông	 ta	đã	viết	 "theo
hướng"	 của	 thuyết	 tuần	 hoàn	 của	máu	 vậy.	 Tác	 phẩm	 của	North	 -
không	nói	đến	những	ưu	điểm	khác	của	nó	-	còn	là	một	bản	trình	bày
cổ	điển,	được	viết	với	một	tinh	thần	triệt	để	kiên	định,	về	thuyết	tự	do
mậu	dịch	ngoài	nước	cũng	như	trong	nước,	mà	trong	năm	1691	thì
đó	quả	là	"một	cái	gì	phi	thường"!

Ngoài	ra,	ông	Đuy-rinh	còn	cho	chúng	ta	biết	rằng
North	đã	là	một	"thương	nhân",	hơn	nữa,	 lại	 là	một	kẻ	vô	lại,

rằng	tác	phẩm	của	North	"không	thể	được	hoan	nghênh".
Thật	 chỉ	 còn	 thiếu	 điều	 nói	 rằng	 một	 tác	 phẩm	 như	 thế	 đã

"được	hoan	nghênh"	trong	cái	đám	vô	lại	cầm	cân	nẩy	mực,	vào	thời
kỳ	mà	chế	độ	bảo	hộ	thuế	quan	đã	thắng	 lợi	hoàn	toàn	ở	Anh!	Tuy
vậy,	điều	ấy	cũng	không	ngăn	cản	tác	phẩm	đó	có	một	ảnh	hưởng	lý
luận	ngay	 tức	khắc	của	nó,	ảnh	hưởng	mà	 ta	 có	 thể	 thấy	 trong	cả
một	 loạt	 tác	 phẩm	 kinh	 tế	 ra	 đời	 ở	Anh	 ngay	 sau	 nó,	một	 phần	 là
ngay	trong	thế	kỷ	XVII.

Locke	và	North	đã	cấp	cho	chúng	ta	một	bằng	chứng	nói	 lên
rằng	những	mưu	toan	táo	bạo	đầu	tiên	mà	Petty	đã	thực	hiện	trong
hầu	hết	mọi	lĩnh	vực	của	khoa	kinh	tế	chính	trị	học,	đã	được	những
kẻ	hậu	kế	người	Anh	của	ông	 tiếp	 thu	 từng	điểm	riêng	biệt	và	phát
triển	hơn	nữa.	Kẻ	nào	quan	sát	một	cách	nông	cạn	nhất	cũng	phải
thấy	những	dấu	vết	của	quá	trình	đó	trong	thời	kỳ	từ	1691	đến	năm
1752,	chỉ	riêng	vì	cái	sự	thật	đơn	giản	là	tất	cả	những	tác	phẩm	kinh
tế	ít	nhiều	quan	trọng,	 tích	cực	hay	tiêu	cực,	cũng	đều	xuất	phát	 từ
những	quan	điểm	của	Petty.	Bởi	vậy,	thời	kỳ	đó	đầy	rẫy	những	đầu
óc	độc	đáo,	là	thời	kỳ	quan	trọng	nhất	để	nghiên	cứu	sự	hình	thành
dần	dần	của	khoa	kinh	 tế	chính	 trị.	Buộc	cho	Mác	cái	 tội	không	 thể
tha	 thứ	 được	 là	 trong	 bộ	 "Tư	 bản",	Mác	 đã	 coi	 trọng	 đến	 như	 thế
Petty	và	những	tác	giả	của	thời	kỳ	đó,	-	"lối	viết	sử	theo	lối	văn	cao
nhã"	 đã	 giản	 đơn	 xoá	 toẹt	 nó	 khỏi	 lịch	 sử.	 Từ	 Locke,	 North,



Boisguillebert	và	Law,	nó	chuyển	ngay	sang	phái	 trọng	nông,	 rồi	 lại
xuất	hiện	 trước	ngưỡng	cửa	của	ngôi	đền	 thật	sự	của	khoa	kinh	 tế
chính	trị	-	DAvid	Hume.	Được	phép	ông	Đuy-rinh	chúng	tôi	xin	phục
hồi	lại	thứ	tự	thời	gian,	và	như	vậy	chúng	tôi	đặt	Hume	trước	các	nhà
trọng	nông.

Tập	 "Essay"	 kinh	 tế	 của	 Hume	 xuất	 bản	 năm	 1752.	 Trong
những	 tập	 khái	 luận	 có	 liên	 quan	 với	 nhau	 "of	 Money",	 "of	 the
Balance	of	Trade",	 "of	Commerce".	Hume	đã	đi	 theo	 từng	bước,	và
lắm	 lúc	 theo	 cả	 những	 ý	 kiến	 kỳ	 dị	 nữa,	 của	 Jacob	 Vanderlint	 :
"Money	 answers	 all	 things",	 Luân	 đôn	 1734.	 Dù	 cho	 Vanderlint	 đó
không	hề	được	ông	Đuy-rinh	biết	đến,	nhưng	trong	các	tác	phẩm	kinh
tế	của	các	tác	giả	người	Anh	vào	cuối	thế	kỷ	XVIII,	nghĩa	là	vào	thời
kỳ	sau	Adam	Smith,	người	ta	vẫn	phải	nói	đến	tác	giả	đó.

Giống	như	Vanderlint,	Hume	coi	tiền	chỉ	 là	ký	hiệu	của	giá	trị
thôi;	ông	hầu	như	đã	chép	nguyên	văn	(và	điều	đó	là	quan	trọng,	vì
ông	ta	có	thể	mượn	lý	luận	những	ký	hiệu	giá	trị	trong	nhiều	tác	phẩm
khác)	 của	 Vanderlint	 lời	 giải	 thích	 tại	 sao	 cán	 cân	 thương	 nghiệp
không	thể	lúc	nào	cũng	bất	lợi	hay	lúc	nào	cũng	có	lợi	cho	một	nước
được;	 cũng	 như	Vanderlint,	 ông	 ta	 đề	 xướng	 ra	 thuyết	 thăng	 bằng
cán	 cân	 mậu	 dịch,	 sự	 thăng	 bằng	 này	 được	 xác	 lập	 một	 cách	 tự
nhiên	 tuỳ	 theo	 địa	 vị	 kinh	 tế	 của	 từng	 nước	 riêng	 rẽ;	 cũng	 như
Vanderlint,	 ông	 ta	 tuyên	 truyền	 cho	 chế	 độ	 tự	 do	mậu	 dịch,	 chỉ	 có
điều	là	ít	táo	bạo	và	ít	triệt	để	hơn.	Cùng	với	Vanderlint,	chỉ	có	điều	là
hời	hợt	hơn,	ông	nêu	bật	những	nhu	cầu	với	tư	cách	là	động	lực	của
sản	xuất;	ông	đã	theo	Vanderlint	khi	gán	cho	giấy	bạc	ngân	hàng	và
toàn	 bộ	 các	 chứng	 khoán	 có	 giá	 của	 Nhà	 nước	 một	 ảnh	 hưởng
không	đúng	với	tình	hình	hiện	thực	đối	với	giá	cả	của	hàng	hoá;	cùng
với	 Vanderlint,	 ông	 ta	 phản	 đối	 với	 giá	 cả	 của	 hàng	 hoá;	 cùng	 với
Vanderlint,	ông	ta	phản	đối	tín	dụng;	cũng	như	Vanderlint,	ông	ta	cho
rằng	giá	của	của	hàng	hoá	phụ	thuộc	vào	giá	cả	của	lao	động,	tức	là
phụ	thuộc	vào	tiền	công;	thậm	chí	ông	ta	chép	lại	của	Vanderlint	cả
cái	ý	kiến	kỳ	dị	cho	rằng	việc	tích	trữ	tiền	giữ	giá	cả	hàng	hoá	ở	một
mức	thấp,	v.v..	và	v.v..

Từ	lâu,	ông	Đuy-rinh	đã	rỉ	 tai	chúng	ta	với	cái	vẻ	thần	bí	của
nhà	 tiên	 tri	 về	sự	hiểu	nhầm	của	những	người	khác	đối	với	 lý	 luận
tiền	tệ	của	Hume;	nhất	 là	ông	ta	ám	chỉ	có	tính	chất	đe	doạ	đối	với
Mác	là	người	trong	bộ	"Tư	bản"	đã	vạch	rõ,	ngược	với	những	quy	tắc
của	cảnh	sát,	những	mối	liên	hệ	bí	mật	giữa	Hume	với	Vanderlint	và

với	J.	Massie
[79]

	mà	sau	đây	chúng	tôi	sẽ	còn	nói	đến.
Đây,	sự	hiểu	nhầm	ấy	là	như	sau.	Về	cái	lý	luận,	thực	sực	ủa



Hume	về	tiền,	theo	đó	tiền	chỉ	là	ký	hiệu	của	giá	trị,	và	vì	vậy,	với	mọi
điều	kiện	khác	vẫn	nguyên	như	cũ,	giá	cả	hàng	hoá	giảm	xuống	theo

tỷ	lệ	tăng	của	số	lượng	tiền	đang	lưu	thông	và	tăng	lên
[80]

	theo	tỷ	lệ
giảm	của	số	 tiền	ấy,	 -	 thì	ông	Đuy-rinh,	với	 tất	cả	 lòng	mong	muốn
của	mình,	cũng	chỉ	có	thể	lặp	lại	-	dù	là	với	cái	cách	xán	lạn	riêng	của
ông	ta	-	những	người	tiền	bối	sai	lầm	của	ông	ta	mà	thôi.	Còn	Hume,
sau	 khi	 đã	 đưa	 ra	 cái	 thuyết	 nói	 trên,	 thì	 đã	 tự	 bác	 lại	 mình
(Montesquieu,	cũng	xuất	phát	từ	những	tiền	đề	đó,	cũng	đã	làm	như
vậy)	như	sau:

Tuy	nhiên	"chắc	chắn"	là	từ	khi	phát	hiện	ra	những	mỏ	vàng	và
bạc	ở	Châu	Mỹ	thì	"công	nghiệp	đã	tăng	lên	trong	tất	cả	các	nước	ở
Châu	âu,	trừ	nước	của	những	người	có	các	mỏ	đó",	và	"ngoài	những
nguyên	 nhân	 khác	 ra	 "tình	 hình	 đó"	 cũng	 được	 quyết	 định	 bởi	 sự
tăng	lên	của	vàng	và	bạc".

Ông	ta	giải	thích	hiện	tượng	đó	bằng	cái	tình	hình	là,
"Mặc	dầu	giá	cả	cao	của	hàng	hoá	là	kết	quả	tất	yếu	của	việc

vàng	 và	 bạc	 tăng	 lên,	 tuy	 vậy	 giá	 cả	 vẫn	 không	 tăng	 ngay	 sau	 sự
tăng	 lên	đó,	mà	cần	phải	có	một	 thời	gian	nào	đó,	cho	đến	khi	 tiền
lưu	thông	trong	khắp	nước	và	biểu	hiện	tác	động	của	chúng	trong	tất
cả	mọi	tầng	lớp	dân	chúng".	Trong	thời	kỳ	trung	gian	đó,	tiền	có	một
tác	động	tốt	đến	công	nghiệp	và	thương	nghiệp.

Ở	cuối	đoạn	trình	bày	đó,	Hume	cũng	cho	chúng	ta	biết	tại	sao
điều	đó	lại	diễn	ra	như	thế,	mặc	dầu	ông	cho	biết	một	cách	phiến	diện
hơn	nhiều	vị	tiền	bối	và	nhiều	người	cùng	thời	với	ông:

"Thật	là	dễ	dàng	theo	dõi	sự	vận	động	của	tiền	qua	toàn	thể	xã
hội,	và	lúc	đó	chúng	ta	sẽ	thấy	rằng	trước	hết	nó	phải	kích	thích	tính
cần	cù	của	mỗi	người	trước	khi	làm	tăng	giá	cả	của	lao	động".

Nói	một	cách	khác:	ở	đây	Hume	mô	tả	tác	động	của	một	cuộc
cách	mạng	trong	giá	trị	của	kim	loại	quý,	cụ	thể	là	một	tác	động	của
một	sự	mất	giá,	hay	 -	điều	này	cũng	vậy	 -	ông	mô	 tả	 tác	động	của
một	cuộc	cách	mạng	 trong	chức	năng	 thước	đo	giá	 trị	 của	các	kim
loại	quý.	Từ	đó,	ông	kết	luận	một	cách	đúng	đắn	rằng	sự	mất	giá	đó	-
trong	tình	hình	sự	san	bằng	giá	cả	hàng	hoá	chỉ	diễn	ra	một	cách	dần
dần	-	chỉ	mãi	cuối	cùng	"mới	làm	tăng	giá	cả	của	lao	động"	ở	vulgo	là
tiền	công;	rằng	do	đó,	nó	làm	tăng	lợi	nhuận	của	các	thương	nhân	và
các	nhà	công	nghiệp	trên	lưng	công	nhân	(tuy	nhiên	ông	coi	điều	này
là	hoàn	toàn	tự	nhiên),	và	bằng	cách	đó	nó	"kích	thích	tính	cần	cù".
Nhưng	cái	vấn	đề	thấy	từ	khoa	học:	liệu	việc	nhập	khẩu	kim	loại	quý
tăng	lên	trong	điều	kiện	giá	trị	của	chúng	vẫn	không	thay	đổi,	có	ảnh
hưởng	đến	giá	cả	của	hàng	hoá	không	và	ảnh	hưởng	như	thế	nào	?	-



vấn	đề,	Hume	cũng	không	đặt	 ra	và	ông	 lẫn	 lộn	mọi	 "sự	 tăng	 thêm
kim	 loại	quý"	với	sự	mất	giá	của	chúng.	Do	đó,	Hume	đã	 làm	hoàn
toàn	đúng	như	Mác	đã	trình	bày	("Góp	phần	phê	phán	khoa	kinh	tế

chính	 trị	 ",	 tr.	141
[81]

).	Chúng	 ta	sẽ	còn	 trở	 lại	nói	qua	về	điểm	đó,
nhưng	 trước	hết	chúng	 ta	hãy	nói	đến	khái	 luận	của	Hume	về	 "Lợi
tức"	đã.

Lập	 luận	 của	Hume	 -	 rõ	 ràng	 là	 nhằm	 chống	 lại	 Locke	 -	 nói
rằng	lợi	tức	không	do	khối	tiền	hiện	có	điều	tiết,	mà	là	do	tỷ	suất	lợi
nhuận	 điều	 tiết,	 và	 những	 lời	 giải	 thích	 khác	 của	 ông	 về	 những
nguyên	nhân	quyết	định	mức	cao	hay	mức	thấp	của	lợi	tức,	-	tất	cả
những	điều	đó	đã	được	nói	đến	một	cách	chính	xác	hơn	nhiều	nhưng
ít	hóm	hỉnh	hơn	 trong	một	 tác	phẩm	xuất	bản	năm	1750,	 tức	 là	hai
năm	 trước	 cuốn	 Essay	 của	 Hume:	 "AnEssay	 on	 the	 Governing
Causes	of	the	Natural	Rate	of	Interest,	where	in	the	sentiments	of	Sir.
W.	Petty	and	Mr.	Locke,	on	that	head,	are	considered".Tác	giả	cuốn
sách	đó	là	J.	Massie,	một	tác	giả	hiểu	rộng	về	nhiều	mặt	và	được	rất
nhiều	người	đọc,	điều	này	ta	có	thể	thấy	được	qua	các	sách	báo	Anh
thời	đó.	Cách	giải	 thích	mức	 lợi	 tức	của	Adam	Smith	gần	với	 cách
giải	thích	của	Massie	nhiều	hơn	là	của	Hume.	Cả	hai,	cả	Massie	lẫn
Hume,	đều	không	biết	gì	và	không	nói	gì	về	bản	chất	của	"lợi	nhuận",
cái	đã	đóng	một	vai	trò	trong	học	thuyết	của	cả	hai	tác	giả	đó.

"Nói	chung",	ông	Đuy-rinh	dạy	-	"người	ta	đánh	giá	Hume	phần
lớn	rất	thiên	vị	và	người	ta	đã	gán	cho	ông	ta	những	tư	tưởng	tuyệt
nhiên	không	phải	của	ông	ta	".

Và	bản	 thân	ông	Đuy-rinh	cung	cấp	cho	chúng	 ta	một	 thí	dụ
nổi	bật	về	"cái	cách"	ấy.

Ví	dụ,	quyển	Essay	của	Hume	về	lợi	tức	bắt	đầu	bằng	những
lời	sau	đây:

"Không	có	cái	gì	được	coi	là	một	dấu	hiệu	chắc	chắn	của	trạng
thái	phồn	thịnh	của	một	dân	tộc	hơn	là	một	mức	lợi	suất	thấp,	và	như
thế	 là	 đúng,	mặc	 dầu	 tôi	 tin	 rằng	 nguyên	 nhân	 của	 hiện	 tượng	 đó
khác	ít	nhiều	với	cái	người	ta	vẫn	thường	tưởng.

Như	thế	là	ngay	trong	câu	đầu,	Hume	đã	nêu	quan	điểm	cho
rằng	mức	lợi	xuất	thấp	là	dấu	hiệu	chắc	chắn	nhất	của	tình	hình	phồn
thịnh	của	một	dân	tộc,	coi	đó	là	một	câu	sáo	đã	trở	thành	nhàm	trong
thời	ông.	Và	thật	vậy,	kể	từ	thời	Child	trở	đi,	cái	"tư	tưởng"	ấy	đã	có
cả	một	trăm	năm	để	trở	thành	phổ	biến.	Trái	lại:

"Theo	những	quan	điểm"	(của	Hume)	"về	mức	lợi	tức,	thì	chủ
yếu	cần	phải	nhấn	mạnh	cái	tư	tưởng	cho	rằng	mức	lợi	tức	là	một	cái
phong	vũ	biểu	thật	sự	để	đo	các	trạng	thái"	(trạng	thái	nào?)	"và	mức



lợi	 tức	 thấp	 là	một	dấu	hiệu	hầu	như	chắc	chắn	của	sự	phồn	 thịnh
của	một	dân	tộc"	(tr.130).

Con	"người	thiên	vị"	và	có	thiên	kiến	mà	nói	như	vậy,	là	ai	thế?
Chẳng	phải	ai	khác	hơn	là	ông	Đuy-rinh.

Vả	 lại,	 cái	 điều	 làm	 cho	 nhà	 sử	 học	 phê	 phán	 của	 chúng	 ta
ngạc	nhiên	một	cách	ngây	ngô	là	Hume,	khi	nói	lên	một	số	tư	tưởng
hay,	 "thậm	chí	cũng	không	nói	 rõ	mình	 là	 tác	giả".	Đó	 là	điều	có	 lẽ
không	bao	giờ	xảy	ra	đối	với	ông	Đuy-rinh	cả.

Chúng	ta	đã	thấy	Hume	lẫn	lộn	như	thế	nào	mọi	sự	tăng	thêm
số	lượng	của	kim	loại	quý	với	một	sự	tăng	thêm	kim	loại	quý	có	kèm
theo	một	 sự	mất	 giá,	một	 cuộc	 cách	mạng	ngay	 trong	 chính	giá	 trị
của	 kim	 loại	 quí,	 tức	 là	 trong	 thước	 đo	 giá	 trị	 của	 các	 hàng	 hóa.
Hume	không	thể	tránh	khỏi	lẫn	lộn	như	vậy	được	bởi	vì	ông	ta	không
hề	hiểu	một	tý	gì	về	chức	năng	của	kim	loại	quý	với	tư	cách	là	thước
đo	giá	trị.	Ông	không	thể	hiểu	được	bởi	vì	ông	hoàn	toàn	chẳng	biết
gì	về	bản	thân	giá	trị.	Ngay	cả	từ	này	có	lẽ	cũng	chỉ	xuất	hiện	có	một
lần	trong	những	tác	phẩm	của	ông	thôi,	cụ	thể	là	xuất	hiện	trong	đoạn
ông	 tìm	 cách	 sửa	 chữa	 một	 cách	 không	 thành	 công	 sai	 lầm	 của
Locke	cho	rằng	kim	loại	quý	"chỉ	có	một	giá	trị	giả	tưởng",	và	nói	rằng
những	kim	loại	quý	"có	một	giá	trị	chủ	yếu	là	giả	tưởng".

Về	điểm	này,	không	những	ông	còn	kém	xa	Petty,	mà	còn	kém
xa	cả	nhiều	người	Anh	cùng	thời	với	ông	nữa.	Ông	cũng	bộc	lộ	một
sự	 "lạc	 hậu"	 như	 họ,	 khi	 ông	 tiếp	 tục	 ca	 tụng	 theo	 lối	 cũ	 "thương
nhân"	 như	 là	 đòn	 bẩy	 đầu	 tiên	 của	 sản	 xuất	 -	 một	 quan	 điểm	mà
Petty	đã	từ	bỏ	từ	lâu	rồi.	Về	lời	quả	quyết	của	ông	Đuy-rinh	nói	rằng
trong	các	khái	luận	của	mình,	Hume	đã	bàn	đến	"những	quan	hệ	kinh
tế	 chủ	 yếu",	 thì	 chỉ	 cần	 đối	 chiếu	 với	 tác	 phẩm	 của	 Cantillon	 mà
Adam	Smith	 đã	 trích	 dẫn	 (tác	 phẩm	 này	 cũng	 xuất	 bản	 năm	 1752
như	những	tác	phẩm	của	Hume,	nhưng	nhiều	năm	sau	khi	tác	giả	đã
chết)	cũng	đủ	ngạc	nhiên	về	phạm	vi	chật	hẹp	của	những	tác	phẩm
kinh	tế	của	Hume.	Hume	như	đã	nói,	vẫn	là	người	đáng	kính	ngay	cả
trong	lĩnh	vực	kinh	tế	chính	trị	-	mặc	dầu	cái	môn	bài	mà	ông	Đuy-rinh
gán	cho	ông	ta	là	cái	môn	bài	gì	chăng	nữa,	-	nhưng	trong	lĩnh	vực
mày,	ông	hoàn	toàn	không	phải	 là	một	nhà	nghiên	cứu	độc	đáo,	và
lại	càng	không	phải	là	một	người	đánh	dấu	thời	đại.	Ảnh	hưởng	của
những	 khái	 luận	 của	 ông	 đến	 những	 giới	 có	 học	 thức	 ở	 thời	 ông
không	 phải	 chỉ	 vì	 cách	 trình	 bày	 tuyệt	 vời	 của	 chúng,	mà	 trên	một
mức	độ	còn	lớn	hơn	nhiều	là	vì	chúng	là	một	sự	ca	tụng	tiến	bộ	và
lạc	quan	đối	với	nền	công	nghiệp	và	thương	nghiệp	lúc	đó	đang	hưng
thịnh,	nói	một	cách	khác	 là	ca	 tụng	xã	hội	 tư	bản	chủ	nghĩa	 lúc	đó
đang	 phát	 triển	 nhanh	 chóng	 ở	 Anh,	 vì	 vậy	 mà	 chúng	 phải	 được



"hoan	nghênh"	ở	xã	hội	này.	Ở	đây,	chỉ	cần	nói	qua	cũng	đủ	rõ.	Ai
cũng	 biết	 rằng	 vào	 đúng	 thời	 kỳ	 của	Hume,	 quần	 chúng	 nhân	 dân
Anh	đã	đấu	tranh	quyết	liệt	như	thế	nào	chống	chế	độ	thuế	gián	thu,
mà	Robert	Walpole	nổi	 tiếng	đã	 lợi	dụng	một	cách	có	kế	hoạch	để
giảm	nhẹ	thuế	cho	các	địa	chủ	và	cho	bọn	nhà	giàu	nói	chung.	Trong
cuốn	"Bàn	về	thuế	khóa"	("Of	Taxes")	trong	đó	Hume	luận	chiến	-	mà
không	nêu	đối	 thủ	 -	 chống	Vanderlint,	một	người	 có	uy	 tín	bao	giờ
cũng	lởn	vởn	trước	mắt	ông	ta,	một	kẻ	thù	kịch	liệt	nhất	chống	thuế
gián	thu	và	là	người	đấu	tranh	kiên	quyết	nhất	cho	thuế	ruộng	đất	-
trong	cuốn	đó	có	viết:

"Chúng"	 (thuế	 tiêu	dùng)	 "Phải	 thật	sự	 là	những	 thứ	 thuế	 rất
nặng	 và	 phân	 bố	 rất	 không	 hợp	 lý,	 nếu	 như	 công	 nhân	 không	 thể
đóng	được	 chúng	ngay	 cả	 khi	 họ	 cần	 cù	hơn	 và	 tiết	 kiệm	hơn	mà
không	nâng	cao	giá	cả	lao	động	của	mình".

Người	 ta	 tưởng	 như	 nghe	 chính	 ngay	 bản	 thân	 Robert
Walpole	nói,	nhất	là	nếu	ta	thêm	vào	đó	đoạn	lấy	trong	cuốn	khái	luận
về	 "công	 trái",	 trong	đó	nhân	bàn	đến	sự	khó	khăn	 trong	việc	đánh
thuế	vào	các	chủ	nợ	của	Nhà	nước,	có	nói	như	sau:

"Không	 thể	che	đậy	được	 tình	 trạng	giảm	sút	 trong	 thu	nhập
của	họ	 làm	như	 thế	 là	do	một	 thứ	 thuế	 tiêu	phí	hay	một	quan	 thuế
nào	đó"

Đúng	 như	 người	 ta	 phải	 chờ	 đợi	 điều	 đó	 ở	 một	 người	 xứ
Scotland,	sự	khâm	phục	của	Hume	đối	với	việc	làm	giàu	của	giai	cấp
tư	 sản	 tuyệt	 nhiên	 không	 phải	 chỉ	 trên	 lý	 tưởng.	 Xuất	 thân	 là	 một
người	nghèo,	ông	đã	đi	đến	chỗ	có	được	một	thu	nhập	hàng	năm	rất
lớn	tính	bằng	hàng	ngàn	pao,	-	điều	mà	ông	Đuy-rinh	-	vì	đây	không
nói	đến	Petty	-	biểu	hiện	một	cách	tế	nhị	như	sau:

"Nhờ	có	một	kinh	 tế	 tư	 tốt,	nên	ông	dựa	vào	một	số	phương
tiện	rất	eo	hẹp,	ông	đã	đạt	tới	một	địa	vị	trong	đó	ông	ta	không	cần
phải	viết	để	chiều	lòng	một	ai	cả".

Khi	ông	Đuy-rinh	nói	tiếp	rằng:
"ông	đã	không	hề	nhượng	bộ	một	chút	nào	đối	với	ảnh	hưởng

của	các	đảng	phái,	của	vương	công	hay	của	các	trường	đại	học".
thì	quả	thật	 là	người	 ta	không	biết	rõ	 là	đã	có	bao	giờ	Hume

giao	du	buôn	bán	về	mặt	văn	chương	với	một	"Wagener"	nào	đó	hay

không
[82]

,	nhưng	người	ta	biết	rằng	Hume	đã	là	người	ủng	hộ	không
biết	mệt	mỏi	bọn	quả	đầu	thuộc	Đảng	dân	quyền,	đề	cao	"giáo	hội	và
nhà	nước",	và	ông	ta	đã	nhận	được,	với	tư	cách	là	phần	thưởng	cho
những	công	lao	đó,	lúc	đầu	là	chức	bí	thư	tòa	đại	sứ	ở	Paris,	rồi	sau
đó	 là	một	chức	vụ	vô	cùng	quan	 trọng	hơn	và	có	bổng	 lộc	vô	cùng



hậu	hơn	-	chức	thứ	trưởng.
Ông	già	Schlosser	nói:
"Về	mặt	chính	trị,	Hume	trước	sau	bao	giờ	cũng	là	người	có	xu

hướng	bảo	thủ	và	hết	sức	quân	chủ.	Vì	vậy	mà	những	kẻ	ủng	hộ	giáo
hội	 đang	 thống	 trị	 đã	 không	 buộc	 tội	 là	 tà	 đạo	 như	 đã	 buộc	 tội
Gibbon"

Anh	chàng	bình	dân	"thô	thiển"	Cobbett	nói:
"Cái	 lão	Hume	ích	kỷ	ấy,	nhà	sử	học	giả	ấy"	chửi	bới	những

thày	tu	người	Anh	là	béo	ị,	không	lấy	vợ	và	không	có	gia	đình,	sống
nhờ	của	bố	thí,	"nhưng	chính	hắn	lại	chưa	bao	giờ	có	gia	đình,	có	vợ
con,	và	bản	thân	hắn	là	một	gã	có	thân	hình	rất	đẫy	đà,	được	vỗ	béo
bằng	rất	nhiều	tiền	của	Nhà	nước	mà	chưa	hề	có	một	công	lao	thực
sự	đối	với	Nhà	nước	cả".

Ông	Đuy-rinh	 nói:	 "Trong	 việc	 xử	 sự	 thực	 tiễn	 ngoài	 đời,	 thì
trên	những	nét	căn	bản"	Hume	"vượt	rất	xa	một	người	như	Kant"

Nhưng	tại	sao	trong	cuốn	"Lịch	sử	phê	phán"	người	ta	lại	đánh
giá	quá	mức	Hume	như	vậy?	Chỉ	vì	"nhà	tư	tưởng	nghiêm	túc	và	tế
nhị"	 đó	đã	được	hân	hạnh	đại	 biểu	cho	một	ông	Đuy-rinh	ở	 thế	kỷ
XVIII.	Giống	như	Hume	được	dùng	để	chứng	minh	rằng:

"việc	sáng	lập	ra	cả	một	ngành	khoa	học	(khoa	kinh	tế)	"là	một
hành	động	của	nền	triết	học	sáng	suốt	hơn"

cái	vai	trò	tiên	phong	của	Hume	cũng	vậy,	nó	là	một	đảm	bảo
tốt	nhất	 rằng	 toàn	bộ	ngành	khoa	học	đó	sắp	 tới	đây	sẽ	đạt	 tới	sự
hoàn	 thiện	của	mình	ở	một	con	người	dị	 thường,	biến	 thứ	 triết	học
chỉ	"sáng	suốt	hơn"	thành	một	thứ	triết	học	hiện	thực	hoàn	toàn	xán
lạn,	và	ở	con	người	đó,	cũng	giống	hệt	như	ở	Hume,

"việc	nghiên	cứu	triết	học	hiểu	theo	nghĩa	hẹp	hơn	kết	hợp	với
những	sự	nỗ	 lực	khoa	học	 trong	 lĩnh	vực	"kinh	 tế	quốc	dân...	 -	một
hiện	tượng	từ	trước	tới	nay	chưa	từng	có	trên	miếng	đất	Đức".

Do	 đó,	 chúng	 ta	 thấy	Hume	 -	 vẫn	 là	 người	 đáng	 được	 kính
trọng	với	tư	cách	là	nhà	kinh	tế	học	-	được	thổi	phồng	lên	thành	một
ngôi	sao	kinh	tế	bậc	nhất,	mà	chỉ	có	cái	tính	ghen	tị	cho	đến	nay	vẫn
im	hơi	 lặng	tiếng	một	cách	ngoan	cố	không	nói	gì	đến	những	thành
tích	"có	ý	nghĩa	lãnh	đạo	đối	với	thời	đại"	của	ông	Đuy-rinh	-	chỉ	có
cái	tính	ghen	tỵ	ấy	mới	có	thể,	cho	đến	nay,	làm	ngơ	không	biết	đến
tầm	quan	trọng	của	ngôi	sao	bậc	nhất	ấy.

Như	 mọi	 người	 đều	 biết,	 trong	 "biểu	 kinh	 tế"	 của	 Quesnay,
trường	phái	trọng	nông	đã	để	lại	cho	chúng	ta	một	điều	bí	ẩn	mà	cho
đến	nay	những	nhà	phê	phán	và	những	nhà	nghiên	cứu	lịch	sử	khoa
kinh	 tế	 đã	 hoài	 công	 gặm	 mẻ	 răng	 mà	 vẫn	 không	 sao	 giải	 quyết
được.	 Biểu	 kinh	 tế	 đó,	 lẽ	 ra	 phải	 làm	 sáng	 tỏ	 quan	 niệm	 của	 phái



trọng	nông	về	sản	xuất	và	lưu	thông	toàn	bộ	của	cải	của	một	nước,
nhưng	vẫn	là	khá	khó	hiểu	đối	với	những	thế	hệ	các	nhà	kinh	tế	học
sau	Quesnay.	Ông	Đuy-rinh	cũng	sẽ	soi	sáng	dứt	khoát	cho	chúng	ta
ngay	cả	trong	lĩnh	vực	này	nữa.

"Sự	phản	ánh	kinh	tế	ấy	của	những	quan	hệ	sản	xuất	và	phân
phối	phải	có	ý	nghĩa	ở	bản	thân	Quesnay,	-	ông	ta	nói,	-	điều	đó	chỉ
có	 thể	xác	định	được	nếu	như	"trước	đó,	người	 ta	nghiên	cứu	một
cách	chính	xác	những	khái	niệm	chủ	đạo	đặc	trưng	của	ông	ta".	Vả
lại	 càng	phải	 làm	như	 thê,	vì	 cho	đến	nay,	những	khái	niệm	ấy	chỉ
được	 trình	 bày	một	 "cách	mơ	 hồ	 và	 không	 rõ	 ràng"	 và	 ngay	 cả	 ở
Adam	Smith	người	ta	cũng	không	"thể	nhận	thấy	những	nét	chủ	yếu
của	chúng".

Ông	Đuy-rinh	cũng	sẽ	chấm	dứt	hẳn	lối	"trình	bày	hời	hợt	có
tính	chất	truyền	thống	ấy.	Thế	là	ông	dạy	độc	giả	của	ông	trong	suốt
năm	 trang	 liền,	 trong	 đó	 đủ	mọi	 câu	 nói	 hoa	mỹ,	 những	 sự	 lặp	 lại
thường	xuyên	và	một	sự	lộn	xộn	có	dụng	ý,	có	nhiệm	vụ	che	giấu	cái
sự	thật	tai	hại	là	ông	Đuy-rinh	cũng	hầu	như	không	biết	gì	nhiều	hơn
về	những	"khái	niệm	chủ	đạo"	của	Quesnay	so	với	những	"sách	giáo
khoa	có	tính	chất	cóp	nhặt	được	lưu	hành	rộng	rãi	nhất",	những	sách
mà	 ông	 ta	 không	 ngừng	 khuyên	 độc	 giả	 là	 nên	 tránh.	 "Một	 trong
những	mặt	đáng	nghi	ngờ	nhất"	của	lời	nói	đầu	đó	là	ngay	cả	ở	đây
nữa,	ông	Đuy-rinh	cũng	bắt	đầu	ngửi	quanh	cái	biểu	mà	cho	tới	nay
chúng	ta	chỉ	mới	nghe	nói	đến	tên	thôi,	rồi	sau	đó	lại	miên	man	đi	vào
đủ	mọi	 thứ	"suy	nghĩ"	ví	dụ	như	suy	nghĩ	về	sự	"phân	biệt	giữa	chi
phí	và	kết	quả".	Nếu	quả	là	người	ta	"không	thể	tìm	thấy	sự	phân	biệt
đó	dưới	dạng	hoàn	chỉnh	trong	tư	tưởng	của	Quesnay"	thì	trái	lại	ông
Đuy-rinh	 lại	sẽ	cung	cấp	cho	chúng	 ta	một	mẫu	mực	chói	 lọi	về	sự
phân	biệt	ấy	một	khi	ông	ta	chuyển	cái	"chi	phí"	mở	đầu	dài	dòng	của
ông	 ta	 sang	 cái	 "kết	 quả"	 cụt	 lủn	một	 cách	 lạ	 lùng	 của	mình,	 sang
việc	 giải	 thích	 chính	 ngay	 Biểu	 kinh	 tế.	 Vậy	 giờ	 đây	 chúng	 ta	 hãy
chép	ra	 tất	cả,	 từng	chữ	một,	những	gì	mà	ông	Đuy-rinh	 thấy	đáng
thông	báo	cho	chúng	ta	về	biểu	kinh	tế	của	Quesnay.

Trong	"chi	phí"	ông	Đuy-rinh	nói:
"Đối	với	ông	 ta"	 (Quesnay)	 (thì	một	điều	dĩ	nhiên	 là	người	 ta

phải	coi	và	lý	giải	thu	nhập)	(ông	Đuy-rinh	vừa	nói	đến	sản	phẩm	ròng
xong)	"như	là	một	giá	trị	bằng	tiền...	Ông	ta	liền	gắn	những	điều	suy
nghĩ	của	ông	(!)	với	những	giá	trị	bằng	tiền	được	ông	giả	định	là	kết
quả	của	việc	bán	tất	cả	những	nông	sản	phẩm	khi	chuyển	từ	những
bàn	 tay	 thứ	nhất	 sang.	Ông	 ta	đã	 làm	như	vậy	 (!)	 trong	những	cột
trong	biểu	kinh	 tế	của	ông	với	mấy	 tỷ"	 (nghĩa	 là	những	giá	 trị	bằng
tiền).	Như	vậy	 là	ba	 lần	chúng	ta	được	biết	 rằng	trong	biểu	kinh	 tế,



Quesnay	đã	vận	dụng	những	"giá	trị	bằng	tiền"	của	"những	nông	sản
phẩm",	kể	cả	những	giá	 trị	bằng	 tiền	của	"sản	phẩm	ròng"	hay	"thu
nhập	 ròng".	 Tiếp	 đó,	 chúng	 ta	 đọc	 thấy:	 "Nếu	Quesnay	 đi	 theo	 cái
phương	thức	xem	xét	thật	sự	tự	nhiên,	và	nếu	ông	ta	không	chủ	gạt
sang	một	bên	những	kim	loại	quý	và	số	lượng	tiền	mà	còn	gạt	sang
một	bên	cả	những	giá	trị	bằng	tiền	nữa...	Nhưng	ông	ta	chỉ	tính	toán
bằng	những	tổng	số	giá	trị	và	đã	hình	dung	(!)	trước	rằng	sản	phẩm
ròng	là	một	giá	trị	bằng	tiền."

Vậy	là	lần	thứ	tư,	lần	thứ	năm:	trong	biểu	kinh	tế	chỉ	có	những
giá	trị	bằng	tiền	thôi!

"ông	 ta"	 (Quesnay)	 "đã	 có	 được	 cái	 đó"	 (Sản	 phẩm	 ròng)
"bằng	cách	trừ	đi	những	món	chi	phí	và	chủ	yếu	là"	(một	sự	trình	bày
không	phải	có	 tính	chất	 truyền	thống,	nhưng	do	đó	 lại	càng	hời	hợt
hơn)	"bằng	cách	nghĩ	(!)	đến	cái	giá	trị	thuộc	về	người	địa	chủ	với	tư
cách	là	địa	tô."

Chúng	 ta	 cũng	 vẫn	 chưa	 tiến	 thêm	 được	 một	 bước	 nào;
nhưng	bây	giờ	thì	chúng	ta	sẽ	tiến	lên:

"Mặt	 khác	 những	 sản	 phẩm	 ròng	 giờ	 đây	 cũng"	 -	 mấy	 chữ
"nhưng	giờ	đây	cũng"	này	quả	thật	là	những	hạt	ngọc!	-	"Cũng	bước
vào	lưu	thông	với	tư	cách	là	một	vật	phẩm	tự	nhiên,	và	như	thế	là	nó
trở	thành	một	yếu	tố	dùng	để	nuôi	dưỡng...	cái	giai	cấp	được	gọi	 là
giai	cấp	không	sản	xuất.	ở	đây,	người	ta	có	thể	nhận	thấy	ngay	(!)	sự
lẫn	lộn	nảy	sinh	do	chỗ	trong	trường	hợp	này	thì	giá	trị	bằng	tiền,	còn
trong	trường	hợp	kia	thì	chính	bản	thân	sự	vật	lại	quyết	định	quá	trình
tư	duy."

Nói	 chung,	hình	như	mọi	 lưu	 thông	hàng	hóa	đều	bị	 sự	 "lẫn
lộn"	ấy,	bởi	vì	hàng	hóa	đi	vào	lưu	thông	vừa	với	tư	cách	là	"vật	thể
tự	nhiên",	lại	vừa	với	tư	cách	là	"giá	trị	bằng	tiền".	Nhưng	chúng	ta	cứ
loay	hoay	mãi	trong	cái	vòng	những	"giá	trị	bằng	tiền"	vì

"Quesnay	muốn	tránh	việc	tính	hai	lần	thu	nhập	của	nền	kinh
tế	quốc	dân"

Với	sự	cho	phép	của	ông	Đuy-rinh,	chúng	 ta	hãy	nhận	xét	ở
dưới,	trong	bài	"phân	tích	biểu	kinh	tế"	của	Quesnay,	có	nêu	các	loại
sản	phẩm	khác	nhau	với	tư	cách	là	những	"vật	phẩm	tự	nhiên",	và	ở
trên	trong	chính	ngay	biểu	kinh	tế,	có	nêu	giá	trị	bằng	tiền	của	chúng.
Sau	đó	thậm	chí	Quesnay	còn	nhờ	người	phụ	tá	của	mình	là	Abblé
Baudeau	đưa	chính	ngay	những	vật	phẩm	tự	nhiên	vào	thẳng	trong
biểu,	bên	cạnh	những	giá	trị	bằng	tiền	của	chúng.

Sau	 bấy	 nhiêu	 "chi	 phí"	 thì	 cuối	 cùng	 là	 "kết	 quả".	 Xin	 hãy
nghe	và	hãy	ngạc	nhiên:

"Tuy	nhiên	tính	chất	không	nhất	quán"	(về	vai	trò	mà	Quesnay



đã	gán	cho	địa	chủ)	"hiện	rõ	ngay	lập	tức,	một	khi	người	ta	hỏi	rằng
thế	 thì	 trong	 sự	 tuần	hoàn	 của	nền	 kinh	 tế	 quốc	dân	 thì	 sản	phẩm
ròng	 bị	 chiếm	 hữu	 với	 tư	 cách	 là	 địa	 tô	 sẽ	 ra	 sao.	Ở	 đây	 đối	 với
phương	thức	quan	niệm	của	phái	trọng	nông	và	đối	với	biểu	kinh	tế,
chỉ	có	thể	có	một	sự	lẫn	lộn	và	một	sự	tùy	tiện	đi	đến	chỗ	thần	bí	mà
thôi".

Kết	cục	thì	mọi	sự	đều	tốt.	Như	vậy	là	ông	Đuy-rinh	không	biết
"trong	sự	tuần	hoàn	kinh	tế:	(mà	biểu	kinh	tế	trình	bày)	thì	sản	phẩm
ròng	bị	chiếm	hữu	với	tư	cách	là	địa	tô	sẽ	ra	sao.	Đối	với	ông	ta	biểu
kinh	 tế	 là	việc	"quy	vuông	một	hình	 tròn".	Ông	ta,	 theo	sự	thú	nhận
của	chính	ông	 ta,	không	hiểu	những	điều	sơ	đẳng	của	 thuyết	 trọng
nông.	 Sau	 tất	 cả	 những	 vòng	 đi	 quanh	 đĩa	 cháo	 nóng,	 những	 cây
chuyện	hão,	những	cái	nhẩy	 tứ	 tung,	những	 trò	hề,	những	 tình	 tiết
phụ,	những	đoạn	ngoài	đề,	những	câu	 lắp	 lại	và	những	sự	đảo	 lộn
phải	trái	làm	cho	người	ta	đến	loạn	óc,	sau	tất	cả	những	cái	chỉ	nhằm
chuẩn	bị	cho	chúng	ta	đi	đến	một	sự	giải	thích	đồ	sộ	là	"biểu	kinh	tế
phải	có	ý	nghĩa	ở	bản	thân	Quesnay"	-	sau	tất	cả	những	cái	đó	thì	đi
đến	 kết	 luận:	 ông	 Đuy-rinh	 thú	 nhận	một	 cách	 nhục	 nhã	 rằng	 bản
thân	ông	ta	cũng	chẳng	biết	tý	gì	về	điều	đó	cả.

Một	khi	đã	rũ	sạch	được	điều	bí	ẩn	đau	khổ	đó,	cái	nỗi	 lo	âu
ảm	đạm	đó	của	Horace	-	cái	nỗi	lo	âu	ngồi	sau	lưng	ông	ta	trong	thời
gian	ông	ta	cưỡi	ngựa	đi	khắp	xứ	sở	của	phái	trọng	nông	-	thì	"nhà	tư
tưởng	nghiêm	túc	và	tế	nhị"	của	chúng	ta	 lại	 loa	 lên	một	cách	sảng
khoái	như	sau:

"Những	đường	mà	Quesnay	vạch	qua	vạch	lại	(tất	cả	vẻn	vẹn
chỉ	có	sáu	vạch!)	"trong	biểu	kinh	tế"	-	vả	lại	biểu	này	cũng	khá	đơn
giản(!)	-	của	ông	ta	và	lẽ	ra	phải	trình	bày	sự	lưu	thông	của	sản	phẩm
ròng".	-	những	đường	gạch	đó	làm	cho	chúng	ta	phải	nghi	ngờ	rằng
trong	những	sự	kết	hợp	các	cột	một	cách	lạ	lùng	đó"	liệu	có	một	câu
chuyện	hoang	đường	về	toán	học	xen	vào	hay	không;	chúng	làm	cho
chúng	 ta	nghĩ	 rằng	ông	Quesnay	đang	 làm	cái	công	việc	qui	vuông
thành	tròn,	v.v...

Vì	 theo	 lời	 thú	 nhận	 của	 chính	 ông	 Đuy-rinh	 những	 đường
vạch	đó,	mặc	dầu	tất	cả	tính	chất	đơn	giản	của	chúng,	vẫn	không	thể
hiểu	được	đối	 với	ông	 ta,	nên	ông	 ta	phải	ngờ	vực	chúng	 theo	cái
cách	ưa	thích	của	ông	ta.	Và	giờ	đây	thì	ông	ta	có	thể	bình	tĩnh	giáng
một	đòn	kết	liễu	cuộc	đời	của	cái	biểu	tai	hại	đó:

"Sau	khi	xét	sản	phẩm	ròng	 theo	cái	mặt	đáng	nghi	nhất	ấy"
v.v...

Chính	 lời	 thú	 nhận	 có	 tính	 chất	 bắt	 buộc	 rằng	 ông	 ta	 chẳng
hiểu	gì	về	"vai	trò"	mà	sản	phẩm	ròng	đó	trong	biểu	đó	-	đó	chính	là



cái	mà	 ông	Đuy-rinh	 "gọi	 là	 cái	mặt	 đáng	 nghi	 nhất	 của	 sản	 phẩm
ròng"!	Thật	là	một	sự	hài	hước	của	kẻ	bị	treo	cổ!

Nhưng	để	cho	các	độc	giả	của	chúng	ta	không	bị	ở	trong	tình
trạng	dốt	nát	không	hiểu	biết	một	cách	độc	ác	như	thế	về	biểu	kinh	tế
của	Quesnay,	tình	trạng	mà	những	người	thu	nhận	những	kiến	thức
kinh	tế	của	mình	"đầu	tay"	từ	ông	Đuy-rinh,	nhất	thiết	phải	 lâm	vào,
chúng	tôi	xin	nêu	vắn	tắt	những	điều	sau	đây:

Như	mọi	người	đã	biết,	ở	phái	trọng	nông	xã	hội	chia	làm	ba
giai	cấp:

1.	Giai	cấp	sản	xuất,	nghĩa	là	giai	cấp	hoạt	động	thực	sự	trong
nông	nghiệp	-	những	tá	điền	và	công	nhân	nông	nghiệp;	họ	được	gọi
là	những	người	sản	xuất	bởi	vì	lao	động	của	họ	đem	lại	một	số	dư	là
địa	tô.

2.	Giai	cấp	chiếm	đoạt	số	dư	gồm	địa	chủ	và	những	tôi	tớ	phụ
thuộc	 vào	địa	 chủ,	 vương	 công	 và	nói	 chung	những	 công	 chức	ăn
lương	nhà	nước,	và	cuối	cùng	là	giáo	hội	với	tư	cách	đặc	biệt	của	họ
là	 kẻ	 chiếm	 hữu	 thứ	 thuế	 thập	 phân.	 Để	 cho	 ngắn	 gọn,	 sau	 đây
chúng	ta	sẽ	gọi	giai	cấp	thứ	nhất	"tá	điền"	và	giai	cấp	thứ	hai	là	"địa
chủ";

3.	Giai	 cấp	công	nghiệp	hay	giai	 cấp	không	sinh	sản	 (không
sản	xuất)	 -	không	sản	xuất	vì	 theo	quan	điểm	của	phái	 trọng	nông,
giai	cấp	đó	chỉ	thêm	vào	nguyên	liệu	do	giai	cấp	sản	xuất	cung	cấp
cho	nó	một	số	giá	trị	vừa	đúng	với	giá	trị	nó	tiêu	dùng	dưới	hình	thức
tư	 liệu	sinh	hoạt,	 cũng	do	giai	 cấp	sản	xuất	cung	cấp	cho	nó.	Biểu
kinh	tế	của	Quesnay	phải	nêu	rõ	người	ta	thấy	tổng	sản	phẩm	hàng
năm	của	một	nước	(thực	tế	là	của	nước	Pháp)	lưu	thông	giữa	ba	giai
cấp	đó	và	phục	vụ	cho	tái	sản	xuất	hàng	năm	như	thế	nào.

Giả	thiết	thứ	nhất	trong	Biểu	kinh	tế	là	chế	độ	cho	thuê	ruộng,
và	cùng	với	nó	là	nền	nông	nghiệp	lớn	hiểu	theo	nghĩa	thời	Quesnay
đã	được	thực	hành	một	cách	phổ	biến:	đối	với	ông,	kiểu	mẫu	về	tình
hình	 đó	 là	 Normandie,	 Picardie,	 Ile-de-France	 và	 vài	 tỉnh	 khác	 ở
Pháp.	Do	đó	người	tá	điền	thể	hiện	ra	là	người	thực	sự	chỉ	đạo	nông
nghiệp,	trong	biểu	kinh	tế	thì	người	này	đại	biểu	cho	giai	cấp	sản	xuất
(làm	nghề	nông)	và	 trả	cho	địa	chủ	một	số	 tô	bằngg	 tiền.	Toàn	 thể
những	người	tá	điền	được	coi	là	một	tư	bản	đầu	tư	hay	một	tài	sản	là
10	 tỷ	 li-vre,	 trong	đó	một	phần	năm	 tức	 là	2	 tỷ,	 là	 tư	bản	 lưu	động
hàng	năm	phải	được	thay	thế	-	một	sự	tính	toán	một	lần	nữa	lại	thấy
những	trang	trại	cày	cấy	tốt	nhất	của	các	tỉnh	nói	trên	làm	chuẩn.

Những	giả	thiết	khác	là:	(1)	Để	cho	được	giản	đơn,	giá	cả	lúc
nào	cũng	giả	định	 là	 không	 thay	đổi	 và	 tái	 sản	xuất	 là	 tái	 sản	xuất
giản	đơn;	(2)	mọi	lưu	thông	chỉ	có	trong	nội	bộ	một	giai	cấp	riêng	biệt



đều	bị	gạt	sang	một	bên	và	chỉ	xét	đến	lưu	thông	giữa	giai	cấp	này
với	giai	cấp	kia	thôi	(3)	tất	cả	mọi	việc	mua,	và	do	đó	tất	cả	mọi	việc
bán	giữa	giai	cấp	này	với	giai	cấp	kia,	diễn	ra	trong	năm	kinh	doanh,
đều	được	gộp	 lại	 thành	một	 tổng	 số	 duy	 nhất.	Sau	 cùng,	 người	 ta
nhớ	lại	rằng	trong	thời	của	Quesnay,	ở	Pháp	cũng	như	ít	nhiều	trong
toàn	châu	âu,	công	nghiệp	gia	đình	của	bản	thân	gia	đình	nông	dân
cung	cấp	cho	họ	một	phần	hết	sức	lớn	những	sản	phẩm	cần	thiết	cho
đời	sống	không	thuộc	về	loại	thức	ăn,	và	vì	vậy,	ở	đây	công	nghiệp
gia	 đình	 được	 giả	 định	 là	 một	 vật	 phụ	 thuộc	 dĩ	 nhiên	 của	 nông
nghiệp.

Điểm	xuất	phát	của	biểu	kinh	tế	là	toàn	bộ	thu	hoạch,	là	tổng
sản	phẩm	hàng	năm	của	 toàn	 ruộng	đất,	 vì	 vậy	được	đặt	ngay	 lên
đầu	 biểu,	 hay	 là	 "toàn	 bộ	 tái	 sản	 xuất"	 trong	 nước,	 ở	 đây	 là	 nước
Pháp.	Đại	lượng	giá	trị	của	tổng	sản	phẩm	đó	được	đánh	giá	theo	giá
cả	trung	bình	của	sản	phẩm	của	ruộng	đất	 trong	nước	trong	những
nước	buôn	bán.	Giá	trị	đó	là	năm	tỷ	li-vrơ;	một	số	tiền	mà	theo	những
sự	tính	toán	thống	kê	có	thể	có	thời	bấy	giờ	thì	biểu	hiện	gần	đúng
giá	 trị	 bằng	 tiền	của	 tổng	sản	phẩm	nông	nghiệp	ở	Pháp.	Điều	đó,
chứ	không	phải	cái	gì	khác,	chính	là	 lý	do	tại	sao	trong	biểu	kinh	tế
Quesnay	lại	"vận	dụng	hàng	mấy	tỷ"	cụ	thể	là	năm	tỷ,	chứ	không	phải

năm	đồng	livre	tourois
[83]

.
Vậy	toàn	bộ	tổng	sản	phẩm,	có	giá	trị	là	năm	tỷ	nằm	trong	tay

giai	 cấp	 sản	 xuất,	 nghĩa	 là	 trước	 tiên	 nằm	 trong	 tay	 các	 tá	 điền	 là
những	người	đã	làm	ra	nó	bằng	cách	chi	phí	một	số	tư	bản	lưu	động
hàng	 năm	 là	 hai	 tỷ,	 tương	ứng	 với	một	 tư	 bản	 đầu	 tư	 là	mười	 tỷ.
Những	 sản	 phẩm	 nông	 nghiệp,	 lương	 thực,	 nguyên	 liệu,	 v.v...	 cần
thiết	để	hoàn	lại	số	tư	bản	lưu	động,	nghĩa	là	cũng	cần	thiết	để	nuôi
dưỡng	tất	cả	những	người	trực	tiếp	làm	trong	nông	nghiệp,	được	thu
in	natura[2]	từ	tổng	số	thu	hoạch	và	được	chi	phí	cho	sản	xuất	nông
nghiệp	mới.	Và	 như	đã	 nói,	 người	 ta	 giả	 định	 những	giá	 cả	 không
thay	đổi	và	tái	sản	xuất	giản	đơn	theo	một	quy	mô	nhất	định,	cho	nên
giá	trị	bằng	tiền	của	cái	phần	lấy	trước	vào	tổng	sản	phẩm	là	bằng	2
tỷ	li-vre.	Vậy	là	phần	đó	không	gia	nhập	vào	lưu	thông	chung.	Vì,	như
đã	nhận	xét,	chừng	nào	mà	lưu	thông	chỉ	diễn	ra	trong	giới	hạn	từng
giai	cấp	riêng	biệt,	chứ	không	diễn	ra	giữa	các	giai	cấp	khác	nhau	thì
nó	bị	gạt	ra	khỏi	biểu	kinh	tế.

Sau	khi	đã	lấy	trong	tổng	sản	phẩm	để	hoàn	lại	số	tư	bản	lưu
động	thì	còn	lại	một	số	dư	là	3	tỷ,	trong	số	đó	2	tỷ	là	tư	liệu	sinh	hoạt
và	một	tỷ	là	nguyên	liệu.	Nhưng	số	tô	mà	các	tá	điền	phải	trả	cho	địa
chủ	chỉ	là	hai	phần	ba	tổng	số	đó	thôi,	tức	là	hai	tỷ.	Tại	sao	lại	chỉ	có



hai	 tỷ	đó	 là	được	ghi	vào	cột	 "sản	phẩm	ròng"	hay	 "thu	nhập	 ròng"
sau	đây	chúng	ta	đã	thấy	rõ.

Nhưng	ngoài	"toàn	bộ	tái	sản	xuất"	nông	nghiệp	có	một	giá	trị
là	năm	tỷ	ra,	 trong	đó	ba	tỷ	gia	nhập	 lưu	thông	chung,	 thì	 trước	khi
bắt	đầu	sự	vận	động	được	mô	tả	trên	biểu	kinh	tế,	còn	có	tất	cả	số
"pécule"	của	cả	nước	-	hai	tỷ	tiền	mặt,	nằm	trong	tay	các	tá	điền.	Sự
việc	diễn	ra	với	số	tiền	ấy	như	sau:

Vì	điểm	xuất	phát	của	Biểu	kinh	tế	 là	toàn	bộ	thu	hoạch,	nên
nó	đồng	thời	cũng	là	điểm	kết	thúc	của	một	năm	kinh	tế,	ví	dụ	là	năm
1758	chẳng	hạn,	sau	năm	đó	lại	bắt	đầu	một	năm	kinh	tế	mới.	Trong
năm	kinh	tế	1759,	cái	phần	trong	tổng	sản	phẩm	dành	cho	lưu	thông
được	 phân	 phối	 giữa	 hai	 giai	 cấp	 khác,	 thông	 qua	một	 loạt	 những
việc	trả	tiền,	mua	và	bán	lẻ.	Tuy	nhiên	những	sự	vận	động	liên	tiếp,	lẻ
tẻ	và	dàn	ra	trong	suốt	một	năm	đó	đều	được	cô	đúc	lại	-	như	điều	đó
tất	yếu	phải	xảy	ra	đối	với	biểu	kinh	tế	-	thành	một	vài	hành	vi	này	lại
bao	trùm	ngay	hết	cả	năm.	Như	thế	là	đến	cuối	năm	1758,	số	tiền	mà
giai	cấp	tá	điền	đã	trả	cho	chủ	trong	năm	1757	dưới	hình	thức	tô-	cụ
thể	là	một	số	tiền	hai	tỷ	-	lại	trở	về	tay	giai	cấp	tá	điền	(việc	đó	xảy	ra
như	thế	nào,	chính	biểu	kinh	tế	sẽ	chỉ	cho	ta	thấy)	thành	thử	giai	cấp
tá	 điền,	 lại	 có	 thể	 ném	 nó	 vào	 trong	 lưu	 thông	 trong	 năm	 1759.
Nhưng	vì	số	tiền	đó,	như	Quesnay	đã	nhận	xét,	lại	lớn	hơn	nhiều	so
với	số	tiền	cần	thiết	trong	thực	tế	cho	toàn	bộ	lưu	thông	trong	nước
(nước	Pháp)	trong	đó,	những	việc	trả	tiền	bao	giờ	cũng	chia	nhỏ	ra
và	 được	 thực	 hiện	 nhiều	 lần,	 từng	 phần	một,	 cho	 nên	 hai	 tỷ	 li-vre
nằm	 trong	 tay	 những	 người	 tá	 điền	 đại	 biểu	 cho	 tổng	 số	 tiền	 lưu
thông	trong	nước.

Giai	cấp	địa	chủ	vơ	vét	địa	tô	thoạt	tiên	xuất	hiện	trong	vai	trò
những	kẻ	nhận	các	khoản	tiền	trả,	như	trường	hợp	hiện	nay	đôi	khi
vẫn	còn	 thấy	xẩy	 ra.	Theo	giả	 thiết	 của	Quesnay,	những	người	địa
chủ	theo	đúng	nghĩa	của	từ	đó	chỉ	thu	được	4/7	số	tô	hay	tỷ	đó	thôi,
còn	2/7	 thì	vào	 tay	chính	phủ	và	1/7	vào	 tay	những	người	 thu	 thuế
thập	phân.	Trong	thời	Quesnay,	giáo	hội	là	kẻ	sở	hữu	ruộng	đất	lớn
nhất	nước	Pháp,	và	ngoài	ra	lại	còn	thu	thuế	thập	phân	đánh	vào	tất
cả	những	ruộng	đất	khác.

Số	tư	bản	lưu	động	(avances	annuelles[3])	do	giai	cấp	"không
sản	xuất"	chi	ra	trong	cả	năm	gồm	số	nguyên	vật	liệu	trị	giá	một	tỷ	-
chỉ	gồm	có	nguyên	vật	thôi,	vì	những	công	cụ,	những	máy	móc.	v.v...
thì	được	tính	là	sản	phẩm	của	bản	thân	giai	cấp	ấy.	Còn	những	vai
trò	 nhiều	 vẻ	 mà	 những	 sản	 phẩm	 đó	 đóng	 trong	 sản	 xuất	 công
nghiệp	 của	 giai	 cấp	 đó	 thì	 lại	 không	 liên	 quan	 gì	 đến	 biểu	 kinh	 tế,
cũng	giống	như	lưu	thông	hàng	hóa	và	 lưu	thông	tiền	tệ	chỉ	diễn	ra



trong	giới	hạn	giai	cấp	đó.	Tiền	công	trả	cho	thứ	lao	động	mà	giai	cấp
không	sản	xuất	dùng	để	biến	những	nguyên	vật	liệu	thành	hàng	công
nghiệp	 thì	ngang	với	giá	 trị	những	 tư	 liệu	sinh	hoạt	mà	giai	 cấp	đó
nhận	được	một	phần	là	trực	tiếp	từ	tay	giai	cấp	sản	xuất	và	một	phần
là	gián	 tiếp	 từ	 tay	giai	cấp	sản	xuất	và	một	phần	 là	gián	 tiếp	 từ	 tay
các	địa	chủ.	Mặc	dầu	giai	cấp	đó	phân	giải	thành	những	nhà	tư	bản
và	công	nhân	làm	thuê,	nhưng	theo	quan	niệm	cơ	bản	của	Quesnay
thì	giai	cấp	đó,	với	tư	cách	là	toàn	bộ	một	giai	cấp,	đều	làm	thuê	cho
giai	cấp	sản	xuất	và	địa	chủ.	Toàn	bộ	sản	phẩm	công	nghiệp	và	do
đó,	cả	toàn	bộ	lưu	thông	của	nó,	được	phân	phối	cho	năm	tiếp	theo
sau	vụ	 thu	hoạch,	cũng	đều	được	 tổng	hợp	 thành	một	 tổng	số	duy
nhất.	Chính	vì	vậy	mà	người	ta	đã	giả	định	rằng	lúc	bắt	đầu	sự	vận
động	được	trình	bày	trong	biểu	kinh	tế,	thì	sản	phẩm	hàng	hóa	hàng
năm	của	giai	cấp	không	sản	xuất	hoàn	 toàn	nằm	 trong	 tay	giai	cấp
đó,	tức	là	những	nguyên	vật	liệu	trị	giá	một	tỷ,	đã	được	chuyển	hóa
thành	những	hàng	hóa	trị	giá	hai	tỷ,	trong	đó	một	nửa	là	giá	cả	của
những	tư	liệu	sinh	hoạt	đã	tiêu	dùng	trong	thời	gian	chuyển	hóa	đó.
Ở	đây	người	 ta	có	thể	bắt	bẻ:	nhưng	giai	cấp	không	sản	xuất	cũng
tiêu	dùng	những	sản	phẩm	công	nghiệp	cho	những	nhu	cầu	trong	gia
đình	của	họ	kia	mà;	vậy	thì	những	sản	phẩm	này	nằm	ở	chỗ	nào	nếu
như	tổng	sản	phẩm	của	bản	thân	giai	cấp	đó	được	chuyển	sang	tay
các	giai	cấp	khác	thông	qua	lưu	thông?	Về	điểm	này	chúng	ta	được
trả	lời:	không	những	giai	cấp	không	sản	xuất	tự	mình	tiêu	dùng	một
phần	hàng	hóa	của	nó	ném	vào	trong	lưu	thông	cao	hơn	giá	trị	 thật
sự	 của	 chúng,	 và	 nó	 phải	 làm	 như	 vậy	 vì	 chúng	 ta	 đã	 tính	 những
hàng	hóa	đó	theo	tổng	số	giá	trị	của	sản	xuất	ra	những	hàng	hóa	đó.
Tuy	nhiên	điều	đó	không	hề	làm	thay	đổi	những	điều	quy	định	trong
biểu	kinh	tế,	vì	hai	giai	cấp	kia	chỉ	nhận	được	hàng	công	nghiệp	theo
giá	trị	của	toàn	bộ	việc	sản	xuất	ra	chúng.

Như	 thế	 là	bây	giờ	chúng	 ta	đã	biết	vị	 trí	kinh	 tế	của	ba	giai
cấp	khác	nhau	khi	bắt	đầu	sự	vận	động	mà	biểu	kinh	tế	trình	bày.

Giai	 cấp	 sản	 xuất,	 sau	 khi	 thay	 thế	 số	 tư	 bản	 lưu	 động	 của
mình	bằng	hiện	vật,	vẫn	còn	có	một	 tổng	sản	phẩm	nông	nghiệp	trị
giá	3	tỷ	và	hai	tỷ	tiền	mặt.	Giai	cấp	địa	chủ	chỉ	có	mặt	trong	đó	trước
hết	với	cái	quyền	được	nhận	một	số	tô	là	hai	tỷ	mà	giai	cấp	sản	xuất
phải	trả.	Giai	cấp	không	sản	xuất	có	hai	tỷ	hàng	công	nghiệp.	Một	lưu
thông	chỉ	diễn	ra	giữa	hai	giai	cấp	trong	số	ba	giai	cấp	đó,	được	các
nhà	 trọng	 nông	 gọi	 là	một	 lưu	 thông	 không	 đầy	 đủ,	một	 lưu	 thông
diễn	ra	giữa	cả	ba	giai	cấp	được	gọi	là	một	sự	lưu	thông	đầy	đủ	.

Bây	giờ	 chúng	 ta	 chuyển	 sang	 chính	ngay	biểu	 kinh	 tế.	 Lưu
thông	thứ	nhất	(không	đầy	đủ):	các	tá	điền	trả	cho	địa	chủ	hai	tỷ	bằng



tiền	về	số	tô	thuộc	về	địa	chủ,	mà	không	nhận	được	gì	trở	lại.	Địa	chủ
dùng	1	tỷ	 trong	số	đó	để	mua	tư	 liệu	sinh	hoạt	của	những	người	 tá
điền,	như	thế	là	một	nửa	số	tiền	mà	những	người	tá	điền	đã	chi	ra	để
trả	tô	lại	trở	về	tay	mình.

Trong	cuốn	 "Analyse	du	 tableau	économique"	Quesnay	cũng
không	nói	gì	 thêm	về	nhà	nước	 là	kẻ	thu	hai	phần	bảy	địa	 tô	và	về
giáo	hội	là	kẻ	thu	một	phần	bảy	địa	tô	bởi	vì	vai	trò	xã	hội	đều	được
mọi	người	biết	cả	rồi.	Còn	về	những	địa	chủ	theo	đúng	nghĩa	của	từ
này	thì	ông	nói	rằng	những	chi	phí	của	họ,	trong	đó	có	cả	những	chi
phí	của	tất	cả	những	tôi	tớ	của	họ,	ít	ra	là	phần	lớn	nhất	của	chúng,
đều	là	những	chi	phí	không	sản	xuất,	trừ	một	phần	rất	nhỏ	dùng	để
duy	trì	và	cải	thiện	những	trang	trại	của	họ	và	nâng	cao	việc	canh	tác
chúng".	Nhưng	theo	"pháp	quyền	tự	nhiên"	thì	chức	năng	thật	sự	của
địa	chủ	chính	 là	ở	chỗ	"chăm	 lo	đến	việc	quản	 lý	 tốt	và	đến	những
khoản	chi	để	duy	trì	lãnh	địa	thế	tập	của	họ"	hay	như	sau	đó	người	ta
trình	bày,	là	ở	những	avances	focières,	nghĩa	là	những	chi	phí	dùng
để	chuẩn	bị	đất	đai	và	cung	cấp	cho	các	trang	trại	tất	cả	những	công
cụ	cần	thiết,	điều	này	cho	phép	người	tá	điền	có	thể	dành	toàn	bộ	số
tư	bản	của	mình	hoàn	toàn	cho	việc	trồng	trọt	thực	sự	mà	thôi.

Lưu	thông	thứ	hai	(đầy	đủ).	Với	tỷ	thứ	hai	còn	lại	trong	tay	họ,
địa	chủ	mua	những	hàng	công	nghiệp	ở	giai	cấp	không	sản	xuất,	còn
giai	cấp	này,	với	món	tiền	đã	thu	được	bằng	cách	đó,	lại	mua	những
tư	liệu	sinh	hoạt	ở	các	tá	điền	với	một	tổng	số	cũng	ngang	như	thế,
một	phần	lớn	những	hàng	hóa	này	gồm	những	nông	cụ	và	những	tư
liệu	sản	xuất	lại	trả	lại	cũng	món	tiền	đó	cho	các	tá	điền	khi	mua	một
tỷ	nguyên	liệu	để	thay	thế	số	tư	bản	lưu	động	của	mình.	Như	thế	là
hai	tỷ	bằng	tiền	mà	các	tá	điền	đã	dùng	để	trả	tô	lại	trở	về	tay	họ	và
thế	là	xong	một	quá	trình	vận	động.	Và	như	thế	là	đã	giải	quyết	xong
cái	điều	bí	ẩn	lớn	là:

"Thế	thì	trong	tuần	hoàn	của	kinh	tế,	sản	phẩm	ròng	bị	chiếm
hữu	với	tư	cách	là	địa	tô	sẽ	ra	sao".

Trên	đây,	ngay	từ	đầu	quá	trình,	chúng	ta	đã	thấy	có	một	số
dư	là	3	tỷ	trong	tay	giai	cấp	sản	xuất.	Chỉ	có	hai	tỷ	trong	số	đó	là	đã
được	trả	cho	địa	chủ	với	tư	cách	là	sản	phẩm	ròng,	dưới	hình	thức
địa	tô.	Tỷ	thứ	ba	của	số	dư	đó	là	lợi	tức	trả	cho	tổng	tư	bản	của	các
tá	điền,	tức	là	mười	phần	trăm	cho	mười	tỷ.	Số	lợi	tức	ấy,	họ	không
thu	được	-	xin	nhớ	kỹ	-	từ	lưu	thông	số	lợi	tức	đó	nằm	trong	tay	họ	in
natura;	và	họ	chỉ	thực	hiện	được	chúng	thông	qua	lưu	thông,	nghĩa	là
nhờ	lưu	thông	mà	chúng	thành	những	hàng	công	nghiệp	có	một	giá
trị	tương	đương.

Không	 có	 số	 lợi	 tức	 đó	 thì	 người	 tá	 điền,	 nhân	 vật	 chủ	 yếu



trong	nông	nghiệp,	sẽ	không	ứng	 trước	số	 tư	bản	đầu	 tư	cho	nông
nghiệp.	Ngay	 theo	quan	điểm	đó,	việc	người	 tá	điền	chiếm	hữu	cái
phần	 thu	 thập	 thặng	dư	nông	nghiệp	đại	biểu	cho	 lợi	 tức	 theo	phái
trọng	nông	cũng	đã	là	một	điều	kiện	cần	thiết	của	tái	sản	xuất	giống
như	bản	thân	giai	cấp	tá	điền,	và	vì	vậy	yếu	tố	này	không	thể	tính	vào
trong	phạm	 trù	 "sản	phẩm	ròng"	hay	 "thu	nhập	 ròng"	của	quốc	dân
được,	bởi	vì	đặc	điểm	của	thu	nhập	ròng	chính	là	ở	chỗ	người	ta	có
thể	tiêu	dùng	nó	mà	không	cần	để	ý	đến	những	nhu	cầu	trực	tiếp	của
tái	sản	xuất	 trong	nước.	Nhưng,	theo	Quesnay	thì	phần	lớn	cái	qũy
một	tỷ	đó	được	dùng	vào	những	lần	sửa	chữa	cần	thiết	trong	năm	và
đổi	mới	một	phần	số	vốn	thiết	bị	tiếp	nữa	nó	còn	được	dùng	để	làm
quỹ	dự	trữ	đề	phòng	trường	hợp	tai	nạn	và	cuối	cùng,	ở	chỗ	có	thể
thì	dùng	để	 làm	 tăng	 thêm	 tư	bản	đầu	 tư	và	 tư	bản	 lưu	động	cũng
như	để	cái	thiện	đất	đai	và	mở	rộng	canh	tác.

Dĩ	 nhiên	 toàn	 bộ	 quá	 trình	 thật	 "khá	 đơn	giản".	Người	 ta	 đã
ném	vào	lưu	thông:	các	tá	điền	ném	hai	tỷ	bằng	tiền	để	trả	địa	tô	và	3
tỷ	sản	phẩm,	trong	đó	hai	phần	ba	là	tư	liệu	sinh	hoạt	và	một	phần	ba
là	 nguyên	 liệu;	 giai	 cấp	 không	 sản	 xuất	 ném	 vào	 hai	 tỷ	 sản	 phẩm
công	nghiệp.	trong	số	tư	liệu	sinh	hoạt	trị	giá	hai	tỷ	thì	một	nửa	là	do
địa	chủ	và	 tôi	 tới	của	chúng	 tiêu	dùng,	còn	một	nửa	 thì	do	giai	cấp
không	sản	xuất	tiêu	dùng	với	tư	cách	là	tiền	công	trả	cho	họ.	Những
nguyên	liệu	trị	giá	một	tỷ	thì	thay	thế	cho	tư	bản	lưu	động	của	giai	cấp
không	sản	xuất.	Trong	số	sản	phẩm	công	nghiệp	lưu	thông	trị	giá	là
hai	 tỷ,	 thì	 một	 nửa	 rơi	 vào	 tay	 địa	 chủ,	 còn	một	 nửa	 thì	 thay	 vào
những	 người	 tá	 điền,	 đối	 với	 những	 người	 này	 nửa	 đó	 chỉ	 là	 hình
thức	chuyển	hóa	của	số	lợi	tức	tính	cho	tư	bản	đầu	tư	của	họ,	mà	họ
trực	tiếp	thu	đựoc	từ	tái	sản	xuất	nông	nghiệp.	Còn	số	tiền	mà	người
tá	điền	ném	vào	lưu	thông	khi	trả	địa	tô	thì	lại	trở	về	tay	anh	ta	nhờ
việc	bán	những	sản	phẩm	của	mình	và	như	vậy	nữa	trong	năm	kinh
tế	tiếp	sau.

Bây	giờ	chúng	ta	hãy	chiêm	ngưỡng	sự	trình	bày	có	tính	chất
"thật	sự	phê	phán"	của	ông	Đuy-rinh,	sự	trình	bày	vô	cùng	cao	hơn
cái	"lối	trình	bày	hời	hợt	có	tính	chất	truyền	thống".	Sau	năm	lần	liền
nói	với	chúng	 ta	với	một	vẻ	đầy	bí	mật	về	những	điều	nghi	vấn	khi
thấy	trong	biểu	kinh	tế,	Quesnay	chỉ	vận	dụng	những	giá	trị	bằng	tiền
-	hơn	nữa	điều	này	 lại	 không	đúng	 -	 thì	cuối	cùng	sau	khi	nêu	câu
hỏi:

"Thế	 thì	 trong	sự	 tuần	hoàn	của	kinh	 tế	quốc	dân	sản	phẩm
ròng	bị	chiếm	hữu	với	tư	cách	là	địa	tô	sẽ	ra	sao".	-	ông	ta	đi	đến	cái
kết	luận	nói	rằng	"đối	với	biểu	kinh	tế,	chỉ	có	thẻ	có	một	sự	lẫn	lộn	và
một	sự	tuỳ	tiện	đi	đến	chỗ	thần	bí	mà	thôi".



Chúng	 ta	 đã	 thấy	 rằng	 biểu	 kinh	 tế	 -	một	 bản	 trình	 bày	 vừa
đơn	giản	và	tài	tình	đói	với	thời	đó	về	quá	trình	tái	sản	xuất	hàng	năm
do	lưu	thông	làm	trung	gian	-	đã	trả	lời	rất	đúng	là	cái	sản	phẩm	ròng
đó	sẽ	như	thế	nào	trong	tuần	hoàn	kinh	tế	quốc	dân,	và	như	thế	thì
"sự	thần	bí"	và	"sự	lẫn	lộn	và	tuỳ	tiện"	một	lần	nữa	lại	vẫn	là	tài	sản
riêng	của	một	mình	ông	Đuy-rinh	mà	thôi,	vì	đó	là	"cái	mặt	đáng	ngờ
nhất"	và	cái	"sản	phẩm	ròng"	duy	nhất	của	sự	nghiên	cứu	của	ông	về
thuyết	trọng	nông.

Ông	 Đuy-rinh	 hiểu	 ảnh	 hưởng	 lịch	 sử	 của	 phái	 trọng	 nông
cũng	không	hơn	gì	việc	ông	ta	hiểu	lý	luận	của	họ.

"Với	Turgot"	 -	ông	 ta	dạy	chúng	 ta	 -	 "	 thì	ở	Pháp,	chủ	nghĩa
trọng	nông	đã	đi	đến	chỗ	cáo	chung	về	mặt	 thực	 tiễn	cũng	như	về
mặt	lý	luận".

Nhưng	 nếu	 như	Mirabeau	 với	 những	 quan	 điểm	 kinh	 tế	 của
ông	về	thực	chất	đã	là	một	nhà	trọng	nông,	nếu	như	trong	Quốc	hội
lập	hiến	năm	1789,	ông	là	một	người	có	uy	tín	bậc	nhất	về	mặt	kinh
tế	nếu	như	trong	các	cuộc	cải	cách	kinh	tế,	Quốc	hội	đó	đã	chuyển
một	phần	 lớn	những	nguyên	 lý	 trọng	nông	chủ	nghĩa	 từ	 lý	 luận	vào



thực	tiễn,	cụ	thể	là	Quốc	hội	đó	đã	đánh	một	thứ	thuế	rất	nặng	vào
sản	phẩm	ròng	bị	bọn	chủ	chiếm	"không	có	gì	trả	lại:	nghĩa	là	vào	địa
tô,	nếu	như	thế	thì	-	 tất	cả	những	điều	đó	đều	không	tồn	tại	đối	với
"một"	Đuy-rinh	"nào	đó"

Giống	như	ông	Đuy-ring	đã	dùng	một	nét	gạch	dài	để	xóa	cả
thời	 kỳ	 từ	 1691	 đến	 1752	 để	 gạt	 tất	 cả	 những	 người	 tiền	 bối	 của
Hume	 ra	 -	 ông	 ta	 cũng	 dùng	một	 nét	 gạch	 khác	 để	 gạt	 Sir	 James
Steuart,	người	đã	giữ	một	vị	trí	giữa	Hume	và	Adam	Smith.	Trong	cái
"công	 trình"	của	ông	Đuy-rinh	không	 thấy	nói	 tới	một	 tiếng	nào	đến
toàn	bộ	tác	phẩm	vĩ	đại	của	Steuart,	tác	phẩm	đã	làm	giàu	một	cách
lâu	bền	cho	 lĩnh	vực	kinh	 tế	chính	 trị,	đó	 là	chưa	nói	đến	 tầm	quan
trọng	trong	lịch	sử	của	nó.	Ngược	lại,	ông	ta	đã	tặng	cho	Steuart	một
từ	 lăng	 mạ	 nặng	 nề	 nhất	 trong	 từ	 vựng	 của	 ông	 ta,	 và	 nói	 rằng
Steuart	 là	một	 "giáo	 sư"	 trong	 thời	Adam	Smith.	 Tiếc	 thay,	 sự	 ngờ
vực	đó	là	điều	hoàn	toàn	bịa	đặt.	Thực	ra	Steuart	là	một	địa	chủ	lớn
người	Scotland;	bị	trục	xuất	ra	khỏi	nước	Anh	vì	bị	nghi	là	đã	dự	vào
âm	mưu	lật	đổ	dòng	Steuart,	ông	đã	lợi	dụng	thời	kỳ	dừng	chân	lâu
ngày	trên	lục	địa	và	những	cuộc	du	lịch	ở	đó	để	tìm	hiểu	kỹ	về	tình
hình	kinh	tế	của	các	nước.

Tóm	lại,	theo	cuốn	"lịch	sử	phê	phán"	thì	tất	cả	các	nhà	kinh	tế
trước	đây	chỉ	có	giá	 trị	ở	chỗ	 là	những	học	 thuyết	của	họ	hoặc	giả
được	dùng	làm	"những	mầm	mống"	cho	những	nguyên	lý	cơ	bản	sâu
sắc	hơn,	 "có	ý	nghĩa	chỉ	đạo"	của	ông	Đuy-rinh	hoặc	giả	 là	do	 tính
chất	vô	dụng	của	chúng,	chúng	chỉ	được	dùng	cái	nền	 thật	sự	cho
những	nguyên	lý	cơ	bản	ấy.	Tuy	nhiên,	cả	trong	khoa	kinh	tế	cũng	có
một	 vài	 anh	 hùng	 không	 chỉ	 tạo	 thành	 "những	 mầm	 mống"	 của
nghững	 "nguyên	 lý	 cơ	 bản	 sâu	 sắc	 hơn"	mà	 còn	 tạo	 thành	 những
"định	lý"	từ	đó	-	như	đã	quy	định	trong	triết	học	về	tự	nhiên	-	những
nguyên	lý	cơ	bản	ấy	không	phải	phát	triển	lên	mà	đúng	là	được	"cấu
thành":	cụ	thể	là	List,	một	"đại	lượng	vô	cùng	kiệt	xuất",	người	vì	lợi
ích	 của	 bọn	 chủ	 xưởng	 Đức	 mà	 đã	 thổi	 phồng	 "mạnh	 hơn	 nữa"
những	 học	 thuyết	 trọng	 thương	 chủ	 nghĩa,	 "tinh	 vi	 hơn"	 của	 một
Rerrier	nào	đó	và	của	những	người	khác,	tiếp	nữa	là	Carey	kẻ	đã	bộc
lộ	bản	chất	thẳng	thắn	của	sự	khôn	ngoan	của	mình	như	sau:

"Hệ	 thống	của	Ricardo	 là	hệ	 thống	của	sự	bất	hòa...	Nó	quy
thành	việc	tạo	ra	sự	thù	địch	giữa	các	giai	cấp...	Tác	phẩm	của	ông	là
một	cuốn	sách	chỉ	nam	cho	một	kẻ	mị	dân	muốn	lên	cầm	quyền	bằng
cách	chia	ruộng	đất,	bằng	chiến	tranh	và	cướp	bóc".

Cuối	cùng,	sau	rốt	 là	anh	chàng	hay	gây	rối	rắm	của	London
City	-	tức	Macleod.

Đấy	là	lẽ	tại	sao	mà	những	người	hiện	nay	và	trong	tương	lai



gần	đây	nhất,	muốn	nghiên	cứu	lịch	sử	môn	kinh	tế	chính	trị,	vẫn	sẽ
hành	động	một	 cách	chắc	 chắn	hơn	nhiều,	 nếu	họ	 tìm	hiểu	những
"sản	phẩm	vô	 vị"	 những	 "điều	 tầm	 thường",	 "những	 thứ	 xúp	bố	 thí
loãng	tệch",	những	"sách	giáo	khoa	có	tính	chất	cóp	nhặt	được	 lưu
hành	rộng	rãi	nhất"	hơn	 là	 tin	vào	"cái	cách	viết	sử	theo	 lối	văn	tao
nhã	của	ông	Đuy-rinh".

Cuối	cùng	vậy	 thì	kết	quả	của	sự	phân	tích	của	chúng	ta	đối
với	"hệ	thống"	kinh	tế,	chính	trị	do	chính	ông	Đuy-rinh	"tạo	ra"	là	như
thế	nào?	Kết	quả	duy	nhất	là	:	với	tất	cả	những	từ	rất	kêu	và	những
lời	hứa	hẹn	còn	 lớn	hơn	nữa,	chúng	ta	cũng	bị	đánh	 lừa	như	trong
phần	"triết	học".	Học	thuyết	giá	trị,	cái	"hòn	đá	đó	thử	vàng	dùng	để
thử	sự	vững	chắc	của	các	học	thuyết	kinh	tế"	quy	lại	 là	với	danh	từ
giá	 trị	 ông	Đuy-rinh	hiểu	đó	 là	năm	 thứ	hoàn	 toàn	khác	nhau,	mâu
thuẫn	rõ	 rệt	với	nhau	và	do	đó	 trong	 trường	hợp	 tốt	nhất,	bản	 thân
ông	 ta	 cũng	 chẳng	 biết	 ông	muốn	 cái	 gì	 nữa.	 Những	 "quy	 luật	 tự
nhiên	của	mọi	nền	kinh	tế"	được	thông	báo	một	cách	rất	 long	trọng
như	vậy	lại	hoá	ra	là	những	điều	tầm	thường	loại	tồi	nhất	mà	ai	cũng
biết,	và	 lắm	lúc	thậm	chí	còn	bị	nêu	một	cách	không	đúng	nữa.	Lời
giải	 thích	 duy	 nhất	 đối	 với	 những	 sự	 kiện	 kinh	 tế	mà	 hệ	 thống	 do
chính	ông	ta	tạo	ra	phải	đưa	ra	cho	chúng	ta	là	:	những	sự	kiện	kinh
tế	đó	là	kết	quả	của	"bạo	lực"	-	một	câu	nói	mà	từ	hàng	nghìn	năm
nay	bọn	phi-li-xtanh	ở	tất	cả	các	nước	vẫn	dùng	để	tự	an	ủi	trong	tất
cả	những	rủi	ro	đã	xảy	ra	đối	với	họ	và	với	câu	nói	đó	chúng	ta	cũng
chẳng	biết	được	gì	hơn	trước	cả.	Đáng	lẽ	phải	nghiên	cứu	nguồn	gốc
là	hậu	quả	của	bạo	lực	đó	thì	ông	Đuy-rinh	lại	đòi	chúng	ta	nên	yên
tâm	 một	 cách	 hết	 sức	 biết	 ơn	 chỉ	 với	 cái	 từ	 "bạo	 lực",	 coi	 đó	 là
nguyên	nhân	cuối	cùng	và	sự	giải	thích	dứt	khoát	đối	với	tất	cả	các
hiện	tượng	kinh	tế	bị	buộc	phải	giải	thích	thêm	về	việc	bóc	lột	kiểu	tư
bản	chủ	nghĩa,	hoạt	tiên	ông	ta	trình	bày	sự	bóc	lột	đó	nói	chung	như
là	dựa	trên	việc	đánh	thuế	và	phụ	gia	vào	giá	cả,	về	điểm	này	ông	ta
chép	hoàn	 toàn	 thuyết	 "đánh	 thuế"	 (prelèvement)	của	Proudhon,	để
rồi	sau	đó	ông	ta	giải	thích	thuyết	ấy	nói	riêng	bằng	lý	luận	của	Mác
về	lao	động	thặng	dư,	về	sản	phẩm	thặng	dư	và	giá	trị	thặng	dư.	Thế
là	ông	đã	hoàn	thành	cái	công	việc	điều	hoà	được	một	cách	may	mắn
hai	 loại	quan	điểm	hoàn	toàn	trái	ngược	nhau	bằng	cách	chép	 luôn
ngay	một	hơi	cả	hai	quan	điểm	đó.	Và	giống	như	trong	triết	học,	ông
ta	 đã	 không	 có	 đủ	 chữ	 thô	 tục	 cho	 chính	 ngay	 Hegel	 là	 người	 có
những	tư	tưởng	mà	ông	ta	không	ngừng	cóp	nhặt,	pha	loãng	và	tầm
thường	hoá	đi,	trong	"lịch	sử	phê	phán"	cũng	thế,	việc	vu	khống	Mác
một	 cách	 thậm	 tệ	 chỉ	 dùng	 để	 che	 dấu	 cái	 sự	 thật	 là	 trong	 tất	 cả
những	gì	còn	hợp	lý	đôi	chút	mà	người	ta	thấy	trong	tập	"giáo	trình"



về	tư	bản	và	lao	động,	thì	đó	là	những	cái	cóp	nhặt	của	Mác,	cũng	bị
pha	 loãng	và	 tầm	 thường	hoá	đi	như	vậy	 "giáo	 trình"	đã	đặt	người
"địa	chủ	lớn"	vào	bước	đầu	của	lịch	sử	của	các	dân	tộc	văn	minh	và
không	biết	một	tí	gì	về	chế	độ	công	hữu	ruộng	đất	của	các	cộng	đồng
thị	tộc	và	cộng	đồng	nông	thôn,	chế	độ	này	trên	thực	tế	là	điểm	xuất
phát	của	toàn	bộ	lịch	sử,	-	sự	ngu	dốt	ngày	nay	hầu	như	không	thể
hình	dung	được	đó	lại	còn	kém	sự	ngu	dốt	trong	"lịch	sử	phê	phán"	là
sự	ngu	 dốt	 đã	 tự	 hào	 không	 ít	 rằng	 nó	 đã	 có	 "một	 chiều	 rộng	 bao
quát	của	tầm	mắt	lịch	sử"	và	đã	được	chúng	ta	đưa	ra	một	vài	ví	dụ
kinh	khủng	để	chứng	minh.	Tóm	lại;	Thoạt	tiên	là	một	"chi	phí"	khổng
lồ	về	sự	tự	ca	ngợi	mình	về	sự	quảng	cáo	rùm	beng	kiểu	bán	thuốc
rong	ở	chợ	về	những	lời	hứa	hẹn	ngày	càng	nhiều,	rồi	sau	đó,	"kết
quả"	là	con	số	không...
	



Phần	III:	Chủ	nghĩa	xã	hội

		



I-	Lịch	sử

	 Trong	"Lời	mở	đầu"[1A],	chúng	ta	đã	thấy	những	nhà	triết	học
Pháp	thế	kỷ	XVIII,	tức	là	những	người	chuẩn	bị	cho	cuộc	cách	mạng,
đã	kêu	gọi	đến	lý	tính	với	tư	cách	là	vị	quan	toà	duy	nhất	xét	xử	tất	cả
những	cái	hiện	 tồn	như	 thế	nào.	Họ	đòi	hỏi	phải	dựng	 lên	một	nhà
nước	 hợp	 lý	 tính,	 một	 xã	 hội	 hợp	 lý	 tính;	 đòi	 phải	 loại	 bỏ	 không
thương	xót	tất	cả	những	gì	trái	với	lý	tính	vĩnh	cửu.	Chúng	ta	cũng	đã
thấy	rằng	lý	tính	vĩnh	cửu	trên	thực	tế	chẳng	qua	chỉ	là	lý	trí	được	lý
tưởng	hoá	của	người	thị	dân	trung	sản	lúc	ấy	đang	phát	triển	thành
nhà	tư	sản.	Nhưng	khi	cách	mạng	Pháp	đã	thực	hiện	xã	hội	hợp	 lý
tính	ấy,	dầu	có	hợp	lý	như	thế	nào	chăng	nữa	so	với	trạng	thái	cũ,	thì
cũng	 vẫn	hoàn	 toàn	 không	phải	 là	 tuyệt	 đối	 hợp	 lý	 tính.	Nhà	nước
hợp	lý	tính	đã	phá	sản	hoàn	toàn.	Khế	ước	xã	hội	của	Rousseau	đã
được	thực	hiện	trong	thời	kỳ	khủng	bố	mà	giai	cấp	tư	sản,	không	tin
vào	năng	 lực	chính	 trị	của	chính	mình	nữa,	đã	 tìm	cách	 thoát	khỏi,
lúc	đầu	 là	 trong	sự	ăn	hối	 lộ	 của	Viện	chấp	chính,	 và	cuối	 cùng	 là

trong	sự	che	chở	của	chế	độ	độc	 tài	Napoléon	
[84]

.	Hoà	bình	vĩnh
cửu	mà	người	 ta	hứa	hẹn	đã	biến	 thành	một	cuộc	chiến	 tranh	xâm
lược	 không	 ngừng.	 Số	 phận	 của	 chế	 độ	 xã	 hội	 hợp	 lý	 tính	 cũng
không	may	mắn	gì	hơn.	Sự	đối	lập	giữa	người	giàu	và	người	nghèo,
đáng	 lẽ	được	giải	quyết	 trong	đời	sống	hạnh	phúc	phổ	biến,	 lại	 trở
nên	 sâu	 sắc	 hơn	 do	 xoá	 bỏ	 những	 đặc	 quyền	 phường	 hội	 và	 đặc
quyền	khác,	được	dùng	làm	cái	cầu	để	vượt	qua	sự	đối	lập	ấy,	và	do
xoá	bỏ	những	tổ	chức	từ	thiện	của	giáo	hội	đã	từng	làm	dịu	chút	ít	sự
đối	lập	ấy;	sự	phát	triển	nhanh	chóng	của	công	nghiệp	trên	cơ	sở	tư
bản	chủ	nghĩa	đã	nâng	sự	nghèo	khổ	và	khốn	cùng	của	quần	chúng
lao	động	thành	một	điều	kiện	sống	còn	của	xã	hội.	Con	số	tội	phạm
mỗi	 năm	một	 tăng.	 Nếu	 những	 tệ	 nạn	 phong	 kiến,	 trước	 kia	 được
trưng	ra	dưới	ánh	sáng	ban	ngày	một	cách	vô	sỉ,	bây	giờ	tuy	chưa	bị
thủ	tiêu	nhưng	vẫn	bị	đẩy	xuống	hàng	thứ	yếu,	 thì	những	tệ	nạn	tư
sản,	trước	kia	được	thực	hành	một	cách	bí	ẩn,	bây	giờ	lại	càng	nẩy
nở	dồi	dào	hơn.	Thương	nghiệp	ngày	càng	trở	thành	sự	lừa	đảo.	Sự
"bác	ái",	được	tuyên	bố	là	phương	châm	của	cách	mạng,	được	thực
hiện	trong	sự	hoạnh	hoẹ	và	trong	sự	ganh	tị,	do	cạnh	tranh	sinh	ra.
Hối	lộ	thay	cho	áp	bức	bằng	bạo	lực;	tiền	thay	lưỡi	kiếm	để	làm	đòn
bẩy	đầu	tiên	của	quyền	lực	xã	hội.	Quyền	hưởng	đêm	đầu	tiên	từ	tay
lãnh	chúa	phong	kiến	được	chuyển	qua	tay	người	chủ	xưởng	tư	sản.

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_26.htm#n1af


Nạn	mãi	dâm	 tăng	 lên	đến	những	quy	mô	chưa	 từng	có.	Bản	 thân
hôn	nhân,	cũng	như	trước	kia,	vẫn	là	hình	thức	mãi	dâm	được	pháp
luật	thừa	nhận,	là	chiếc	bình	phong	chính	thức	cho	nạn	mãi	dâm,	hơn
nữa	nó	còn	được	bổ	sung	thêm	bằng	vô	số	những	vụ	ngoại	tình.	Tóm
lại,	so	với	những	lời	hứa	hẹn	hoa	mỹ	của	các	nhà	khai	sáng	Pháp	thì
những	 thiết	 chế	 xã	 hội	 và	 chính	 trị	 do	 "thắng	 lợi	 của	 lý	 tính"	 dựng
nên,	chỉ	 là	một	bức	biếm	hoạ	làm	cho	người	ta	thất	vọng	chua	cay.
Chỉ	còn	thiếu	những	người	để	xác	nhận	sự	thất	vọng	ấy,	và	những
người	 ấy	 đã	 xuất	 hiện	 vào	 buổi	 giao	 thời	 của	 thế	 kỷ.	 Năm	 1802,
"Những	bức	 thư	 từ	Giơ-ne-vơ"	 của	Saint	Simon	 ra	 đời;	 năm	1808,
xuất	hiện	 tác	phẩm	đầu	 tiên	của	Fourier,	mặc	dù	cơ	sở	 lý	 luận	của
ông	đã	có	từ	năm	1799;	và	ngày	1	tháng	giêng	1800,	Robert	Owen

nắm	lấy	việc	quản	lý	xưởng	New	Lanark	
[85]

.
Nhưng	lúc	bấy	giờ,	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	và

cùng	với	nó	là	sự	đối	lập	giữa	giai	cấp	tư	sản	và	giai	cấp	vô	sản,	còn
chưa	phát	triển	mấy.	Đại	công	nghiệp,	vừa	mới	xuất	hiện	ở	Anh,	thì	ở
Pháp	còn	chưa	có.	Nhưng	chỉ	có	đại	công	nghiệp	mới	phát	triển,	một
mặt	những	sự	xung	đột	khiến	cho	một	cuộc	cách	mạng	trong	phương
thức	sản	xuất	trở	thành	một	sự	cần	thiết	cấp	bách,	những	cuộc	xung
đột	 không	 chỉ	 giữa	những	giai	 cấp	do	 đại	 công	nghiệp	 sinh	 ra,	mà
còn	giữa	những	 lực	 lượng	sản	xuất	và	phương	thức	 trao	đổi	do	nó
tạo	ra	nữa	-	và	mặt	khác,	đại	công	nghiệp	ấy,	thông	qua	sự	phát	triển
lớn	 lao	 của	 chính	 những	 lực	 lượng	 sản	 xuất	 ấy,	 cũng	 cung	 cấp
những	phương	tiện	để	giải	quyết	những	sự	xung	đột	đó.	Do	đó,	nếu
vào	khoảng	1800,	những	sự	xung	đột	sinh	ra	từ	chế	độ	xã	hội	mới	chỉ
mới	bắt	đầu,	thì	dĩ	nhiên	là	những	phương	tiện	để	giải	quyết	những
xung	đột	ấy	lại	càng	ít	phát	triển	hơn	nữa.	Nếu	trong	thời	kỳ	khủng	bố
quần	chúng	không	có	của	ở	Pa-ri	đã	có	thể	giành	được	quyền	thống
trị	trong	chốc	lát,	thì	với	điều	đó	hoặc	chỉ	chứng	minh	rằng	sự	thống
trị	ấy	quyết	không	thể	tồn	tại	được	trong	điều	kiện	 lúc	bấy	giờ.	Giai
cấp	vô	sản	chỉ	vừa	mới	tách	ra	khỏi	khối	quần	chúng	không	có	của
với	tư	cách	là	mầm	mống	cuả	một	giai	cấp	mới,	còn	hoàn	toàn	chưa
có	khả	năng	hành	động	độc	lập	về	mặt	chính	trị,	thì	chỉ	biểu	hiện	ra	là
một	đẳng	cấp	bị	áp	bức,	đau	khổ,	một	tầng	lớp	mà	trong	trường	hợp
tốt	nhất	-	do	nó	không	thể	tự	mình	giúp	đỡ	cho	mình	-	cũng	chỉ	có	thể
nhờ	vào	sự	giúp	đỡ	từ	bên	ngoài,	từ	trên	xuống	mà	thôi.

Hoàn	 cảnh	 lịch	 sử	 ấy	 cũng	 đã	 quyết	 định	 quan	 điểm	 của
những	người	sáng	tạo	ra	chủ	nghĩa	xã	hội.	Tương	ứng	với	một	trạng
thái	 chưa	 trưởng	 thành	 của	 nền	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa,	 với
những	quan	hệ	giai	 cấp	chưa	 trưởng	 thành,	 là	những	 lý	 luận	chưa



trưởng	thành.	Giải	pháp	cho	những	nhiệm	vụ	xã	hội	còn	ẩn	dấu	trong
những	quan	hệ	kinh	tế	chưa	phát	triển,	phải	được	sản	sinh	ra	từ	đầu
óc	 con	 người.	 Xã	 hội	 chỉ	 bộc	 lộ	 toàn	 những	 khuyết	 điểm;	 loại	 trừ
những	khuyết	điểm	ấy	là	nhiệm	vụ	của	lý	tính	đang	tư	duy.	Vấn	đề	là
phải	phát	minh	ra	một	hệ	thống	trật	tự	xã	hội	mới,	hoàn	thiện	hơn,	và
áp	 đặt	 hệ	 thống	 đó	 từ	 bên	 ngoài	 vào	 cho	 xã	 hội,	 bằng	 việc	 tuyên
truyền	 và	 nếu	 có	 thể	 được	 thì	 bằng	 những	 thí	 nghiệm	 kiểu	 mẫu.
Những	hệ	thống	xã	hội	mới	ấy	ngay	từ	đầu	đã	không	tránh	khỏi	biến
thành	những	điều	không	 tưởng	và	nó	càng	được	đề	xuất	một	cách
chi	tiết	bao	nhiêu	thì	nó	càng	phải	rơi	vào	lĩnh	vực	ảo	tưởng	thuần	tuý
bấy	nhiêu.

Một	 khi	 xác	 định	 như	 thế	 rồi	 thì	 chúng	 ta	 sẽ	 không	dừng	 lại
thêm	một	giấy	phút	nào	nữa	ở	mặt	ấy	của	vấn	đề	hiện	nay	đã	hoàn
toàn	thuộc	về	dĩ	vãng.	Chúng	ta	có	thể	để	cho	những	chủ	hiệu	văn
chương	và	là	Đuy-rinh	đào	xới	một	cách	trang	trọng	những	ảo	tưởng
ngày	nay	có	vẻ	chỉ	đáng	buồn	cười	ấy,	và	tự	hào	về	sự	hơn	hẳn	của
phương	thức	tư	duy	tỉnh	táo	của	họ	so	với	một	sự	"cuồng	loạn"	như
thế.	Chúng	 ta	 lấy	 làm	vui	 sướng	về	những	mầm	 tư	 tưởng	 thiên	 tài
hoặc	 những	 tư	 tưởng	 thiên	 tài	 đang	 nhú	 lên	 khắp	 nơi	 dưới	 cái	 vỏ
hoang	đường	ấy,	những	tư	tưởng	mà	bọn	phi-li-xtanh	ấy	không	thấy
được.

Ngay	trong	tập	Những	bức	thư	từ	Giơ-ne-vơ	của	mình	Saint-
Simon	đã	đề	ra	nguyên	tắc:

"Mọi	người	đều	phải	lao	động"
Cũng	trong	tác	phẩm	ấy,	ông	đã	chỉ	ra	những	sự	thống	trị	của

thời	kỳ	khủng	bố	là	sự	thống	trị	của	quần	chúng	không	có	của.	Ông
nói	với	họ:

"Các	anh	hãy	xem",	-	ông	ta	kêu	lên	khi	nói	với	họ,	-	"cái	gì	đã
xảy	ra	ở	Pháp	khi	các	đồng	chí	của	các	anh	thống	trị	ở	đó;	họ	đã	tạo
ra	nạn	đói".

Nhưng	 năm	 1802,	 hiểu	 được	 rằng	 cách	 mạng	 Pháp	 là	 một
cuộc	 đấu	 tranh	 giai	 cấp	 giữa	 giai	 cấp	 quý	 tộc,	 giai	 cấp	 tư	 sản	 và
những	người	không	có	của,	thì	đó	là	một	phát	hiện	hết	sức	thiên	tài.
Năm	 1816,	 Saint-Simon	 tuyên	 bố	 rằng	 chính	 trị	 sẽ	 bị	 kinh	 tế	 hoàn

toàn	nuốt	hết	
[86]

.	Nếu	ở	đây	nhận	thức	cho	rằng	tình	hình	kinh	tế	là
cơ	sở	của	các	 thiết	 chế	chính	 trị,	 chỉ	mới	bộc	 lộ	 ra	dưới	hình	 thức
mầm	mống,	thì	trái	lại,	tư	tưởng	cho	rằng	việc	quản	lý	người	về	chính
trị	phải	biến	thành	việc	quản	lý	vật	và	thành	việc	chỉ	đạo	quá	trình	sản
xuất,	nghĩa	là	tư	tưởng	"xoá	bỏ	nhà	nước"	mà	gần	đây	người	ta	đã
làm	ầm	 ĩ	 rất	 nhiều,	 -	 tư	 tưởng	ấy	đã	được	nêu	 lên	một	 cách	hoàn



toàn	rõ	rệt.	Năm	1814,	ngay	sau	khi	quân	Đồng	minh	tiến	vào	Pa-ri
[87]

	và	sau	đó,	năm	1815	trong	cuộc	chiến	tranh	một	trăm	ngày	
[88]

,
cũng	với	một	sự	hơn	hẳn	như	thế	so	với	những	người	đương	 thời,
Saint-Simon	đã	tuyên	bố	rằng	sự	liên	minh	giữa	Pháp	và	Anh,	và	tiếp
đó	là	giữa	hai	nước	này	với	Đức,	 là	bảo	đảm	duy	nhất	cho	sự	phát

triển	thắng	lợi	và	sự	phồn	thịnh	ở	châu	Âu	
[89]

.	Năm	1815	mà	tuyên
truyền	 cho	 người	 Pháp	 liên	 minh	 với	 những	 kẻ	 chiến	 thắng	 ở
Waterloo	thì	dầu	sao	cũng	phải	có	lòng	dũng	cảm	hơn	ít	nhiều,	so	với
việc	tuyên	bố	một	cuộc	chiến	tranh	vu	khống	với	các	vị	giáo	sư	Đức.

Nếu	như	ở	Saint-Simon,	chúng	 ta	 thấy	có	một	 tầm	mắt	 thiên
tài,	 do	 đó	 quan	 điểm	 của	 ông	 chứa	 đựng	mầm	mống	 của	 hầu	 hết
những	tư	tưởng	chưa	thật	 là	những	tư	tưởng	kinh	tế	của	những	xã
hội	chủ	nghĩa	sau	này,	thì	ở	Fourier	chúng	ta	lại	thấy	có	một	sự	phê
phán	đối	với	chế	độ	xã	hội	đương	thời	với	một	sự	hóm	hỉnh	thật	sự
của	người	Pháp,	nhưng	không	vì	thế	mà	kém	phần	sâu	sắc.	Fourier
tóm	lấy	lời	nói	của	giai	cấp	tư	sản,	của	bọn	tiên	tri	hưng	phấn	của	giai
cấp	đó	trước	cách	mạng	và	của	bọn	xu	nịnh	bị	mua	chuộc	sau	cách
mạng.	Ông	thẳng	tay	vạch	trần	sự	nghèo	nàn	về	vật	chất	và	về	tinh
thần	của	thế	giới	tư	sản	và	đem	nó	đối	chiếu	với	những	lời	hứa	hẹn
hấp	dẫn	của	các	nhà	khai	sáng	về	một	xã	hội	trong	đó	chỉ	có	lý	tính
thống	trị,	về	một	nền	văn	minh	đem	lại	hanh	phúc	cho	mọi	người,	về
khả	năng	hoàn	thiện	đến	vô	cùng	tận	của	con	người,	cũng	như	với
những	lời	nói	tô	hồng	của	những	nhà	tư	tưởng	tư	sản	cùng	thời	với
ông;	ông	vạch	ra	rằng	đâu	đâu	những	lời	lẽ	khoa	trương	cũng	đi	đôi
với	 một	 hiện	 thực	 thảm	 hại	 nhất,	 và	 trút	 những	 lời	 châm	 biếm	 rất
chua	cay	lên	trên	sự	phá	sản	không	có	gì	cứu	vãn	nổi	của	những	lời
nói	trống	rỗng	ấy.	Fourier	không	phải	chỉ	là	một	nhà	phê	bình,	mà	do
bản	tính	bao	giờ	cũng	vui	vẻ	của	ông,	ông	lại	là	một	nhà	trào	phúng
và	thậm	chí	là	một	trong	những	nhà	trào	phúng	lớn	nhất	của	mọi	thời
đại.	Bằng	những	lời	lẽ	tài	tình	và	nhạo	báng,	ông	đã	mô	tả	những	sự
đầu	cơ	bịp	bợm	thịnh	hành	trong	thời	kỳ	thoái	trào	cách	mạng	và	cái
đầu	óc	con	buôn	nhỏ	phổ	biến	trong	thương	nghiệp	Pháp	hồi	bấy	giờ.
Tài	 tình	 hơn	nữa	 là	 những	 lời	 ông	phê	phán	hình	 thức	 tư	 sản	 của
những	mối	 quan	 hệ	 giữa	 nam	giới	 và	 nữ	 giới	 và	 địa	 vị	 xã	 hội	 của
người	phụ	nữ	trong	xã	hội	tư	sản.	Ông	là	người	đầu	tiên	đã	tuyên	bố
rằng	 trong	một	 xã	 hội	 nhất	 định,	 trình	 độ	 giải	 phóng	 phụ	 nữ	 là	 cái

thước	đo	tự	nhiên	của	sự	giải	phóng	chung	
[90]

.	Nhưng	sự	vĩ	đại	của
Fourier	bộc	lộ	ra	rực	rỡ	nhất	là	trong	quan	niệm	của	ông	về	lịch	sử	xã
hội.	Ông	chia	 toàn	bộ	 tiến	 trình	 từ	 trước	 tới	nay	của	 lịch	sử	xã	hội



thành	bốn	giai	 đoạn	phát	 triển:	 giai	 đoạn	mông	muội,	 giai	 đoạn	gia
trưởng,	 giai	 đoạn	 dã	man,	 giai	 đoạn	 văn	minh;	 giai	 đoạn	 sau	 cùng
này	ăn	khớp	với	cái	hiện	nay	gọi	là	xã	hội	tư	sản,	và	ông	chỉ	ra	rằng:

"Chế	độ	văn	minh	đã	mang	 lại	cho	mọi	 tật	xấu	đã	có	 từ	 thời
đại	dã	man	dưới	hình	thức	đơn	giản,	một	hình	thức	tồn	tại	phức	tạp,

mập	mờ,	hai	mặt	và	giả	dối"
[91]

.

rằng	 văn	 minh	 vận	 động	 trong	 "vòng	 luẩn	 quẩn"	
[92]

,	 trong
những	mâu	 thuẫn	không	 thể	khắc	phục	được	và	 luôn	 luôn	 tái	 sinh,
thành	thử	nền	văn	minh	bao	giờ	cũng	đạt	tới	những	kết	quả	trái	với
điều	mà	nó	mong	muốn	đạt	tới	hay	giả	vờ	mong	muốn	đạt	tới.	Thành
thử	chẳng	hạn	như:	 "Trong	nền	văn	minh,	sự	nghèo	khổ	sinh	 ra	 từ
chính	bản	thân	sự	dồi	dào"

Nhưng	chúng	ta	thấy,	Fourier	vận	dụng	phép	biện	chứng	một
cách	cũng	tài	tình	như	Hegel	là	người	đương	thời	với	ông.	Một	cách
cũng	 biện	 chứng	 như	 vậy,	 ông	 vạch	 ra	 rằng	 trái	 với	 những	 lời	 nói
rỗng	 tuếch	về	khả	năng	hoàn	 thiện	đến	vô	cùng	 tận	của	con	người
mỗi	giai	đoạn	lịch	sử	đều	không	những	có	con	đường	đi	lên	mà	còn
có	con	đường	đi	xuống	của	nó,	và	ông	cũng	áp	dụng	ý	kiến	ấy	vào
tương	lai	của	toàn	thể	nhân	loại.	Giống	như	Kant	đã	đưa	cái	tư	tưởng
về	sự	diệt	vong	sau	này	của	trái	đất	vào	khoa	học	tự	nhiên,	Fourier
cũng	đem	tư	tưởng	về	sự	diệt	vong	sau	này	của	loài	người	vào	trong
quan	niệm	về	lịch	sử.

Trong	khi	ở	Pháp	cơn	bão	táp	cách	mạng	đang	quét	sạch	đất
nước	 thì	ở	nước	Anh	cũng	diễn	 ra	một	cuộc	đảo	 lộn	 ít	ồn	ào	hơn,
nhưng	không	phải	vì	 thế	mà	kém	mạnh	mẽ	hơn.	Hơi	nước	và	máy
công	 cụ	mới	 đã	 biến	 công	 trường	 thủ	 công	 thành	 đại	 công	 nghiệp
hiện	đại	và	do	đó	đã	cách	mạng	hoá	toàn	bộ	nền	móng	của	xã	hội	tư
sản.	 Tiến	 trình	 phát	 triển	 uể	 oải	 của	 thời	 kỳ	 công	 trường	 thủ	 công
biến	 thành	một	 thời	kỳ	bão	 táp	và	 tiến	công	 thật	sự	 trong	sản	xuất.
Sự	phân	chia	xã	hội	thành	những	nhà	đại	tư	bản	và	những	người	vô
sản	không	có	của	diễn	ra	với	một	tốc	độ	ngày	càng	nhanh;	giữa	hai
giai	cấp	ấy	thì	thay	cho	tầng	lớp	trung	gian	ổn	định	trước	kia,	giờ	đây
người	 ta	 thất	 xuất	 hiện	 những	 đám	 thợ	 thủ	 công	 và	 tiểu	 thương
không	ổn	định,	sống	một	cuộc	sống	rất	bấp	bênh	và	hình	thành	một
bộ	phận	lưu	động	nhất	trong	dân	cư.	Phương	thức	sản	xuất	mới	đó
đang	còn	ở	vào	giai	đoạn	đầu	của	con	đường	đi	lên	của	nó;	nó	vẫn
còn	là	phương	thức	sản	xuất	bình	thường,	duy	nhất	có	thể	có	trong
điều	kiện	lúc	bấy	giờ.	Thế	mà	lúc	ấy	nó	cũng	đã	gây	ra	những	tệ	hại
xã	hội	rõ	ràng:	sự	chen	chúc	của	một	đám	dân	cư	không	nhà	không



cửa	trong	những	căn	nhà	ổ	chuột	tồi	tệ	nhất	ở	các	thành	phố	lớn;	sự
tan	rã	của	mọi	mối	 liên	hệ	do	quá	khứ	để	 lại	về	nguồn	gốc,	của	sự
phụ	 thuộc	có	 tính	chất	gia	 trưởng	của	gia	đình;	 lao	động	quá	mức,
đặc	biệt	là	đối	với	phụ	nữ	và	trẻ	em,	với	một	mức	độ	kinh	khủng;	sự
bại	 hoại	 đạo	 đức	 có	 tính	 chất	 đông	 đảo	 của	 giai	 cấp	 lao	 động	 đột
nhiên	bị	ném	vào	những	điều	kiện	hoàn	toàn	mới.	Chính	giữa	lúc	ấy
một	 chủ	 xưởng	 29	 tuổi	 xuất	 hiện	 với	 tư	 cách	 là	 nhà	 cải	 cách,	một
người	có	tính	tình	giản	dị	ngây	thơ	đến	cao	thượng,	đồng	thời	cũng
là	một	người	bẩm	sinh	có	tài	lãnh	đạo	hiếm	có.	Robert	Owen	đã	tiếp
thu	học	thuyết	của	các	nhà	duy	vật	khai	sáng	cho	rằng	tính	cách	của
con	 người,	 một	 mặt,	 là	 sản	 phẩm	 của	 cơ	 thể	 bẩm	 sinh	 của	 con
người,	 và	mặt	 khác,	 là	 sản	 phẩm	 của	 hoàn	 cảnh	 xung	 quanh	 con
người	trong	suốt	cuộc	đời	của	họ,	nhất	là	trong	thời	kỳ	phát	triển	của
họ.	Phần	đông	những	bạn	đồng	nghiệp	cùng	địa	vị	xã	hội	với	ông	đều
chỉ	coi	cuộc	cách	mạng	công	nghiệp	 là	một	sự	 lộn	xộn	và	hỗn	 loạn
thuận	 tiện	 cho	 việc	 buông	 câu	 nước	 đục	 và	 phát	 tài	 mau	 chóng.
Robert	Owen	đã	thấy	đó	là	cơ	hội	tốt	để	thực	hiện	cái	tư	tưởng	của
mình	 và	 do	 đó	 mà	 đem	 trật	 tự	 trở	 lại	 cho	 tình	 trạng	 hỗn	 loạn.	 Ở
Manchester,	với	tư	cách	là	giám	đốc	một	xưởng	hơn	500	công	nhân,
ông	đã	thử	áp	dụng	tư	tưởng	ấy	một	cách	thắng	lợi;	từ	năm	1800	đến
1829,	 ông	 điều	 khiển	 một	 xưởng	 kéo	 sợi	 lớn	 ở	 New	 Lanark	 tại
Scotland	 với	 tư	 cách	 là	 giám	đốc	 và	 là	 cổ	 ddông;	 ở	 đây	 ông	 cũng
hành	động	lớn	hơn	và	với	một	kết	quả	khiến	ông	nổi	tiếng	ở	châu	âu.
Số	dân	trong	xưởng	New	Lanark,	dần	dần	tăng	lên	đến	2500	người,
lúc	đầu	gồm	những	thành	phần	hết	sức	hỗn	tạp	và	phần	lớn	rất	bại
hoại	về	mặt	đạo	đức,	đã	được	ông	biến	thành	một	khu	cư	dân	hoàn
toàn	kiểu	mẫu,	trong	đó	không	còn	nạn	say	rượu,	cảnh	sát,	toàn	án
hình,	kiện	cáo,	tổ	chức	tế	bần,	và	hoạt	động	từ	thiện	nữa.	Và	ông	đã
đạt	được	điều	đó,	chỉ	 là	vì	ông	đã	để	công	nhân	sống	 trong	những
điều	kiện	xứng	đáng	với	phẩn	cách	của	con	người	hơn	và	đặc	biệt	là
đã	quan	tâm	đến	việc	giáo	dục	tốt	thế	hệ	đang	lớn	lên.	Ông	là	người
đã	nghĩ	 ra	việc	 tổ	chức	các	 trường	mẫu	giáo	và	 lần	đầu	 tiên	đã	áp
dụng	chúng	ở	New	Lanark.	Trường	mẫu	giáo	nhận	những	trẻ	em	từ
hai	 tuổi	 trở	 lên,	ở	đó	chúng	vui	 chơi	 thích	 thú	đến	nỗi	 khó	mà	bảo
chúng	về	được.	Trong	khi	những	người	cạnh	tranh	với	ông	bắt	công
nhân	 làm	mỗi	 ngày	 từ	 13	 đến	 14	 giờ	 thì	 thời	 gian	 lao	 động	 trong
xưởng	 New	 Lanark	 không	 quá	 10	 giờ	 rưỡi.	 Còn	 khi	 cuộc	 khủng
hoảng	bỗng	buộc	đình	chỉ	công	việc	mất	bốn	tháng	thì	công	nhân	vẫn
tiếp	tục	lĩnh	tiền	công	đầy	đủ.	Thế	nhưng	xưởng	vẫn	tăng	giá	gấp	đôi
giá	trị	của	mình	và	cho	đến	lúc	ngừng	hẳn,	xưởng	vẫn	luôn	luôn	đem
lại	cho	những	kẻ	sở	hữu	nó	rất	nhiều	lợi	nhuận.



Nhưng	 tất	 cả	 những	 điều	 đó	 chưa	 làm	 cho	Owen	 vừa	 lòng.
Theo	con	mắt	nhận	xét	của	ông,	điều	kiện	sinh	sống	mà	ông	đã	tạo
ra	cho	công	nhân	của	ông,	còn	xa	mới	xứng	đáng	với	nhân	phẩm	con
người.	Ông	nói:

"Những	người	ấy	là	nô	lệ	của	tôi",
những	điều	kiện	tương	đối	thuận	tiện	mà	Owen	đã	đem	lại	cho

công	nhân	ở	New	Lanark	còn	xa	mới	đủ	cho	một	sự	phát	triển	hợp	lý
và	toàn	diện	của	tính	cách	và	trí	 tuệ	của	họ,	đó	 là	chưa	nói	đến	sự
hoạt	động	sinh	sống	tự	do	của	họ.

"Trong	 lúc	đó	bộ	phận	 lao	động	 trong	số	2500	người	ấy	sản
xuất	 ra	cho	xã	hội	những	của	cải	 thực	 tế	mà	chưa	đầy	nửa	 thế	kỷ
trước	đây	còn	cần	phải	600.000	người	mới	có	thể	sản	xuất	ra	được.
Tôi	tự	hỏi:	số	chênh	lệch	giữa	lượng	của	cải	do	2500	người	tiêu	dùng
với	 lượng	của	cải	đáng	lẽ	 là	do	600.000	người	tiêu	dùng	thì	biến	đi
đâu"

Câu	 trả	 lời	 đã	 rõ.	 Nó	 đã	 được	 dùng	 để	 đem	 lại	 cho	 những
người	sở	hữu	công	xưởng	5%	lợi	tức	cho	số	tư	bản	đầu	tư,	và	ngoài
ra	còn	đem	lại	cho	họ	trên	300.000	xtéc-linh	(600.000	mác)	lợi	nhuận
nữa.	Và	điều	áp	dụng	cho	xưởng	ở	New	Lanark	thì	lại	càng	áp	dụng
cho	tất	cả	các	xưởng	ở	Anh.

"Nếu	không	có	nguồn	của	cải	mới	ấy	do	máy	móc	 tạo	 ra	 thì
không	thể	tiến	hành	được	những	cuộc	chiến	tranh	để	lật	đổ	Napoléon
và	để	duy	trì	những	nguyên	tắc	quý	tộc	của	chế	độ	xã	hội.	Thế	mà

lực	lượng	mới	ấy	lại	là	con	đẻ	của	giai	cấp	lao	động."
[93]

Vậy	những	kết	quả	của	lực	 lượng	ấy	cũng	phải	 thuộc	về	giai
cấp	 lao	động.	Những	 lực	 lượng	sản	xuất	mới,	hùng	mạnh,	 từ	trước
tới	nay	chỉ	dùng	để	làm	giàu	cho	một	số	người	cá	biệt	và	để	cải	tạo
xã	 hội,	 và	 với	 tư	 cách	 là	 sở	 hữu	 chung	 của	mọi	 người,	 phải	 hoạt
động	cho	phúc	lợi	chung	của	tất	cả	mọi	người.

Chủ	nghĩa	cộng	sản	của	Owen	đã	nảy	sinh	trên	cơ	sở	thuần
tuý	kinh	doanh	như	thế,	có	thể	nói	là	với	tư	cách	là	kết	quả	của	việc
tính	toán	của	nhà	buôn.	Nó	bao	giờ	và	ở	đâu	cũng	giữ	tính	chất	thực
tiễn	 ấy.	 Ví	 dụ,	 năm	 1823,	Owen	 đã	 đề	 nghị	một	 dự	 án	 xoá	 bỏ	 sự
khốn	cùng	ở	Ai-rơ-len	bằng	cách	lập	những	khu	vực	di	dân	cộng	sản
chủ	nghĩa	và	đã	kèm	thêm	một	bản	tính	toán	chi	tiết	về	những	chi	phí

đầu	tư,	những	chi	phí	hàng	năm	và	số	thu	nhập	có	thể	có	được	
[94]

.
Hay	như	trong	kế	hoạch	cuối	cùng	của	ông	về	xã	hội	tương	lai,	ông
đã	đề	xuất	tất	cả	những	chi	tiết	kỹ	thuật	với	một	sự	hiểu	biết	chuyên
môn	đến	mức	nếu	tiếp	nhận	kế	hoạch	cải	cách	xã	hội	của	Owen	thì



đối	với	những	chi	tiết	cũng	ít	có	thể	bắt	bẻ	được,	ngay	cả	khi	xét	theo
quan	điểm	của	một	người	chuyên	môn.

Bước	 chuyển	 sang	 chủ	nghĩa	 cộng	 sản	 là	 bước	ngoặt	 trong
cuộc	đời	của	Owen.	Chừng	nào	ông	chỉ	gặt	được	sự	giàu	có,	những
lời	hoan	nghênh,	sự	kính	trọng	và	vinh	quang.	Ông	đã	từng	là	người
có	tiếng	tăm	nhất	ở	châu	âu.	Không	chỉ	những	bạn	đồng	nghiệp	cùng
địa	vị	xã	hội	với	ông,	mà	cả	những	chính	khách	và	vương	công	cũng
nghe	 và	 tán	 thành	 ông.	 Nhưng	 khi	 ông	 đưa	 lý	 luận	 cộng	 sản	 chủ
nghĩa	 của	 ông	 ra	 thì	 tình	 hình	 liền	 thay	 đổi.	 Theo	 ông,	 ba	 chướng
ngại	lớn	ngăn	chặn	mọi	sự	cải	tạo	xã	hội:	sở	hữu	tư	nhân,	tôn	giáo
và	hình	thức	hôn	nhân	hiện	có.	Khi	bắt	đầu	đấu	tranh	chống	những
chướng	 ngại	 ấy,	 ông	 biết	 rằng	 ông	 sẽ	 bị	 gạt	 ra	 ngoài	 xã	 hội	 quan
phương	 và	mất	 địa	 vị	 xã	 hội	 của	mình.	 Nhưng	 điều	 đó	 không	 thể
ngăn	cản	ông	tấn	công	vào	những	chướng	ngại	đó	một	cách	không
thương	xót,	và	tình	hình	đã	diễn	ra	đúng	như	ông	dự	kiến.	Bị	gạt	ra
ngoài	 xã	hội	 quan	phương,	bị	 báo	chí	 lờ	đi	 không	đả	động	gì	 đến,
mất	hết	tài	sản	vì	những	thí	nghiệm	cộng	sản	chủ	nghĩa	bị	thất	bại	ở
Mỹ,	những	thí	nghiệm	mà	ông	đã	hy	sinh	toàn	bộ	tài	sản	của	ông	để
tiến	hành,	ông	liền	trực	tiếp	nhờ	đến	giai	cấp	công	nhân	và	trong	30
năm	sau	ông	vẫn	 tiếp	 tục	hoạt	động	 trong	giai	 cấp	công	nhân.	Mọi
phong	trào	xã	hội,	mọi	thành	tựu	thực	sự	đã	diễn	ra	ở	Anh	vì	lợi	ích
của	công	nhân,	đều	gắn	liền	với	tên	tuổi	của	Owen.	Ví	dụ,	sau	5	năm
cố	gắng,	năm	1819	ông	đã	thông	qua	được	đạo	luật	đầu	tiên	hạn	chế
lao	động	của	phụ	nữ	và	 trẻ	em	trong	các	công	xưởng.	Ông	đã	chủ
toạ	đại	hội	đầu	 tiên,	 trong	đó	các	hội	 công	 liên	 toàn	nước	Anh	 liên
hợp	thành	một	tổng	công	hội	lớn	duy	nhất.	Với	tư	cách	là	những	biện
pháp	quá	độ	 lên	chế	độ	xã	hội	cộng	sản	chủ	nghĩa	hoàn	 toàn,	một
mặt	ông	tổ	chức	ra	những	hợp	tác	xã	(tiêu	dùng	và	sản	xuất),	những
hợp	tác	này,	từ	ngày	đó,	ít	ra	cũng	đã	cung	cấp	một	bằng	chứng	thực
tiễn	nói	 lên	rằng	thương	nhân	cũng	như	chủ	xưởng	là	những	người
mà	người	ta	rất	không	cần	đến;	mặt	khác,	ông	tổ	chức	ra	những	chợ
lao	động,	 tức	 là	những	cơ	quan	 trao	đổi	 sản	phẩm	 lao	động	 thông

qua	một	thứ	tiền	giấy	lao	động	mà	đơn	vị	là	giờ	lao	động
[95]

.	Những
cơ	quan	ấy	-	tất	nhiên	phải	thất	bại	-	đã	hoàn	toàn	dự	kiến	trước	cái

ngân	hàng	 trao	đổi
[96]

	mà	Proudhon	mãi	sau	này	mới	đề	 ra	và	chỉ
khác	ngân	hàng	trao	đổi	này	ở	chỗ	 là	chúng	không	được	coi	 là	 thứ
thuốc	vạn	ứng	chữa	mọi	tai	hoạ	xã	hội,	mà	chỉ	được	coi	là	bước	đầu
tiên	để	đi	tới	một	cuộc	cải	cách	xã	hội	triệt	để	hơn	nhiều.

Đó	 là	 những	 người	 mà	 ông	 Dihring	 oai	 nghiêm	 tột	 bực	 đã



đứng	 trên	 đỉnh	 cái	 "chân	 lý	 tuyệt	 đỉnh	 cuối	 cùng"	 của	 ông	 ta	 nhìn
xuống	 với	 cái	 vẻ	 khinh	 miệt	 mà	 chúng	 tôi	 đã	 đưa	 ra	 một	 vài	 dẫn
chứng	trong	phần	vào	đề.	Và	sự	khinh	miệt	ấy,	theo	một	ý	nghĩa	nào
đó,	cũng	không	phải	là	không	có	lý	do	xác	đáng	của	nó:	cụ	thể	là	nó
dựa	một	cách	căn	bản	vào	sự	không	hiểu	biết	thật	sự	kinh	khủng	về
các	tác	phẩm	của	ba	nhà	không	tưởng.	Ví	dụ,	ông	ta	đã	nói	về	Saint-
Simon	rằng

"Về	 thực	 chất	 thì	 tư	 tưởng	 cơ	 bản	 của	 ông	 là	 đúng,	 và	 nếu
không	kể	một	vài	chỗ	phiến	diện	 thì	ngay	cả	hiện	nay	nó	cũng	vẫn
còn	có	thể	là	một	sức	thúc	đẩy	chủ	đạo	đối	với	sự	sáng	tạo	thực	sự"
[97]

Nhưng	mặc	dầu	ông	Đuy-rinh	hình	như	cũng	có	trong	tay	một
vài	tác	phẩm	của	Saint-Simon	thật,	nhưng	suốt	trong	27	trang	in	mà
ông	ta	dành	để	nói	đến	tác	giả	ấy,	chúng	ta	vẫn	hoài	công	không	tìm
thấy	 cái	 "tư	 tưởng	 cơ	 bản"	 của	Saint-Simon	ở	 đâu	 cả,	 cũng	 giống
như	 trên	 kia	 chúng	 ta	 đã	 hoài	 công	 tìm	 xem	 cái	 biểu	 kinh	 tế	 của
Quesnay	"phải	có	nghĩa	gì	ở	bản	thân	Quesnay"	và	cuối	cùng	chúng
ta	lại	đành	phải	tự	thoả	mãn	với	câu	nói	rỗng	tuếch	bảo	rằng

"trí	 tưởng	tượng	và	sự	xúc	cảm	thương	người...	cùng	với	sự
căng	 thẳng	quá	độ	của	 trí	 tưởng	 tượng	 thường	có	của	ông,	đã	chi
phối	toàn	bộ	tư	tưởng	của	ông"	!

Về	Fourier,	ông	Đuy-rinh	chỉ	biết	và	chỉ	chú	ý	đến	những	ảo
tưởng	về	 tương	 lai	đã	được	mô	 tả	một	cách	chi	 tiết	như	 trong	 tiểu
thuyết,	và	để	xác	nhận	rằng	ông	Đuy-rinh	vô	cùng	cao	hơn	Fourier,
thì	dĩ	nhiên	điều	đó	 "quan	 trọng	hơn	nhiều"	so	với	việc	nghiên	cứu
xem	Fourier	 "nhân	 tiện	mưu	 toan	 phê	 phán	 các	 trạng	 thái	 thực	 tế"
như	thế	nào.	Nhân	tiện	!	Cụ	thể	là	hầu	hết	các	trang	trong	tác	phẩm
của	Fourier	đều	toé	lên	những	tia	lửa	châm	biếm	và	phê	phán	đối	với
những	sự	nghèo	nàn	của	cái	nền	văn	minh	mà	người	ta	đã	ca	tụng
rất	nhiều.	Điều	đó	cũng	giống	như	một	người	nào	đó	nói	 rằng	ông
Đuy-rinh	 cũng	 chỉ	 "nhân	 tiện"	mà	 tuyên	 bố	 ông	 Đuy-rinh	 là	 nhà	 tư
tưởng	vĩ	đại	nhất	của	mọi	thời	đại.	Còn	về	mười	hai	trang	dành	cho
Robert	Owen	thì	khi	ông	ta	tuyệt	đối	không	biết	một	nguồn	tài	liêụ	nào
khác	 ngoài	 cái	 bản	 tiểu	 sử	 khốn	 nạn	 do	 anh	 chàng	 phi-li-xtanh
Sargant	viết	ra,	anh	này	cũng	lại	không	biết	gì	đến	những	tác	phẩm
quan	trọng	nhất	của	Owen	-	những	tác	phẩm	về	hôn	nhân	và	về	chế
độ	 cộng	 sản.	Chính	 vì	 vật	mà	 ông	Đuy-rinh	mới	 dám	 liều	 lĩnh	 quả
quyết	rằng	ở	Owen	người	ta	"không	nên	giả	định	một	chủ	nghĩa	cộng
sản	dứt	khoát	nào	cả".	Thật	vậy,	nếu	ông	Đuy-rinh	có	trong	tay	dầu
chỉ	 là	cuốn	 "Book	of	 the	New	Moral	World"	của	Owen	 thôi	 thì	 trong



cuốn	đó	ông	ta	cũng	sẽ	thấy	chẳng	những	một	chủ	nghĩa	cộng	sản
dứt	khoát	nhất	với	nhiệm	vụ	 lao	động	ngang	nhau	và	quyền	hưởng
thụ	sản	phẩm	ngang	nhau	-	ngang	nhau	theo	 lứa	tuổi,	như	bao	giờ
Owen	cũng	nói	 thêm,	 -	mà	còn	đưa	 ra	cả	bản	phác	hoạ	đầy	đủ	về
ngôi	nhà	cho	cộng	đồng	cộng	sản	chủ	nghĩa	tương	lai,	kèm	theo	cả
sơ	đồ,	mặt	tiền	và	mặt	nhìn	từ	trên	cao	xuống.	Nhưng	nếu	người	ta
chỉ	giới	hạn	việc	"nghiên	cứu	trực	tiếp	những	tác	phẩm	của	bản	thân
các	đại	biểu	của	nhóm	tư	tưởng	xã	hội	chủ	nghĩa"	trong	việc	tìm	biết
tên	của	một	số	tác	phẩm	ấy,	hay	nhiều	 lắm	là	những	đề	từ	ghi	 trên
những	tác	phẩm	đó,	-	như	ông	Đuy-rinh	 làm	ở	đây,	-	 thì	dĩ	nhiên	 là
chẳng	còn	lại	cái	gì	khác	ngoài	việc	đưa	ra	những	lời	khẳng	định	ngu
ngốc	 và	 hoàn	 toàn	 bịa	 đặt	 như	 thế.	 Không	 những	Owen	 đã	 tuyên
truyền	một	 "chủ	nghĩa	cộng	sản	dứt	khoát",	mà	ông	còn	đem	nó	ra
thực	hiện	trong	năm	năm	(cuối	những	năm	30	và	đầu	những	năm	40)
ở	khu	cư	dân	Har-mony	Hall	tại	Hampshire,	ở	đó	chủ	nghĩa	cộng	sản
chẳng	có	gì	đáng	chê	trách	về	mặt	"dứt	khoát"	cả.	Bản	thân	tôi	cũng
được	biết	nhiều	người	hồi	bấy	giờ	đã	tham	gia	cuộc	thí	nghiệm	cộng
sản	chủ	nghĩa	kiểu	mẫu	ấy.	Nhưng	về	tất	cả	những	cái	đó,	cũng	như
nói	chung	về	hoạt	động	của	Owen	 từ	năm	1836	đến	năm	1850,	 thì
Sargant	hoàn	toàn	không	biết	gì	hết,	và	vì	vậy	mà	cái	"lối	viết	sử	sâu
sắc	hơn"	của	ông	Đuy-rinh	trong	vấn	đề	này	cũng	lại	rơi	vào	một	sự
ngu	dốt	 đặc	 cán	mai.	Ông	Đuy-rinh	nói	 về	ông	Owen	 rằng	 "về	mọi
phương	diện	là	một	con	quái	vật	thực	sự	của	sự	quấy	nhiễu	có	tính
chất	từ	thiện".	Nhưng	khi	cũng	ông	Đuy-rinh	đó	kể	lại	cho	chúng	ta	về
nội	dung	các	cuốn	sách	mà	ông	chỉ	biết	có	cái	tên	và	đề	từ,	thì	chúng
ta	quyết	không	có	quyền	nói	rằng	ông	ta	"về	mọi	phương	diện	là	một
con	quái	vật	thật	sự	của	sự	quấy	nhiễu	ngu	dốt",	vì	rằng	ở	cửa	miệng
chúng	ta,	thì	đó	sẽ	là	một	câu	"chửi	rủa".

Như	chúng	ta	đã	thấy,	sở	dĩ	những	nhà	không	tưởng	là	những
nhà	không	tưởng	bởi	vì	họ	không	thể	là	cái	gì	khác	ở	một	thời	kỳ	mà
nền	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	còn	rất	ít	phát	triển.	Sở	dĩ	họ	bắt	buộc
phải	cấu	tạo	từ	đầu	óc	ra	những	nhân	tố	của	một	xã	hội	mới,	chính	là
vì	trong	bản	thân	xã	hội	cũ,	những	nhân	tố	ấy	còn	chưa	xuất	hiện	một
cách	rõ	ràng	đối	với	mọi	người;	khi	đặt	những	nền	móng	cho	toà	nhà
mới	của	họ,	họ	đã	phải	tự	giới	hạn	trong	việc	kêu	gọi	đến	lý	trí,	chính
là	vì	họ	còn	chưa	có	thể	kêu	gọi	đến	lịch	sử	đương	thời	được.	Nhưng
giờ	đây,	 gần	 tám	mươi	 năm	sau	 khi	 họ	 xuất	 hiện,	 ông	Đuy-rinh	 lại
bước	ra	sân	khấu	với	cái	tham	vọng	trình	bày	một	hệ	thống	"chỉ	đạo"
của	chế	độ	xã	hội	mới	không	phải	xuất	phát	từ	một	vật	liệu	hiện	có,
phát	triển	trong	lịch	sử,	coi	đó	là	kết	quả	tất	nhiên	của	vật	liệu	này;	-
không,	ông	ta	đã	xây	dựng	hệ	 thống	đó	bằng	cách	xuất	phát	 từ	cái



đầu	óc	tối	cao	của	ông	ta,	từ	cáo	lý	trí	đang	thai	nghén	những	chân	lý
tuyệt	đỉnh	cuối	cùng	của	ông	ta,	-	thì	như	vậy	là	bản	thân	ông	ta	-	một
người	đâu	đâu	cũng	đánh	hơi	 thấy	những	kẻ	hậu	bối	 -	 cũng	chỉ	 là
một	 kẻ	 hậu	 bối	 của	 các	 nhà	 không	 tưởng,	 chỉ	 là	một	 người	 không
tưởng	mới	nhất	mà	 thôi.	Ông	 ta	gọi	 các	nhà	không	 tưởng	vĩ	đại	 là
những	 "nhà	 thuật	 sĩ	 luyện	 vàng	 xã	 hội".	 Có	 thể	 là	 như	 thế.	 Thuật
luyện	vàng	là	một	việc	cần	thiết	 trong	thời	đại	của	nó.	Nhưng	từ	đó
đến	nay,	đại	công	nghiệp	đã	phát	 triển	những	mâu	thuẫn	trước	đây
vẫn	 còn	 ngái	 ngủ	 trong	 phương	 thức	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa,
thành	những	sự	đối	lập	quá	rõ	rệt	đến	mức	có	thể	nói	rằng	người	ta
có	thể	sờ	thấy	được	cái	ngày	sụp	đổ	đang	đến	gần	của	phương	thức
sản	xuất	đó;	đến	mức	là	bản	thân	các	lực	lượng	sản	xuất	mới	cũng
chỉ	có	thể	duy	trì	và	phát	triển	được	bằng	cách	áp	dụng	một	phương
thức	sản	xuất	mới	phù	hợp	với	trình	độ	phát	triển	hiện	thời	của	các
lực	lượng	sản	xuất	ấy;	đến	mức	là	cuộc	đấu	tranh	giữa	hai	giai	cấp
do	phương	thức	sản	xuất	thống	trị	từ	trước	đến	nay	đẻ	ra	và	thường
xuyên	tái	sản	sinh	ra	trong	một	sự	đối	lập	ngày	càng	gay	gắt	hơn,	đã
lan	 tràn	 sang	 tất	 cả	 các	 nước	 văn	minh	 là	 người	 ta	 cũng	 đã	 nhận
thức	được	mối	 liên	hệ	 lịch	sử	đó,	nhận	 thức	được	những	điều	kiện
của	cuộc	cải	 tạo	xã	hội	đã	 trở	nên	cần	 thiết	do	những	nét	căn	bản
của	cuộc	cải	 tạo	đó,	cũng	do	mối	 liên	hệ	 lịch	sử	ấy	quyết	định.	Và
nếu	giờ	đây,	đáng	lẽ	dùng	những	tài	liệu	kinh	tế	hiện	có,	ông	Đuy-rinh
lại	đi	 tạo	 ra	 từ	cái	 sọ	não	 tối	 cao	của	mình	một	chế	độ	xã	hội	mới
không	 tưởng	 thì	ông	 ta	không	chỉ	 làm	cái	công	việc	 "luyện	vàng	xã
hội"	giản	đơn.	Nói	cho	đúng	hơn,	ông	ta	hành	động	như	một	kẻ,	sau
khi	người	ta	đã	phát	hiện	và	xác	định	các	quy	luật	của	hoá	học	hiện
đại,	 lại	 còn	muốn	khôi	phục	 lại	 thuật	 luyện	vàng	cũ,	 và	muốn	dùng
những	trọng	lượng	nguyên	tử,	những	công	thức	phân	tử,	hoá	trị	của
các	nguyên	tử,	môn	tinh	thể	học,	và	phép	phân	tích	bằng	quang	phổ,
chỉ	để	phát	hiện	ra...	hòn	đá	điểm	vàng.

Chú	thích

[1A].Xem	"Triết	học"	I.
[98]

	

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_26.htm#n1as


II-	Lý	luận

	 Quan	niệm	duy	vật	về	lịch	sử	xuất	phát	từ	luận	điểm	cho	rằng
sản	xuất	và	tiếp	theo	sau	sản	xuất	là	trao	đổi	sản	phẩm	của	sản	xuất,
là	cơ	sở	của	mọi	chế	độ	xã	hội,	rằng	trong	mỗi	xã	hội	xuất	hiện	trong
lịch	sử,	sự	phân	phối	sản	phẩm,	và	cùng	với	sự	phân	phối	ấy	là	sự
phân	chia	xã	hội	thành	giai	cấp	hoặc	đẳng	cấp	đều	được	quyết	định
bởi	 tình	hình:	người	 ta	sản	xuất	 ra	cái	gì	và	sản	xuất	 ra	bằng	cách
nào	 và	 cái	 đó	 được	 trao	 đổi	 như	 thế	 nào.	 Do	 đó,	 phải	 tìm	 những
nguyên	nhân	cuối	cùng	của	 tất	cả	những	biến	đổi	xã	hội	và	những
đảo	 lộn	 chính	 trị	 không	 phải	 trong	 đầu	 óc	 người	 ta,	 không	 phải	 ở
nhận	thức	ngày	càng	tăng	thêm	của	người	ta	về	chân	lý	vĩnh	cửu	và
chính	nghĩa	vĩnh	cửu,	mà	là	trong	những	biến	đổi	của	phương	thức
sản	xuất	và	phương	thức	trao	đổi;	cần	phải	tìm	những	nguyên	nhân
đó	không	phải	trong	triết	học,	mà	là	trong	kinh	tế	của	thời	đại	tương
ứng.	Nhận	thức	đã	thức	tỉnh	cho	rằng	những	thiết	chế	xã	hội	hiện	có
là	không	hợp	lý	và	bất	công,	rằng	lý	trí	trở	thành	sự	phi	lý,	điều	thiện
trở	thành	một	sự	khổ	đau,	thì	điều	đó	chỉ	 là	một	triệu	chứng	nói	 lên
rằng	 trong	những	phương	pháp	sản	xuất	và	 trong	những	hình	 thức
trao	đổi,	đã	lặng	lẽ	xảy	ra	những	biến	đổi	không	còn	phù	hợp	với	chế
độ	xã	hội	khuôn	theo	những	điều	kiện	kinh	tế	trước	đây	nữa.	Điều	đó
đồng	thời	cũng	nói	lên	rằng	những	phương	tiện	để	gạt	bỏ	những	tai
hoạ	đã	được	phát	hiện	ra	cũng	phải	có	sẵn	-	dưới	một	hình	 thức	 ít
nhiều	phát	triển	-	trong	bản	thân	những	quan	hệ	sản	xuất	đã	biến	đổi.
Người	ta	cần	không	khải	phát	minh	ra	những	phương	tiện	ấy	từ	đầu
óc,	mà	trái	lại	cần	phải	thông	qua	đầu	óc,	phát	hiện	ra	chúng	ở	trong
những	sự	kiện	vật	chất	hiện	có	của	sản	xuất.

Vậy,	do	đó,	tình	hình	của	chủ	nghĩa	xã	hội	hiện	đại	phải	như
thế	nào?

Chế	độ	xã	hội	hiện	có	-	điều	này	giờ	đây	hình	như	mọi	người
đều	đã	 thừa	nhận	 là	do	giai	cấp	 thống	 trị	hiện	nay,	giai	cấp	 tư	sản
sáng	lập	ra.	Phương	thức	sản	xuất	vốn	có	của	giai	cấp	tư	sản	-	mà	từ
thời	Mác	về	sau	người	 ta	gọi	 là	phương	 thức	sản	xuất	 tư	bản	chủ
nghĩa	-	không	tương	dung	được	với	những	đặc	quyền	địa	phương	và
đặc	quyền	đẳng	cấp,	cũng	như	với	những	sợi	giây	ràng	buộc	cá	nhân
đối	với	nhau	của	chế	độ	phong	kiến;	giai	cấp	tư	sản	đã	đập	tan	chế
độ	phong	kiến	và	trên	cảnh	điêu	tàn	của	chế	độ	đó,	dựng	lên	chế	độ
xã	hội	tư	sản,	tức	là	vương	quốc	của	tự	do	cạnh	tranh,	của	tự	do	đi
lại,	của	quyền	bình	đẳng	giữa	những	người	có	hàng	hoá,	nói	tóm	lại



của	tất	cả	những	cái	mỹ	miều	của	giai	cấp	tư	sản.	Phương	thức	sản
xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	giờ	đây	đã	có	thể	phát	triển	một	cách	tự	do.	Từ
khi	hơi	nước	và	những	máy	công	cụ	mới	biến	công	trường	thủ	công
cũ	thành	đại	công	nghiệp	thì	những	lực	lượng	sản	xuất	được	tạo	ra
dưới	sự	điều	khiển	của	giai	cấp	tư	sản	đã	phát	triển	nhanh	chưa	từng
thấy	và	với	một	quy	mô	chưa	từng	có.	Nhưng	giống	như	công	trường
thủ	 công	 trước	 đây	 và	 ngành	 thủ	 công	 phát	 triển	 hơn	 nữa	 do	 ảnh
hưởng	 của	 nó	 đã	 xung	 đột	 với	 những	 xiềng	 xích	 phong	 kiến	 của
phường	hội,	đại	 công	nghiệp	 trong	giai	đoạn	phát	 triển	đầy	đủ	hơn
của	nó	cũng	xung	đột	với	những	giới	hạn	chật	hẹp	trong	đó	phương
thức	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa	đang	giam	hãm	nó.	Các	 lực	 lượng
sản	xuất	mới	đã	vượt	quá	hình	thức	tư	sản	của	việc	sử	dụng	chúng;
và	sự	xung	đột	ấy	giữa	các	lực	lượng	sản	xuất	và	phương	thức	sản
xuất	không	phải	là	một	sự	xung	đột	sinh	ra	từ	đầu	óc	người	ta	như	sự
xung	đột	giữa	tội	tổ	tông	của	con	người	và	sự	công	bằng	của	chúa,
mà	 là	có	 thật,	khách	quan,	ở	bên	ngoài	chúng	 ta,	độc	 lập	đối	với	ý
muốn	hay	hành	động	của	chính	ngay	những	người	đã	gây	ra	nó.	Chủ
nghĩa	xã	hội	hiện	đại	chẳng	qua	chỉ	là	sự	phản	ánh	của	sự	xung	đột
có	 thật	 ấy	 vào	 trong	 tư	 tưởng,	 là	 sự	phản	ánh	 trên	 ý	 niệm	của	 sự
xung	đột	ấy,	trước	hết	vào	đầu	óc	của	giai	cấp	trực	tiếp	chịu	đau	khổ
vì	sự	xung	đột	ấy,	tức	là	giai	cấp	công	nhân.

Vậy	thì	sự	xung	đột	ấy	là	ở	chỗ	nào?
Trước	nền	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa,	 tức	 là	trong	thời	 trung

cổ,	khắp	nơi	đều	có	nền	sản	xuất	nhỏ,	dựa	trên	cơ	sở	quyền	tư	hữu
của	 những	 người	 lao	 động	 đối	 với	 những	 tư	 liệu	 sản	 xuất	 của	 họ:
nông	 nghiệp	 của	 những	 tiểu	 nông,	 tự	 do	 hay	 nông	 nô,	 thủ	 công
nghiệp	ở	thành	thị.	Những	tư	liệu	lao	động	-	đất	đai,	nông	cụ,	dụng	cụ
thủ	công	-	là	những	tư	liệu	lao	động	của	cá	nhân,	chỉ	nhằm	cho	việc
sử	dụng	của	cá	nhân,	do	đó	chúng	nhất	định	phải	nhỏ	bé,	tí	hon,	có
hạn.	Cũng	chính	vì	thế	mà	thường	thường	chúng	thuộc	về	bản	thân
người	sản	xuất.	Tập	trung,	mở	rộng	những	tư	liệu	sản	xuất	phân	tán,
nhỏ	 bé	 ấy,	 biến	 chúng	 thành	 những	 đòn	 bẩy	 hoạt	 động	 một	 cách
mạnh	mẽ	của	nền	sản	xuất	hiện	nay,	đó	chính	là	vai	trò	lịch	sử	của
phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	và	của	kẻ	đại	biểu	cho	nó	-
tức	 là	giai	cấp	tư	sản.	Giai	cấp	tư	sản	đã	hoàn	thành	sự	nghiệp	ấy
trong	lịch	sử	như	thế	nào	từ	thế	kỷ	XV,	qua	ba	giai	đoan	khác	nhau:
hiệp	tác	đơn	giản,	công	trường	thủ	công	và	đại	công	nghiệp,	điều	đó
Mác	đã	mô	 tả	 tỉ	mỉ	 trong	phần	 thứ	 tư	của	bộ	 "Tư	bản".	Nhưng	giai
cấp	tư	sản,	như	Mác	đã	chứng	minh	cũng	trong	phần	ấy,	không	thể
biến	những	 tư	 liệu	sản	xuất	 có	hạn	ấy	 thành	những	 lực	 lượng	sản
xuất	hùng	mạnh	mà	lại	không	biến	chúng	từ	chỗ	là	những	tư	liệu	sản



xuất	do	cá	nhân	sử	dụng	thành	những	tư	liệu	sản	xuất	xã	hội,	chỉ	có
thể	sử	dụng	được	bởi	một	số	đông	người.	Thay	cho	guồng	quay	sợi,
khung	cửi	dệt	tay,	búa	thợ	rèn	là	máy	xe	sợi,	máy	dệt,	búa	chạy	bằng
hơi	nước;	 thay	cho	xưởng	 thợ	cá	 thể	công	xưởng	đòi	hỏi	 lao	động
chung	của	hàng	trăm,	hàng	nghìn	công	nhân.	Cũng	như	tư	liệu	sản
xuất,	bản	thân	sự	sản	xuất	cũng	biến	đổi	từ	chỗ	là	một	loạt	động	tác
cá	 nhân	 thành	một	 loạt	 động	 tác	 xã	 hội	 và	 sản	 phẩm	 cũng	 từ	 sản
phẩm	cá	nhân	biến	 thành	sản	phẩm	xã	hội.	Sợi,	 vải,	hàng	kim	 loại
hiện	nay	do	các	công	xưởng	sản	xuất	ra,	đều	là	sản	phẩm	chung	của
nhiều	công	nhân,	tức	là	những	sản	phẩm	phải	tuần	tự	qua	tay	của	họ
thì	mới	hoàn	thành.	Về	những	sản	phẩm	ấy,	không	một	cá	nhân	nào
có	thể	nói	được	rằng:	Cái	này	là	do	tôi	làm	ra,	đó	là	sản	phẩm	của	tôi.

Nhưng	ở	nơi	nào	mà	sự	phân	công	lao	động	tự	phát	trong	xã
hội	là	hình	thức	cơ	bản	của	sản	xuất,	thì	ở	đó	sự	phân	công	lao	động
ấy	làm	cho	các	sản	phẩm	mang	hình	thức	những	hàng	hoá	mà	việc
đem	 trao	đổi	 chúng	 lẫn	cho	nhau,	 tức	 là	việc	mua	và	bán	sẽ	khiến
cho	những	người	sản	xuất	cá	thể	có	thể	thoả	mãn	được	những	nhu
cầu	nhiều	vẻ	của	mình.	Trong	thời	trung	cổ,	tình	hình	là	như	thế.	Ví
dụ,	người	nông	dân	bán	nông	phẩm	cho	người	thợ	thủ	công	và	mua
của	 người	 này	 những	 sản	 phẩm	 thủ	 công	 nghiệp.	 Bây	 giờ	 một
phương	 thức	 sản	 xuất	 mới	 đã	 thâm	 nhập	 vào	 trong	 xã	 hội	 những
người	sản	xuất	cá	thể,	những	người	sản	xuất	hàng	hoá	ấy.	Trong	sự
phân	công	lao	động	tự	phát,	không	có	kế	hoạch,	đang	thống	trị	trong
toàn	xã	hội,	phương	thức	sản	xuất	ấy	đã	xác	 lập	sự	phân	công	 lao
động	 tự	phát,	 không	có	kế	hoạch,	đang	 thống	 trị	 trong	 toàn	xã	hội,
phương	 thức	sản	xuất	ấy	đã	xác	 lập	sự	phân	công	 lao	động	có	kế
hoạch,	được	tổ	chức	trong	mỗi	công	xưởng	riêng	biệt;	bên	cạnh	nền
sản	xuất	cá	thể	đã	xuất	hiện	nền	sản	xuất	xã	hội.	Sản	phẩm	của	hai
nền	sản	xuất	ấy	đều	được	bán	trên	cùng	một	thị	trường,	do	đó	được
bán	với	giá	ít	ra	cũng	xấp	xỉ	bằng	nhau.	Nhưng	tổ	chức	có	kế	hoạch
thì	mạnh	hơn	 sự	phân	 công	 lao	động	 tự	phát;	 các	 công	 xưởng	 sử
dụng	lao	động	xã	hội	sản	xuất	ra	những	sản	phẩm	rẻ	hơn	sản	phẩm
của	những	người	sản	xuất	nhỏ	 riêng	 lẻ.	Sản	xuất	cá	 thể	bị	 thất	bại
trong	hết	 lĩnh	 vực	này	đến	 lĩnh	 vực	 khác,	 sản	 xuất	 xã	 hội	 đã	 cách
mạng	hoá	 toàn	bộ	phương	thức	sản	xuất	cũ.	Nhưng	tính	chất	cách
mạng	ấy	của	sản	xuất	xã	hội	ít	được	hiểu	đến	nỗi,	trái	lại,	nó	đã	được
áp	dụng	để	nâng	cao	và	thúc	đẩy	nền	sản	xuất	hàng	hoá.	Sản	xuất
xã	hội	đã	xuất	hiện	gắn	liền	trực	tiếp	với	một	số	những	đòn	bẩy	nhất
định,	đã	có	từ	trước,	của	sản	xuất	hàng	hoá	và	trao	đổi	hàng	hoá:	tư
bản	thương	nhân,	thủ	công	nghiệp	và	lao	động	làm	thuê.	Vì	bản	thân
nó	xuất	hiện	như	là	một	hình	thức	mới	của	sản	xuất	hàng	hoá	cũng



vẫn	hoàn	toàn	có	hiệu	lực	đối	với	nó.
Trong	nền	sản	xuất	hàng	hoá	đã	phát	triển	trong	thời	trung	cổ,

vấn	đề	sản	phẩm	của	lao	động	phải	thuộc	về	ai,	thậm	chí	cũng	không
đặt	ra.	Thông	thường	thì	người	sản	xuất	cá	thể	làm	ra	sản	phẩm	từ
những	nguyên	liệu	của	họ,	thường	là	do	họ	sản	xuất	ra,	bằng	những
tư	liệu	lao	động	của	họ	và	bằng	lao	động	thủ	công	của	họ	hay	của	gia
đình	họ.	Người	đó	hoàn	 toàn	không	cần	 trước	hết	 phải	 chiếm	hữu
sản	phẩm	đó:	tự	nó	sản	phẩm	đó	cũng	thuộc	về	người	ấy	rồi.	Do	đó,
quyền	sở	hữu	sản	phẩm	là	dựa	trên	lao	động	của	bản	thân.	Ngay	ở
những	nơi	người	ta	nhờ	đến	sự	giúp	đỡ	của	người	khác	thì	sự	giúp
đỡ	ấy	thường	thường	cũng	vẫn	chỉ	là	thứ	yếu	và	ngoài	tiền	công	ra
còn	thường	được	đền	bù	bằng	những	cái	khác:	thợ	học	việc	hay	thợ
bạn	trong	phường	hội	lao	động	để	kiếm	sống	và	nhận	tiền	công	thì	ít
hơn	là	để	học	nghề	nhằm	đạt	tới	danh	hiệu	thợ	cả.	Nhưng	tiếp	đó	là
việc	 tập	 trung	 tư	 liệu	 sản	 xuất	 vào	 những	 xưởng	 thợ	 lớn	 và	 công
trường	 thủ	công	 lớn,	việc	biến	chúng	 thành	những	 tư	 liệu	sản	xuất
trên	thực	tế	là	có	tính	chất	xã	hội.	Nhưng	các	tư	liệu	sản	xuất	và	sản
phẩm	xã	hội	vẫn	được	coi	như	thể	là	chúng	vẫn	là	những	tư	liệu	sản
xuất	và	sản	phẩm	lao	động	của	cá	nhân	như	trước.	Nếu	như	từ	trước
tới	nay,	kẻ	sở	hữu	 tư	 liệu	 lao	động	chiếm	hữu	sản	phẩm	vì	những
sản	phẩm	ấy	thường	là	sản	phẩm	lao	động	của	bản	thân	người	đó	và
lao	động	phụ	của	người	khác	chỉ	 là	một	ngoại	 lệ,	 thì	giờ	đây	kẻ	sở
hữu	tư	liệu	lao	động	vẫn	tiếp	tục	chiếm	hữu	sản	phẩm,	mặc	dầu	sản
phẩm	này	không	còn	là	sản	phẩm	của	người	đó	nữa,	mà	hoàn	toàn
là	sản	phẩm	lao	động	của	người	khác.	Như	vậy,	sản	phẩm	giờ	đây
do	lao	động	xã	hội	sản	xuất	ra	không	phải	do	những	người	thực	sự
vận	 dụng	 các	 tư	 liệu	 sản	 xuất	 và	 thực	 sự	 sản	 xuất	 ra	 những	 sản
phẩm	ấy	 chiếm	hữu,	mà	 là	 do	 nhà	 tư	bản	 chiếm	hữu.	Tư	 liệu	 sản
xuất	 và	 sản	 xuất,	 về	 thực	 chất,	 đã	 trở	 thành	 có	 tính	 chất	 xã	 hội.
Nhưng	chúng	vẫn	phải	phục	 tùng	một	hình	 thức	chiếm	hữu	 lấy	sản
xuất	tư	nhân	của	người	sản	xuất	cá	thể	làm	tiền	đề,	hình	thức	trong
đó	 mỗi	 người	 đều	 là	 chủ	 nhân	 của	 sản	 phẩm	 của	 mình	 và	 đem
những	sản	phẩm	ấy	ra	thị	 trường.	Phương	thức	sản	xuất	phải	phục
tùng	hình	thức	chiếm	hữu	ấy,	mặc	dầu	nó	đã	xoá	bỏ	tiền	đề	của	hình
thức	chiếm	hữu	ấy.	Trong	cái	mâu	thuẫn	ấy,	cái	mâu	thuẫn	đã	mang
lại	 tính	 chất	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa	 cho	 phương	 thức	 sản	 xuất	mới,	 đã
chứa	 đựng	 sẵn	 những	mầm	mống	 của	mọi	 sự	 xung	 đột	 hiện	 nay.
Phương	 thức	 sản	 xuất	 mới	 càng	 thống	 trị	 trong	 tất	 cả	 các	 công
trường	sản	xuất	quyết	định	và	 trong	 tất	 cả	các	nước	quyết	định	về
mặt	kinh	tế,	do	đó	càng	chèn	ép	sản	xuất	cá	thể	đến	mức	chỉ	còn	là
những	tàn	dư	không	đáng	kể	thì	sự	không	tương	dung	giữa	sản	xuất



xã	hội	và	sự	chiếm	hữu	tư	bản	chủ	nghĩa	cũng	phải	thể	hiện	ra	một
cách	càng	nổi	bật	hơn.

Như	đã	nói,	những	nhà	tư	bản	đầu	tiên	tìm	thấy	hình	thức	lao
động	làm	thuê	đã	có	sẵn.	Nhưng	lao	động	làm	thuê	chỉ	tồn	tại	với	tư
cách	là	một	ngoại	lệ,	một	công	việc	phụ,	một	nghề	làm	thêm,	một	tình
hình	quá	độ.	Người	làm	ruộng	thỉnh	thoảng	đi	làm	công	nhật,	có	một
mảnh	đất	vài	moóc-ghen	riêng	của	mình,	chỉ	trông	vào	đó	cùng	lắm
anh	ta	cũng	có	thể	sống	được.	Quy	chế	phường	hội	chăm	lo	để	cho
người	 thợ	 bạn	 hôm	 nay	 có	 thể	 trở	 thành	 người	 thợ	 cả	 ngày	 mai.
Nhưng	một	khi	các	tư	liệu	sản	xuất	trở	thành	những	tư	liệu	sản	xuất
xã	hội	và	tập	trung	trong	tay	các	nhà	tư	bản	thì	mọi	việc	đều	thay	đổi.
Tư	liệu	sản	xuất	cũng	như	sản	phẩm	của	người	sản	xuất	nhỏ	cá	thể
ngày	càng	mất	giá	trị;	anh	ta	chẳng	còn	cái	gì	khác	ngoài	việc	đi	làm
thuê	cho	nhà	tư	bản.	Lao	động	làm	thuê,	trước	kia	là	một	ngoại	lệ	và
là	một	nghề	làm	thêm,	nay	trở	thành	thông	lệ	và	là	hình	thức	cơ	bản
của	toàn	bộ	nền	sản	xuất;	trước	kia	là	một	công	việc	phụ	thì	nay	nó
đã	biến	thành	hoạt	động	duy	nhất	của	công	nhân.	Người	công	nhân
làm	 thuê	 tạm	 thời	 biến	 thành	 người	 công	 nhân	 làm	 thuê	 suốt	 đời.
Hơn	nữa	số	công	nhân	làm	thuê	suốt	đời	lại	tăng	lên	một	cách	khổng
lồ	do	sự	 tan	 rã	đồng	 thời	 của	chế	độ	phong	kiến,	 việc	giải	 tán	các
đoàn	tuỳ	tùng	của	bọn	chúa	phong	kiến,	việc	đuổi	nông	dân	khỏi	đất
đai	của	họ,	v.v...	Sự	tách	rời	giữa	một	bên	là	những	tư	liệu	sản	xuất
tập	trung	vào	trong	tay	những	nhà	tư	bản,	và	bên	kia	là	những	người
sản	xuất	bị	đẩy	đến	chỗ	không	còn	sở	hữu	gì	nữa	ngoài	sức	lao	động
của	 mình,	 đã	 hoàn	 thành.	 Mâu	 thuẫn	 giữa	 sản	 xuất	 xã	 hội	 và	 sự
chiếm	hữu	 tư	bản	chủ	nghĩa	biểu	hiện	 ra	 thành	sự	đối	 kháng	giữa
giai	cấp	vô	sản	và	giai	cấp	tư	sản.

Chúng	ta	đã	thấy	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	đã
thâm	 nhập	 vào	 một	 xã	 hội	 gồm	 những	 người	 sản	 xuất	 hàng	 hoá,
những	người	sản	xuất	cá	 thể	mà	quan	hệ	xã	hội	giữa	họ	với	nhau
được	thực	hiện	thông	qua	sự	trao	đổi	sản	phẩm	của	họ.	Nhưng	mọi
xã	hội	dựa	trên	nền	sản	xuất	hàng	hoá	đều	có	đặc	điểm	là	trong	xã
hội	ấy,	người	sản	xuất	mất	hết	quyền	lực	đối	với	những	quan	hệ	xã
hội	 của	chính	bản	 thân	họ.	Mỗi	người	 sản	xuất	 cho	bản	 thân	bằng
những	tư	liệu	sản	xuất	ngẫu	nhiên	có	trong	tay	và	để	thỏa	mãn	nhu
cầu	 trao	đổi	của	cá	nhân	mình.	Không	ai	biết	được	 rằng	bao	nhiêu
sản	phẩm	do	mình	sản	xuất	 ra	sẽ	xuất	hiện	 trên	 thị	 trường	và	bao
nhiêu	sản	phẩm	ấy	nói	chung	sẽ	 tìm	được	người	 tiêu	 thụ:	không	ai
biết	được	rằng	liệu	có	tìm	được	một	nhu	cầu	thực	sự	cho	sản	phẩm
của	mình	 hay	 không,	 liệu	 có	 thu	 lại	 được	 chi	 phí	 sản	 xuất	 hay	 nói
chung	có	thể	bán	được	hay	không.	Tình	trạng	vô	chính	phủ	thống	trị



trong	sản	xuất	xã	hội.	Nhưng	sản	xuất	hàng	hóa,	cũng	như	mọi	hình
thức	sản	xuất	khác,	có	những	qui	luật	riêng,	vốn	có	của	nó	và	không
thể	tách	rời	với	nó.	Và	những	quy	luật	ấy	tự	mở	đường	cho	mình	bất
chấp	tình	trạng	vô	chính	phủ	ấy,	ở	ngay	trong	tình	trạng	ấy	và	thông
qua	tình	trạng	ấy.	Những	quy	luật	ấy	biểu	hiện	ra	trong	hình	thức	duy
nhất	còn	sót	lại	của	quan	hệ	xã	hội,	tức	là	trong	trao	đổi,	và	chúng	tác
động	đến	những	người	sản	xuất	cá	biệt	với	tư	cách	là	những	quy	luật
cưỡng	chế	của	cạnh	tranh.	Do	đó,	bản	thân	những	người	sản	xuất	ấy
lúc	đầu	cũng	không	biết	đến	những	quy	luật	ấy	và	chỉ	qua	một	kinh
nghiệm	lâu	dài	họ	mới	dần	dần	phát	hiện	ra	chúng.	Như	vậy	là	những
quy	luật	ấy	thực	hiện	mà	không	thông	qua	những	người	sản	xuất,	với
tính	 cách	 là	những	quy	 luật	 tự	nhiên	 tác	động	một	 cách	mù	quáng
của	hình	thức	sản	xuất	của	họ.	Sản	phẩm	thống	trị	người	sản	xuất.

Trong	xã	hội	 thời	 trung	cổ,	cụ	thể	 là	 trong	những	thế	kỷ	đầu,
sản	xuất	nhằm	chủ	yếu	 là	để	 thỏa	mãn	sự	 tiêu	dùng	của	bản	 thân.
Nó	 thỏa	mãn	chủ	yếu	 là	những	nhu	cầu	của	người	sản	xuất	và	gia
đình	 họ.	Ở	 chỗ	 nào,	 như	ở	 nông	 thôn	 có	 những	 quan	 hệ	 lệ	 thuộc
thân	 thể	 thì	 sản	xuất	 cũng	còn	 thỏa	mãn	những	nhu	cầu	của	chúa
phong	kiến	nữa.	Do	đó,	ở	đây	không	có	trao	đổi,	và	vì	vậy	sản	phẩm
cũng	không	mang	tính	chất	hàng	hóa.	Gia	đình	người	nông	dân	sản
xuất	ra	hầu	hết	những	vật	họ	cần	dùng:	cả	công	cụ	và	quần	áo,	cũng
như	thực	phẩm.	Chỉ	khi	nào	họ	sản	xuất	được	một	số	dư	ngoài	nhu
cầu	 của	bản	 thân	 và	 ngoài	 số	 phải	 nộp	 cho	 chúa	phong	 kiến	 dưới
hình	thức	hiện	vật,	thì	chỉ	khi	đó	họ	cũng	sản	xuất	ra	hàng	hóa:	số	dư
đó,	được	ném	vào	 trao	đổi	xã	hội,	nhằm	để	đem	bán,	đã	 trở	 thành
hàng	hóa.	Dĩ	nhiên,	những	thợ	thủ	công	ở	thành	thị	ngay	từ	đầu	đã
buộc	phải	sản	xuất	để	trao	đổi.	Nhưng	họ	cũng	phải	sản	xuất	ra	phần
lớn	những	vật	phẩm	cần	thiết	cho	những	nhu	cầu	của	chính	họ:	họ	có
vườn	rau	và	mảnh	đất	nhỏ;	họ	chăn	gia	súc	của	họ	ở	trong	rừng	của
công	xã,	những	rừng	này	ngoài	ra	còn	cung	cấp	cho	họ	gỗ	xây	dựng
và	chất	đốt;	phụ	nữ	thì	kéo	sợi	lanh	và	len,	v.v..	Sản	xuất	để	trao	đổi,
tức	là	sản	xuất	hàng	hóa,	lúc	đó	chỉ	mới	xuất	hiện.	Vì	thế	mà	trao	đổi
hạn	chế,	thị	trường	hạn	chế,	phương	thức	sản	xuất	ổn	định,	sự	đóng
cửa	có	tính	chất	địa	phương	đối	với	thế	giới	bên	ngoài,	sự	thống	nhất
có	tính	chất	địa	phương	ở	trong	nước;	mác-cơ	ở	nông	thôn,	phường
hội	ở	thành	thị.

Nhưng	cùng	với	sự	mở	rộng	của	sản	xuất	hàng	hóa	và	nhất	là
cùng	với	sự	xuất	hiện	của	phương	thức	sản	xuất	ta	bản	chủ	nghĩa	thì
những	quy	luật	của	sản	xuất	hàng	hóa,	từ	trước	tới	nay	vẫn	còn	ngái
ngủ,	liền	bắt	đầu	tác	động	một	cách	công	khai	hơn	và	mạnh	mẽ	hơn.
Những	mối	 liên	hệ	cũ	bị	 dãn	 ra,	 những	chướng	ngại	 cũ	bị	 phá	bỏ,



những	người	sản	xuất	ngày	càng	biến	thành	những	người	sản	xuất
hàng	hóa	độc	lập	và	phân	tán.	Tình	trạng	vô	chính	phủ	trong	sản	xuất
xã	hội	bộc	 lộ	 ra	bên	ngoài	và	ngày	càng	bị	đẩy	đến	chỗ	cùng	cực.
Nhưng	công	cụ	chủ	yếu	nhất	mà	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ
nghĩa	dùng	để	 làm	 tăng	 thêm	 tình	 trạng	vô	chính	phủ	ấy	 trong	sản
xuất	xã	hội,	chính	là	cái	đối	lập	trực	tiếp	với	tình	trạng	vô	chính	phủ;
đó	là	sự	tổ	chức	ngày	càng	tăng	thêm	của	sản	xuất,	với	tính	cách	là
sản	xuất	xã	hội	ở	trong	từng	xí	nghiệp	sản	xuất	cá	biệt.	Chính	là	nhờ
cái	đòn	bẩy	ấy	mà	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	ngiữ	đã	chấm
dứt	tình	trạng	ổn	định	hòa	bình	trước	kia.	Trong	bất	cứ	ngành	công
nghiệp	nào	mà	phương	thức	sản	xuất	ấy	thâm	nhập	vào	thì	nó	đều
không	để	cho	những	phương	pháp	sản	xuất	cũ	cùng	tồn	tại	với	nó.	Ở
nơi	nào	mà	nó	khống	chế	được	nền	thủ	công	nghiệp	thì	nó	liền	tiêu
diệt	nền	thủ	công	nghiệp	cũ.	Địa	bàn	của	lao	động	biến	thành	một	bãi
chiến	trường,	những	phát	kiến	lớn	về	địa	lý	và	những	công	cuộc	thực
dân	hóa	 tiếp	 sau	những	phát	 kiến	ấy	 làm	 tăng	 thêm	gấp	bội	 số	 thị
trường	tiêu	thụ	và	đẩy	nhanh	việc	biến	thủ	công	nghiệp	thành	công
trường	thủ	công.	.	Đấu	tranh	không	phải	chỉ	nổ	ra	giữa	những	người
sản	 xuất	 cá	 thể	 trong	 từng	 địa	 phương;	 những	 cuộc	 đấu	 tranh	 địa
phương	đến	 lượt	 chúng,	 lại	 phát	 triển	 thành	những	cuộc	đấu	 tranh
giữa	các	nước,	 thành	những	cuộc	chiến	 tranh	 thương	nghiệp	 trong
thê	 kỷ	 XVII	 và	 XVIII.	 Cuối	 cùng	 đại	 công	 nghiệp	 và	 sự	 tạo	 ra	 thi
trường	thế	giới	đã	làm	cho	cuộc	đấu	tranh	lan	rộng	khắp	nơi	và	đồng
thời	 đem	 lại	 cho	 nó	 một	 tính	 chất	 kịch	 liệt	 chưa	 từng	 thấy.	 Giữa
những	nhà	tư	bản	cá	biệt	cũng	như	giữa	cả	những	ngành	sản	xuất
và	giữa	cà	các	nước,	sự	thuận	lợi	của	những	điêu	kiện	tự	nhiên	hoặc
nhân	tạo	của	sản	xuất	quyết	đinh	sự	sống	còn	cửa	họ.	Kẻ	thất	bại	bị
loại	trừ	thẳng	tay.	Đó	chính	là	quy	luật	của	Darwin	vẽ	cuộc	đấu	tranh
của	sự	sinh	 tồn	cá	nhân,	được	chuyền	 từ	giới	 tự	nhiên	vào	xã	hội
một	tính	chất	mãnh	liệt	gấp	bội.	Quan	điểm	tự	nhiên	của	thú	vật	biểu
hiện	 ra	 đỉnh	 cao	nhất	 của	 sự	phát	 triển	 của	 loài	 người.	Mâu	 thuẫn
giữa	sự	sản	xuất	xã	hội	và	sự	chiếm	hữu	tư	bản	chủ	nghĩa	tái	hiện	ra
thành	sự	 đối	 lập	 giữa	 tính	 chất	 có	 tổ	 chức	 của	 sản	 xuất	 trong	mỗi
công	xưởng	riêng	biệt	với	tình	trạng	vô	chính	phủ	của	sản	xuất	trong
toàn	thể	xã	hội.

Phương	 thức	 sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa	 vận	dộng	 trong	hai
hình	thức	biểu	hiện	ấy	của	cái	mâu	thuẫn	vốn	có	của	phương	thức	ấy
do	nguồn	gốc	của	nó,	nó	đi	theo	một	"cái	vòng	luẩn	quẩn"	không	có
lồi	thoát	mà	Fourier	đã	phát	hiện	ra	trong	phương	thức	ấy.	Tuy	nhiên,
điều	mà	Fourier	 chưa	 thể	 thấy	được	 trong	 thời	đại	 của	mình	 là	 cái
vòng	ấy	dần	dần	co	hẹp	lại,	là	nói	cho	đúng	ra,	sự	vận	động	cửa	sản



xuất	theo	một	đường	xoáy	trôn	ốc	và	giông	như	sự	vận	động	của	các
hành	tinh,	nó	phải	kết	thúc	bằng	cách	đâm	vào	trung	tâm.	Chính	động
lực	của	tình	trạng	vô	chính	phủ	của	xã	hội	trong	sản	xuất	đang	biến
ngày	càng	nhiều	đại	da	sô	người	 ta	 thành	những	người	vô	sản,	và
chính	quần	chúng	vô	sản	này	cuối	cùng	lại	sẽ	chấm	dứt	tình	trạng	vô
chính	phủ	của	sản	xuất.	Chính	động	lực	của	tình	trạng	vô	chính	phủ
của	xã	hội	trong	sản	xuất	đang	biến	cái	khả	năng	cải	tiến	vô	cùng	tận
những	máy	móc	trong	dại	công	nghiệp	thành	một	quy	luật	cưỡng	chế
đối	 với	 từng	 nhà	 tư	 bản	 công	 nghiệp	 cá	 biệt,	 buộc	 họ	 phải	 không
ngừng	 cải	 tiến	máy	móc	 của	mình,	 nếu	 không	 thì	 sẽ	 bị	 diệt	 vọng.
Nhưng	cải	tiến	máy	móc	có	nghĩa	là	làm	cho	một	sô	lao	dộng	của	con
người	 trở	 thành	 thừa.	Nếu	việc	áp	dụng	và	 tăng	 thêm	máy	móc	có
nghĩa	là	thay	hàng	triệu	người	lao	động	thủ	công	bằng	một	số	ít	công
nhân	sử	dụng	máy	móc	thì	cải	tiến	máy	móc	có	nghĩa	là	ngày	càng
gạt	bó	thêm	nhiều	bản	thân	những	công	nhân	sử	dụưng	máy	móc	và
xét	cho	đến	cùng,	có	nghĩa	 là	tạo	ra	một	số	công	nhân	làm	thuê	có
sẵn	 vượt	 quá	 nhu	 cầu	 trung	 binh	 của	 tư	 bản,	một	 đạo	 quân	 công
nghiệp	trừ	bi	-	như	tôi	đã	gọi	năm	1845	[1*]	-	có	sẵn	cho	những	thời	kỳ
mà	 công	 nghiệp	 hoạt	 động	 hết	 công	 suất	 của	 nó	 và	 bị	 ném	 ra	 lề
đường	do	 sự	 phá	 sản	 nhất	 định	 phải	 xảy	 ra	 tiếp	 theo	 sau	 đó;	 đạo
quân	ấy	là	quả	tạ	buộc	vào	chân	giai	cấp	công	nhân	trong	cuộc	đấu
tranhh	để	sinh	 tồn	giữa	họ	và	 tư	bản,	 là	yếu	tố	điều	 tiết	để	giữ	 tiền
công	ở	mức	thấp	phù	hợp	với	yêu	cầu	của	tư	bản.	Như	vậy	là	máy
móc,	-	để	nói	theo	lời	của	Mác,	-	trở	thành	một	phương	tiện	chiến	đấu
mạnh	mẽ	nhất	của	tư	bản	để	chống	lại	giai	cấp	công	nhân,	là	công	cụ
lao	dộng	 thường	xuyên	cướp	mầt	 tư	 liệu	sinh	sống	 trong	 tay	người
công	nhân	và	sản	phầm	của	bản	thân	ngưười	công	nhân	lại	trở	thành
công	cụ	để	nô	dịch	bản	thân	họ.	Thành	thư	việc	tiết	kiệm	tư	liệu	lao
động	ngay	từ	dầu	cũng	dồng	thời	 là	việc	lãng	phí	sức	lao	động	một
cách	không	thương	xót	và	cướp	bóc	những	điều	kiện	bình	thưường
của	sự	hoạt	động	của	lao	dộng	;	máy	móc,	một	phương	tiện	hết	sức
mạnh	mẽ	để	 rút	 ngắn	 thời	 gian	 lao	động	 lại	 trở	 thành	phương	 tiện
chắc	chắn	nhất	dề	biến	toàn	bộ	cuộc	đời	của	ngưười	công	nhân	và
của	gia	đình	họ	thành	thời	gian	lao	động	tiềm	tàng	để	làm	tăng	thêm
giá	trị	của	tư	bản;	thành	thử	lao	động	quá	sức	của	bộ	phận	này	trong
giai	 cấp	 công	nhân	 lại	 là	 tiền	 đề	 cho	 tình	 trạng	 thất	 nghiệp	 của	bộ
phận	kia,	và	đại	công	nghiệp,	chạy	đuổi	theo	những	người	tiêu	dùng
mới	 trên	khắp	 thế	giới,	 lại	hạn	chế	sự	 tiêu	dùng	của	quấn	chúng	ở
trong	nước	ở	một	mức	 tối	 thiểu	chết	đói	và	do	dó	phá	hoại	 thương
trường	trong	nước	của	chinh	nó,	"	Cái	quy	luật	luôn	luôn	làm	cho	nạn
nhân	 khẩu	 thừa	 tương	 đối	 hay	 dội	 quân	 công	 nghiệp	 trừ	 bi	 thăng

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_27.htm#n1kf


bằng	với	quy	mô	và	tinh	lực	của	tích	lũy	tư	bản,	lại	xiềng	người	công
nhân	vào	tư	bản	chặt	hơn	là	những	cái	nêm	mà	Hephàstos	dà	dùng
để	đóng	chặt	Prométhée	vào	tảng	dá.	Quy	luật	ấy	gây	ra	một	sự	tích
lũy	tình	trạng	khốn	cùng	tương	ứng	với	sự	tích	lũy	của	tư	bản.	Do	đó
việc	tích	lũy	của	cải	ở	cực	này	đồng	thời	lại	là	tích	lũy	sự	khốn	cùng,
nỗi	thống	khổ	của	lao	dộng,	tình	trạng	nô	lệ,	sự	ngu	dốt,	sự	thô	bạo
hóa,	sự	đồi	bại	vẽ	mặt	đạo	đức	ở	cực	kia,	tức	là	ở	phía	giai	cấp	sản
xuất	 ra	sản	phẩm	của	mình	với	 tư	cách	 là	 tư	bản&	(Các	Mác,	 "	Tư

bản",	tr.	671)
[99]

.	Và	trông	chờ	ở	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ
nghĩa	một	sự	phân	phối	sản	phẩm	khác	 thì	cũng	chẳng	khác	gì	dòi
hỏi	những	điện	cực	của	một	bộ	ắc-quy	trong	khi	chúng	vẫn	tiếp	xúc
với	nước,	sẽ	không	phân	giải	nước	nữa	và	không	tạo	ra	ô-xy	ở	cực
dương	và	hy-drô	ở	cực	âm	nữa.

Chúng	ta	đã	thấy	rằng	do	tình	trạng	vô	chính	phủ	của	sản	xuất
trong	xã	hội	mà	khả	năng	cải	tiến	được	đẩy	tới	mức	hét	sức	cao	của
máy	móc	hiện	đại	đã	biến	như	thế	nào	thành	một	quy	luật	cưỡng	chế
đối	với	nhà	tư	bản	công	nghiệp	riêng	lẻ	buộc	hắn	phải	luôn	luôn	cái
tiến	máy	móc	của	mình	và	 luôn	 luôn	 tăng	sức	sản	xuất	của	những
máy	móc	đó.	Đôi	 với	 hắn	 thì	 cái	 khả	năng	 thực	 tế	đơn	giản	 là	mở
rộng	quy	mô	sản	xuất	của	hắn	cũng	biến	thành	một	quy	luật	cưỡng
chế	như	vậy.	Sức	mở	rộng	to	lớn	của	đại	công	nghiệp	-	mà	so	với	nó
sức	dãn	nở	của	các	chất	khí	chỉ	là	một	trò	trẻ	con	-	giờ	đây	đang	biểu
hiện	 ra	 thành	một	 "nhu	cầu"	mở	rộng	về	chất	và	về	 lượng	một	nhu
cầu	 khinh	 thường	 mọi	 sức	 chống	 lại.	 Sức	 chống	 lại	 ấy	 được	 tạo
thành	bởi	tiêu	dùng,	sự	tiêu	thụ,	thị	trường	cho	các	sản	phẩm	của	đại
công	nghiệp.	Nhưng	khả	năng	mở	rộng	của	thị	trường,	về	chiều	rộng
và	chiều	sâu,	 lại	bị	chi	phối	 trước	hết	bởi	những	quy	 luật	khác	hẳn,
tác	động	kém	mạnh	mẽ	hơn	nhiều.	Sự	bành	 trướng	của	 thị	 trường
không	theo	kịp	sự	mở	rộng	sản	xuất.	Sự	xung,	đột	là	không	thể	tránh
được,	và	vì	nó	không	 thể	có	giải	pháp	nào	khi	nó	còn	chưa	 làm	nổ
tung	bản	thân	phương	thức	sán	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa,	cho	nên	sự
xung	dột	ấy	trở	thành	có	tính	chất	chu	kỳ.	Nền	sản	xuất	tư	bản	chủ
nghĩa	sản	sinh	ra	một	"vòng	luẩn	quẩn	"	mới.

Thật	vậy,	từ	năm	1825,	tức	là	lúc	nổ	ra	cuộc	tổng	khủng	hoảng
thứ	nhất	thì	cứ	khoảng	mười	năm	một,	toàn	thể	giới	công	nghiệp	và
thương	nghiệp,	nền	sản	xuất	và	trao	đổi	của	tất	cả	các	dân	tộc	văn
minh	cũng	như	của	những	xứ	phụ	thuộc	ít	nhiều	dã	man	của	họ	lại	bị
lệch	đường	ray	một	lần.	Thương	nghiệp	ngừng	trệ,	thị	trường	bị	tràn
ngập,	sản	phẩm	chết	lại	hàng	đống	và	không	bán	được,	tiền	mặt	biến
mất,	 tín	 dụng	 chấm	 dứt,	 các	 công	 xưởng	 ngừng	 hoạt	 động	 quần



chúng	lạo	động	thiếu	tư	liệu	sinh	hoạt	vì	đã	sản	xuất	ra	quá	nhiều	tư
liệu	sinh	hoạt,	 các	cuộc	vỡ	nợ	nối	 tiếp	nhau,	những	cuộc	phát	mại
cũng	nối	 tiếp	nhau.	Tình	 trạng	đình	 trệ	kéo	dài	hàng	mấy	năm	 liền,
các	lực	lượng	sản	xuất	cũng	như	sản	phẩm	đều	lãng	phí	và	hủy	hoại
hàng	đống,	cho	dẽn	khi	cuôi	cùng	những	đông	hàng	hóa	đã	tích	 lại
đã	vợi	đi	do	mất	giá	nhiều	hay	ít,	cho	đến	khi	sản	xuất	và	trao	đổi	dần
dần	phục	hồi	trở	lai.	Dần	dần	sự	vận	động	ấy	ngày	càng	nhanh	thêm,
chuyển	sang	nước	kiệu,	nước	kiệu	công	nghiệp	chuyển	sang	nước
phi	rồi	từ	đó	chuyển	sang	nước	đại	điên	cuồng	của	một	cuộc	steeple-
chase	thực	sự	của	công	nghiệp,	thương	nghiệp	tín	dụng	và	đầu	cơ,
để	rồi	cùng	sau	những	bước	nhảy	nguy	hiểm	nhất	rơi	vào	cái	hố	phá
sản.	Và	cứ	mãi	như	vậy	mãi.	Mới	từ	năm	1825	đến	nay,	chúng	ta	đã
trải	qua	năm	cuộc	khủng	hoảng,	và	giờ	đây	(1877),	chúng	ta	đang	trải
qua	cuộc	khủng	hoảng	thứ	sau.	Và	tính	chất	của	cuộc	khủng	hoảng
ấy	rõ	rệt	đến	mức	là	Fourier	đã	nắm	được	thực	chất	của	tất	cả	những
cuộc	 khủng	 hoảng	 ấy	 khi	 gọi	 cuộc	 khủng	 hoảng	 thứ	 nhất	 là	 crise
pléthorique,	tức	là	khủng	hoảng	thừa.

Trong	các	cuộc	khủng	hoảng,	mâu	thuẫn	giữa	sản	xuất	xã	hội
và	sự	chiếm	hữu	tư	bản	chủ	nghĩa	nổ	ra	dữ	dội.	Lưu	thông	hàng	hóa
bị	 tạm	 thời	 đình	 chỉ,	 phương	 tiện	 lưu	 thông	 là	 tiền,	 trở	 thành	 một
chướng	ngại	 cho	 lưu	 thông;	 tất	 cả	mọi	quy	 luật	 của	sản	xuất	hàng
hóa	là	lưu	thông	hàng	hóa	đều	bị	đảo	lộn.	Sự	xung	đột	kinh	tế	đạt	tới
đỉnh	cao	nhất	của	nó;	Phương	thức	sản	xuất	nổi	dậy	chống	phương
thức	trao	đổi,	các	lực	lượng	sản	xuất	nổi	dậy	chống	phương	thức	sản
xuất	mà	chúng	đã	vượt	qua.

Cái	sự	thật	là	tổ	chức	xã	hội	của	sản	xuất	ở	trong	công	xưởng
đã	đạt	tới	trình	độ	phát	triển	khiến	nó	không	còn	có	thể	tương	dung
được	với	cái	tình	trạng	vô	chính	phủ	của	sản	xuất	trong	xã	hội	hiện
tồn	tại	bên	cạnh	nó	và	bên	trên	nó	-	cái	sự	thật	đó	cũng	đã	trở	nên	rõ
ràng	đối	với	bản	thân	các	nhà	tư	bản	do	sự	tập	trung	tư	bản	một	cách
dữ	dội	diễn	 ra	 trong	 thời	kỳ	các	cuộc	khủng	hoảng,	 thông	qua	việc
phá	sản	của	nhiều	nhà	 tư	bản	 lớn	và	một	số	còn	nhiều	nữa	những
nhà	tư	bản	nhỏ.	Toàn	bộ	cơ	chế	của	phương	thức	sản	xuất	 tư	bản
chủ	nghĩa	không	chịu	phục	vụ	nữa	dưới	sức	ép	của	các	 lực	 lượng
sản	xuất	do	chính	cơ	chế	ấy	đã	tạo	ra.	Nó	đã	không	còn	có	thể	biến
hết	tất	cả	khối	tư	liệu	sản	xuất	ấy	thành	tư	bản	nữa;	chúng	nằm	yên
không	được	sử	dụng	đến,	và	vì	thế	đạo	quân	công	nghiệp	trù	bị	cũng
buộc	phải	thất	nghiệp.	Tư	liệu	sản	xuất,	tư	liệu	sinh	hoạt,	người	công
nhân	có	sẵn	để	được	sử	dụng	mọi	yếu	 tố	của	sản	xuất	và	của	đời
sống	hạnh	phúc	chung	đều	có	thừa	thãi.	Nhưng	"sự	thừa	thãi	lại	trở
thành	một	nguồn	của	sự	khốn	cùng	và	thiếu	thốn"	(Fourier)	vì	chính



sự	thừa	thãi	ấy	đã	ngăn	cản	tư	liệu	sản	xuất	và	tư	liệu	sinh	hoạt	biến
thành	tư	bản.	Vì	trong	xã	hội	tư	bản	chủ	nghĩa,	tư	liệu	sản	xuất	không
thể	hoạt	động	được	nếu	 trước	đó	chúng	không	được	biến	 thành	tư
bản,	thành	phương	tiện	bóc	lột	sức	lao	động	của	con	người.	Sự	tất
yếu	phải	biến	tư	liệu	sản	xuất	và	tư	liệu	sinh	hoạt	thành	tư	bản	đứng
như	một	bóng	ma	giữa	chúng	và	công	nhân.	Sự	tất	yếu	ấy	là	cái	duy
nhất	ngăn	cản	sự	kết	hợp	giữa	những	đòn	bẩy	và	người	của	sản	xuất
lại	với	nhau;	nó	là	cái	duy	nhất	ngăn	cản	tư	liệu	sản	xuất	hoạt	động,
ngăn	cản	công	nhân	lao	động	và	sống.	Do	đó,	một	mặt	phương	thức
sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa	đã	 tự	vạch	mặt	 là	nó	không	còn	đủ	sức
tiếp	 tục	 quản	 lý	 những	 lực	 lượng	 sản	 xuất	 ấy	 nữa.	Mặt	 khác,	 bản
thân	những	lực	 lượng	sản	xuất,	với	một	sức	mạnh	ngày	càng	tăng,
cũng	mong	muốn	đạt	tới	chỗ	thủ	tiêu	mâu	thuẫn	ấy,	đến	chỗ	tự	giải
thoát	khỏi	cái	tính	chất	tư	bản	của	chúng,	đến	chỗ	thực	tế	thừa	nhận
tính	chất	của	chúng	là	những	lực	lượng	sản	xuất	xã	hội.

Chính	sự	phản	kháng	đó	của	những	lực	lượng	sản	xuất	đang
tăng	lên	một	cách	mạnh	mẽ	chống	lại	tính	chất	tư	bản	của	chúng,	sự
tất	 yếu	 ngày	 càng	 tăng	 buộc	 phải	 thừa	 nhận	 bản	 chất	 xã	 hội	 của
chúng,	 buộc	 bản	 thân	 giai	 cấp	 những	 nhà	 tư	 bản	 ngày	 càng	 phải
thừa	 nhận	 -	 trong	 chừng	mực	 nói	 chung	 điều	 đó	 có	 thể	 thực	 hiện
được	trong	các	quan	hệ	tư	bản	chủ	nghĩa	-	những	lực	lượng	sản	xuất
ấy	 là	những	 lực	 lượng	sản	xuất	xã	hội.	Những	 thời	kỳ	công	nghiệp
hoạt	động	sôi	nổi,	cùng	với	tín	dụng	phình	lên	một	cách	không	có	gới
hạn	của	chúng,	cũng	như	bản	thân	sự	phá	sản	thông	qua	sự	sụp	đổ
của	nhiều	xí	nghiệp	tư	bản	chủ	nghĩa	lớn,	đang	dẫn	tới	một	hình	thức
xã	hội	hóa	những	khối	 tư	 liệu	sản	xuất	 lớn	hơn	như	chúng	 ta	 thấy
trong	các	loại	công	ty	cổ	phẩn.	Một	số	những	tư	liệu	sản	xuất	và	giao
thông	 ấy,	 ví	 dụ	 như	 đường	 sắt	 thì	 ngay	 từ	 đầu	 đã	 đồ	 sộ	 đến	 nỗi
chúng	gạt	bỏ	mọi	hình	 thức	khác	của	sự	bóc	 lột	 tư	bản	chủ	nghĩa.
Nhưng	đến	một	 trình	độ	phát	 triển	nhất	dịnh	nào	đó	 thì	chính	ngay
hình	thức	ấy	cũng	thành	ra	không	đủ	nữa;	đại	biểu	chính	thức	của	xã
hội	 tư	bản	chủ	nghĩa,	 tức	 là	Nhà	nước	cũng	buộc	phải	đảm	đương
việc	lãnh	đạo	các	tư	liệu	sản	xuất	và	giao	thông	ấy.	Sự	cần	thiết	phải
biến	thành	sở	hữu	Nhà	nước	như	thế	xuất	hiện	trước	tiên	trong	các
cơ	quan	giao	thông	liên	lạc	lớn:	bưu	điện,	điện	báo	và	đường	sắt.

Nếu	các	cuộc	khủng	hoảng	đã	vạch	rõ	sự	bất	lực	của	giai	cấp
tư	sản	trong	việc	tiếp	tục	quản	lý	những	lực	lượng	sản	xuất	hiện	đại,
thì	việc	biến	các	xí	nghiệp	sản	xuất	và	giao	thông	lớn	thành	các	công
ty	cổ	phần,	và	thành	sở	hữu	của	Nhà	nước	lại	chứng	tỏ	rằng	giai	cấp
tư	sản	là	thừa	đối	với	mục	đích	ấy.	Giờ	đây	tất	cả	mọi	chức	năng	xã
hội	của	nhà	 tư	bản	đều	do	những	nhân	viên	 làm	công	đảm	nhiệm.



Nhà	tư	bản	không	còn	có	hoạt	động	xã	hội	nào	khác	ngoài	việc	bỏ
tiền	thu	nhập	vào	túi,	cắt	phiếu	và	đầu	cơ	ở	sở	giao	dịch,	nơi	mà	các
nhà	 tư	bản	cướp	đoạt	 tư	bản	 lẫn	của	nhau.	Nếu	 thoạt	 tiên	phương
thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	gạt	bỏ	công	nhân	thì	giờ	đây	nó	lại
gạt	bỏ	các	nhà	tư	bản,	và	đẩy	họ,	giống	như	công	nhân,	vào	số	nhân
khẩu	thừa,	mặc	dầu	là	tạm	thời	còn	chưa	đẩy	họ	ngay	vào	đạo	quân
công	nghiệp	trừ	bị.	Nhưng	cả	việc	biến	thành	các	công	ty	cổ	phẩn	lẫn
việc	biến	thành	sở	hữu	của	Nhà	nước	đều	không	xóa	bỏ	tính	chất	tư
bản	của	các	lực	lượng	sản	xuất.	Điều	đó	rất	rõ	ở	những	công	ty	cổ
phần.	Và	nhà	nước	hiện	đại	cũng	vẫn	chỉ	là	một	tổ	chức	mà	xã	hội	tư
sản	tự	tạo	ra	cho	mình	để	bảo	vệ	những	điều	kiện	chung	bên	ngoài
của	phương	 thức	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ	nghĩa	 khỏi	 bị	 những	 sự	 tấn
công	của	công	nhân	cũng	như	của	một	số	nhà	 tư	bản	cá	biệt.	Nhà
nước	hiện	đại,	dầu	hình	thức	của	nó	 là	như	thế	nào	chăng	nữa,	về
thực	chất	cũng	vẫn	là	một	bộ	máy	tư	bản	chủ	nghĩa,	là	Nhà	nước	của
các	nhà	 tư	bản,	 là	nhà	 tư	bản	 tập	 thể	 lý	 tưởng.	Nhà	nước	ấy	càng
chuyển	nhiều	lực	lượng	sản	xuất	thành	tài	sản	của	nó	bao	nhiêu	thì
nó	 lại	càng	biến	 thành	nhà	tư	bản	tập	 thể	 thực	sự	bấy	nhiêu.	Công
nhân	vẫn	là	những	người	công	nhân	làm	thuê,	những	người	vô	sản.
Quan	hệ	tư	bản	chủ	nghĩa	vẫn	không	bị	thủ	tiêu	mà	trái	lại	còn	được
đẩy	tới	chỗ	tột	cùng.	Nhưng	khi	đã	đạt	chỗ	tột	cùng	thì	sẽ	xảy	ra	cuộc
đảo	lộn.	Sở	hữu	Nhà	nước	về	các	lực	lượng	sản	xuất	không	phải	là
cách	giải	quyết	cuộc	xung	đột,	nhưng	nó	chứa	đựng	 trong	mình	nó
một	 phương	 tiện	 có	 tính	 chất	 hình	 thức,	 khả	 năng	 giải	 quyết	 cuộc
xung	đột	ấy.

Cách	giải	quyết	này	chỉ	có	 thể	 là	ở	chỗ,	 tính	chất	xã	hội	của
các	lực	lượng	sản	xuất	hiện	đại	sẽ	được	thực	tế	thừa	nhận	và	do	đó,
phương	thức	sản	xuất,	phương	thức	chiếm	hữu	và	phương	thức	trao
đổi	sẽ	được	làm	cho	điều	đó	chỉ	có	thể	diễn	ra	nếu	xã	hội	công	khai
và	trực	tiếp	nắm	lấy	những	lực	lượng	sản	xuất	đã	vượt	quá	mọi	sự
quản	lý	khác	ngoài	sự	quản	lý	của	xã	hội.	Như	vậy	là	tính	chất	xã	hội
của	các	tư	liệu	sản	xuất	và	các	sản	phẩm,	ngày	nay	đang	chống	lại
bản	 thân	 những	 người	 sản	 xuất,	 từng	 chu	 kỳ	 một	 đang	 làm	 rung
chuyển	phương	thức	sản	xuất	và	trao	đổi,	và	chỉ	tự	vạch	đường	cho
mình	 cách	 tàn	 bạo	 và	 huỷ	 hoại	 như	một	 quy	 luật	 của	 tự	 nhiên	 tác
động	một	cách	mù	quáng-	tính	chất	xã	hội	ấy	sẽ	được	những	người
sản	xuất	vận	dụng	một	cách	hoàn	toàn	tự	giác	và	sẽ	biến	từ	nguyên
nhân	của	những	sự	rối	loạn	và	những	sự	phá	sản	có	tính	chất	chu	kỳ
thành	một	đòn	bẩy	hết	sức	mạnh	mẽ	của	chính	ngay	sản	xuất.

Những	 lực	 lượng	xã	hội	cũng	 tác	động	hoàn	 toàn	giống	như
những	lực	 lượng	tự	nhiên;	mù	quáng	tàn	bạo,	phá	hoại,	chừng	nào



chúng	ta	chưa	nhận	thức	được	chúng	và	chưa	đếm	xỉa	đến	chúng.
Nhưng	một	 khi	 chúng	 ta	đã	nhận	 thức	được	chúng,	nắm	được	 tác
động,	phương	hướng	và	ảnh	hưởng	của	chúng	thì	việc	buộc	chúng
ngày	càng	phải	phục	 tùng	ý	chí	của	chúng	 ta	và	 lợi	dụng	chúng	dể
đạt	 tới	 những	mục	 đích	 của	 chúng	 ta,	 là	 hoàn	 toàn	 tuỳ	 thuộc	 vào
chúng	 ta.	Điều	đó	 là	đặc	biệt	đúng	khi	nói	về	những	 lực	 lượng	sản
xuất	mạnh	mẽ	hiện	nay.	Chừng	nào	chúng	ta	khăng	khăng	cự	tuyệt
không	muốn	hiểu	bản	chất	và	tính	chất	của	những	lực	lượng	ấy	-	và
phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	và	những	kẻ	bênh	vực	nó	lại
khăng	 khăng	 không	 chịu	 hiểu	 -	 thì	 chừng	 đó	 lực	 lượng	 ấy	 vẫn	 tác
động	bất	chấp	ý	muốn	của	chúng	ta,	chống	lại	chúng	ta,	thì	chừng	đó
chúng	vẫn	thống	trị	chúng	ta,	như	đã	trình	bày	tỷ	mỉ	trên	đây.	Nhưng
một	khi	đã	hiểu	được	bản	chất	của	chúng	rồi	 thì	ở	 trong	tay	những
người	sản	xuất	liên	hiệp,	chúng	từ	chỗ	là	những	ông	chủ	ma	quái	sẽ
biến	 thành	những	người	 đầy	 tớ	ngoan	ngoãn.	Đó	 là	 sự	 khác	nhau
giữa	sức	mạnh	phá	hoại	của	điện	trong	những	tia	chớp	của	giông	tố
với	luồng	điện	đã	chế	ngự	được	trong	điện	báo	và	trong	đèn	điện;	là
sự	khác	nhau	giữa	ngọn	lửa	của	đám	cháy	với	ngọn	lửa	phục	vụ	cho
con	người.	Khi	người	ta	bắt	đầu	đối	xử	với	những	lực	lượng	sản	xuất
hiện	nay	theo	bản	chất	của	chúng	-	bản	chất	mà	cuối	cùng	người	ta
đã	nhận	thức	được	-	thì	tình	trạng	vô	chính	phủ	của	sản	xuất	có	kế
hoạch	trên	quy	mô	xã	hội,	 theo	những	nhu	cầu	của	toàn	thể	xã	hội
cũng	 như	 của	 mỗi	 một	 thành	 viên	 riêng	 biệt;	 lúc	 đó	 phương	 thức
chiếm	hữu	tư	bản	chủ	nghĩa,	trong	đó	sản	phẩm	nô	dịch	trước	tiên	là
người	sản	xuất	rồi	sau	đó	 là	người	chiếm	hữu,	được	thay	thế	bằng
hình	thức	chiếm	hữu	sản	phẩm	dựa	trên	chính	ngay	tính	chất	của	tư
liệu	 sản	 xuất	 hiện	 đại;	một	mặt	 là	 sự	 chiếm	hữu	 trực	 tiếp	 của	 sản
xuất	về	các	sản	phẩm,	coi	đó	là	những	tư	liệu	để	duy	trì	và	phát	triển
sản	xuất,	mặt	khác	là	sự	chiếm	hữu	trực	tiếp	của	cá	nhân	về	các	sản
phẩm,	coi	đó	là	tư	liệu	sinh	hoạt	và	hưởng	thụ.

Ngày	càng	biến	đại	đa	số	dân	cư	thành	vô	sản,	phương	thức
sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	tạo	ra	một	lực	lượng	bắt	buộc	phải	hoàn
thành	cuộc	cách	mạng	ấy,	nếu	không	thì	sẽ	bị	tiêu	vong.	Ngày	càng
buộc	những	 tư	 liệu	sản	xuất	 lớn	đã	xã	hội	hóa,	biến	 thành	sở	hữu
Nhà	nước,	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	tự	nó	vạch	ra	con
đường	để	hoàn	thành	cuộc	cách	mạng	ấy.	Giai	cấp	vô	sản	chiếm	lấy
chính	quyền	Nhà	nước	và	biến	 tư	 liệu	sản	xuất	 trước	hết	 thành	sở
hữu	Nhà	nước.	Nhưng	chính	vì	 thế	mà	giai	cấp	vô	sản	cũng	tự	thủ
tiêu	với	 tư	cách	 là	giai	cấp	vô	sản	chính	vì	 thế	mà	nó	cũng	xóa	bỏ
mọi	sự	phân	biệt	giai	cấp	và	mọi	đối	kháng	giai	cấp,	và	cũng	xóa	bỏ
Nhà	nước	với	tư	cách	là	Nhà	nước.	Cái	xã	hội	từ	trước	tới	nay	vận



động	trong	những	sự	đối	lập	giai	cấp	đã	cần	đến	Nhà	nước	nghĩa	là
một	tổ	chức	của	giai	cấp	bóc	lột	để	duy	trì	những	điều	kiện	bên	ngoài
của	sản	xuất	của	nó,	do	đó	chủ	yếu	 là	để	duy	 trì	bằng	bạo	 lực	giai
cấp	bị	 bóc	 lột	 trong	những	điều	kiện	áp	bức	 (chế	độ	nô	 lệ,	 chế	độ
nông	nô,	chế	độ	lao	động	làm	thuê)	do	phương	thức	sản	xuất	hiện	có
lúc	đó	đem	lại.	Nhà	nước	là	đại	biểu	chính	thức	của	toàn	thể	xã	hội,
là	sự	tổng	hợp	của	xã	hội	 thành	một	nghiệp	hội	Nhà	nước	của	bản
thân	giai	 cấp	đại	 biểu	 cho	 toàn	 thể	 xã	hội	 trong	 thời	 đại	 của	mình:
trong	thời	cổ,	đó	là	Nhà	nước	của	chủ	nô;	trong	thời	trung	cổ,	đó	là
Nhà	nước	của	quý	tộc	phong	kiến;	trong	thời	đại	chúng	ta,	đó	là	Nhà
nước	của	giai	 cấp	 tư	sản.	Khi	Nhà	nước,	 cuối	 cùng	 thật	 sự	đã	 trở
thành	 thừa.	Một	khi	không	còn	giai	cấp	xã	hội	nào	cần	phải	duy	 trì
trong	vòng	áp	bức	nữa,	một	khi	mà	cùng	với	sự	thống	trị	giai	cấp	và
sự	đấu	 tranh	để	 sinh	 tồn	 xây	dựng	 trên	 tình	 trạng	 vô	 chính	phủ	 từ
trước	tới	nay	trong	sản	xuất,	những	xung	đột	và	những	sự	quá	làm
nảy	sinh	từ	tình	hình	đó	cũng	đều	bị	loại	trừ,	thì	lúc	đó	sẽ	không	còn
có	gì	để	đàn	áp	nữa,	lúc	đó	một	lực	lượng	đặc	biệt	để	đàn	áp,	tức	là
Nhà	 nước,	 cũng	 sẽ	 không	 còn	 cần	 thiết	 nữa.	Hành	 động	 đầu	 tiên,
qua	 đó	Nhà	 nước	 thật	 sự	 thể	 hiện	 ra	 là	 đại	 biểu	 toàn	 thể	 xã	 hội	 -
chiếm	lấy	các	tư	liệu	sản	xuất	nhân	danh	xã	hội	-	cũng	đồng	thời	là
hành	động	độc	lập	cuối	cùng	của	nó	với	tư	cách	là	Nhà	nước.	Sự	can
thiệp	của	chính	quyền	Nhà	nước	vào	các	quan	hệ	xã	hội	hóa	sẽ	hóa
ra	thừa	trong	hết	lĩnh	vực	này	đến	lĩnh	vực	khác	và	sự	đình	chỉ.	Việc
cai	quản	người	sẽ	nhường	chỗ	cho	việc	quản	lý	vật	và	chỉ	đạo	quá
trình	sản	xuất.	Nhà	nước	không	"bị	xóa	bỏ",	nó	tự	tiêu	vong.	Cần	phải
đứng	trên	cơ	sở	ấy	để	đánh	giá	câu	"Nhà	nước	nhân	dân	tự	do"	tức
là	đánh	giá	theo	lý	do	cơ	động	tạm	thời	chính	đáng	của	nó,	cũng	như
theo	tính	chất	không	có	căn	cứ	khoa	học	cuối	cùng	của	nó;	cũng	phải
đứng	trên	cơ	sở	ấy	để	đánh	giá	yêu	sách	của	những	kẻ	gọi	là	những
người	 vô	 chính	phủ	 chủ	nghĩa	đòi	 ngày	một	 ngày	hai	 xóa	bỏ	ngay
Nhà	nước.

Từ	khi	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	xuất	hiện	trong
lịch	sử,	việc	xã	hội	nắm	lấy	mọi	tư	liệu	sản	xuất	thường	thể	hiện	ra	là
một	lý	tưởng	ít	nhiều	lờ	mờ	về	tương	lai	đối	với	những	cá	nhân	riêng
biệt	hoặc	đối	với	cả	toàn	bộ	một	phái.	Nhưng	việc	ấy	chỉ	có	thể	thực
hiện	được,	trở	thành	một	tất	yếu	lịch	sử,	khi	đã	có	những	điều	kiện
vật	chất	để	thực	hiện	nó.	Cũng	như	mọi	tiến	bộ	xã	hội	khác,	nó	có	thể
thực	hiện	được	không	phải	do	chỗ	người	ta	đã	nhận	thức	được	rằng
sự	tồn	tại	của	các	giai	cấp	là	trái	với	chính	nghĩa,	với	bình	đẳng,	v.v...
không	phải	do	ý	muốn	đơn	giản	là	thủ	tiêu	những	giai	cấp	ấy,	mà	là
do	có	những	điều	kiện	kinh	tế	mới	nào	đó.	Sự	phân	chia	xã	hội	thành



giai	cấp	bóc	lột	và	giai	cấp	bị	bóc	lột,	thành	giai	cấp	thống	trị	và	giai
cấp	bị	trị	là	kết	quả	tất	yếu	của	sự	phát	triển	thấp	trước	đây	của	sản
xuất.	Chừng	nào	mà	toàn	bộ	lao	động	xã	hội	chỉ	cung	cấp	được	một
số	sản	phẩm	chỉ	vượt	quá	rất	ít	số	tư	liệu	cần	thiết	nhất	cho	sự	tồn	tại
của	mọi	người,	do	đó,	chừng	nào	lao	động	choán	hết	hay	gần	hết	thì
giờ	của	tối	đại	đa	số	thành	viên	trong	xã	hội,	thì	chừng	đó	xã	hội	tất
nhiên	phải	 chia	 thành	giai	 cấp.	Bên	cạnh	đại	đa	số	hoàn	 toàn	phải
hiến	thân	cho	lao	động	ấy,	thì	hình	thành	nên	một	giai	cấp	được	giải
phóng	khỏi	công	việc	lao	động	sản	xuất	trực	tiếp	và	chăm	lo	những
công	việc	chung	của	xã	hội	như:	điều	khiển	lao	động,	công	việc	Nhà
nước,	tư	pháp,	khoa	học,	nghệ	thuật,	v.v...	Do	đó	quy	luật	phân	công
lao	động	 là	cái	 làm	cơ	sở	cho	sự	phân	chia	 thành	giai	cấp,	Nhưng
điều	đó	không	ngăn	cản	cái	tình	hình	là	sự	phân	chia	thành	giai	cấp
không	được	 thực	hiện	bằng	bạo	 lực,	 cướp	bóc,	mánh	khóe	và	 lừa
bịp,	 và	giai	 cấp	 thống	 trị,	một	 khi	 đã	nắm	được	chính	quyền	 thì	 sẽ
không	bao	giờ	quên	củng	cố	sự	 thống	 trị	 của	nó	 trên	 lưng	các	giai
cấp	 lao	 động	 và	 biến	 việc	 quản	 lý	 xã	 hội	 thành	 việc	 bóc	 lột	 quần
chúng.

Nhưng	nếu	do	đó	sự	phân	chia	 thành	giai	cấp	có	một	 tồn	 tại
lịch	sự	chính	đáng	nào	đó	thì	nó	cũng	chỉ	có	lý	do	ấy	trong	một	thời
kỳ	nhất	định,	trong	những	điều	kiện	xã	hội	nhất	định.	Nó	dựa	trên	sự
sản	xuất	không	đầy	đủ;	nó	sẽ	bị	sự	phát	triển	đầy	đủ	của	những	lực
lượng	sản	xuất	hiện	đại	xóa	bỏ.	Và	 thật	vậy,	sự	xóa	bỏ	giai	cấp	xã
hội	giả	định	phải	có	một	trình	độ	phát	triển	lịch	sử	trong	đó	sự	tồn	tại
không	chỉ	của	một	giai	cấp	thống	trị	nhất	định	này	hay	một	giai	cấp
thống	trị	nhất	định	khác,	mà	là	của	một	giai	cấp	thống	trị	nói	chung	do
đó	của	ngay	cả	sự	phân	biệt	giai	cấp,	cũng	đều	 trở	 thành	một	việc
không	hợp	thời	đại,	 trở	thành	lỗi	 thời.	Do	đó	sự	xóa	bỏ	giai	cấp	giả
định	phải	có	một	 trình	độ	phát	 triển	cao	của	sản	xuất,	 trong	đó	việc
một	giai	cấp	xã	hội	đặc	biệt	chiếm	hữu	tư	liệu	sản	xuất	và	sản	phẩm
và	do	đó,	chiếm	cả	quyền	thống	trị	chính	trị,	độc	quyền	giáo	dục	và
chỉ	đạo	 tinh	 thần,	không	những	đã	 trở	nên	 thừa	mà	còn	cản	 trở	sự
phát	triển	kinh	tế,	chính	trị	và	tinh	thần	nữa.	Trình	độ	ấy	ngày	nay	đã
đạt	được.	Nếu	phá	sản	về	chính	trị	và	tinh	thần	của	giai	cấp	tư	sản
hầu	như	không	còn	là	một	điều	bí	mật	đối	với	ngay	cả	bản	thân	giai
cấp	đó,	thì	sự	phá	sản	kinh	tế	của	giai	cấp	đó	lại	lặp	lại	một	cách	đều
đặn	 từng	mười	 năm	một.	 Trong	mỗi	 cuộc	 khủng	 hoảng,	 xã	 hội	 lại
nghẹt	thở	dưới	sức	ép	của	những	lực	lượng	sản	xuất	và	của	những
sản	phẩm	của	bản	 thân	nó,	mà	nó	 không	 thể	 sử	dụng	được	 và	 tự
thấy	 bất	 lực	 trước	 cái	 mâu	 thuẫn	 vô	 lý	 là	 những	 người	 sản	 xuất
không	có	gì	để	tiêu	dùng	vì	thiếu	người	tiêu	dùng.	Sức	mở	rộng	của



các	 tư	 liệu	 sản	 xuất	 đang	 phá	 tung	 những	 xiềng	 xích	mà	 phương
thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	đã	trói	buộc	chúng.	Giải	phóng	tư	liệu
sản	xuất	khỏi	những	xiềng	xích	đó	là	điều	kiện	tiên	quyết	duy	nhất	để
bảo	 đảm	 cho	một	 sự	 phát	 triển	 liên	 tục,	 với	một	 tốc	 độ	 ngày	 càng
nhanh	của	các	 lực	 lượng	sản	xuất,	và	do	đó	đảm	bảo	một	sự	 tăng
lên,	 trên	 thực	 tiễn	 là	 không	 có	 giới	 hạn,	 của	 chính	 ngay	 sản	 xuất.
Nhưng	không	phải	chỉ	có	thể.	Việc	xã	hội	chiếm	hữu	tư	liệu	sản	xuất
không	những	gạt	bỏ	được	sự	kìm	hãm	nhân	tạo	hiện	đang	có	đối	với
sản	xuất,	mà	còn	xóa	bỏ	được	sự	lãng	phí	và	sự	phá	hoại	trực	tiếp
những	 lực	 lượng	 sản	 xuất	 và	 sản	 phẩm,	 tức	 là	 những	 bạn	 đường
không	thể	tránh	được	của	sản	xuất	hiện	nay,	và	đạt	tới	đỉnh	cao	của
nó	trong	thời	kỳ	khủng	hoảng.	Thêm	nữa,	sự	chiếm	hữu	ấy	còn	giải
phóng	 được	 cho	 toàn	 thể	 xã	 hội	một	 khối	 tư	 liệu	 sản	 xuất	 và	 sản
phẩm,	bằng	cách	xóa	bỏ	sự	hoang	phí	xa	hoa	điên	 rồ	của	các	giai
cấp	thống	trị	hiện	nay	và	của	những	đại	biểu	chính	trị	của	chúng.	Khả
năng	đảm	bảo,	bằng	nền	sản	xuất	xã	hội,	cho	mọi	thành	viên	trong	xã
hội	một	đời	sống	không	những	hoàn	toàn	đầy	đủ	về	vật	chất	và	ngày
càng	phong	phú	hơn,	mà	còn	bảo	đảm	cho	họ	phát	triển	và	vận	dụng
một	cách	hoàn	toàn	tự	do	và	đầy	đủ	những	năng	khiếu	thể	lực	và	trí
lực	 của	 họ	 nữa-khả	 năng	 ấy	 giờ	 đây	 mới	 xuất	 hiện	 lần	 đầu	 tiên,
nhưng	nó	đã	xuất	hiện	thực	sự	rồi.

Cùng	với	việc	xã	hội	nắm	 lấy	những	 tư	 liệu	sản	xuất	 thì	sản
xuất	hàng	hóa	cũng	bị	 loại	 trừ,	và	do	đó,	sự	thống	trị	của	hàng	hóa
đối	 với	những	người	 sản	xuất	 cũng	bị	 loại	 trừ.	Tình	 trạng	vô	chính
phủ	trong	nội	bộ	nền	sản	xuất	xã	hội	được	thay	thế	bằng	một	sự	tổ
chức	có	kế	hoạch	có	ý	thức.	Cuộc	đấu	tranh	để	sinh	tồn	của	cá	nhân
sẽ	chấm	dứt.	Do	đó	mà	lần	đầu	tiên,	con	người	tách	hẳn	-	theo	một
nghĩa	nào	đó	-	khỏi	giới	thú	vật,	chuyển	từ	điều	kiện	sinh	tồn	của	thú
vật	sang	điều	kiện	sinh	tồn	thật	của	con	người,	và	cho	đến	nay	vẫn
thống	trị	con	người,	thì	lúc	này	sẽ	bị	thống	trị	và	kiểm	soát	bởi	những
con	người	lần	đầu	tiên	trở	thành	những	người	chủ	thật	sự,	có	ý	thức
của	tự	nhiên,	bởi	vì	họ	trở	thành	những	người	chủ	của	tổ	chức	xã	hội
của	họ.	Những	quy	 luật	của	hoạt	động	xã	hội	của	họ,	cho	đến	nay
vẫn	đối	lập	với	họ	như	những	quy	luật	tự	nhiên,	xa	lạ	và	thống	trị	họ,
thì	lúc	đó	sẽ	được	con	người	vận	dụng	một	cách	hoàn	toàn	hiểu	biết
và	do	đó	sẽ	chịu	sự	thống	trị	của	con	người.	Tổ	chức	xã	hội	của	con
người	từ	trước	đến	nay	vẫn	đối	lập	với	con	người	như	những	cái	do
tự	nhiên	và	 lịch	sử	áp	đặt	cho	con	người	 thì	giờ	đây	đã	biến	 thành
hành	động	 tự	do	của	bản	 thân	con	người.	Những	 lực	 lượng	khách
quan	xa	lạ,	từ	trước	đến	nay	vẫn	thống	trị	lịch	sử	thì	sẽ	do	chính	con
người	kiểm	soát.	Chỉ	từ	lúc	đó,	con	người	mới	bắt	đầu	tự	mình	làm	ra



lịch	 sử	 của	 chính	mình	một	 cách	 hoàn	 toàn	 tự	 giác,	 chỉ	 từ	 lúc	 đó,
những	nguyên	nhân	xã	hội	mà	con	người	làm	cho	phát	huy	tác	dụng,
mới	đưa	lại,	với	một	mức	độ	chiếm	ưu	thế	và	không	ngừng	tăng	lên,
những	kết	quả	mà	con	người	mong	muốn.	Đó	là	bước	nhảy	của	nhân
loại	từ	vương	quốc	của	tất	yếu	sang	vương	quốc	của	tự	do.

Thực	hiện	sự	nghiệp	giải	phóng	thế	giới	ấy,	 -	đó	 là	sứ	mệnh
lịch	sử	của	giai	cấp	vô	sản	hiện	đại.	Nghiên	cứu	những	điều	kiện	lịch
sử	 và	 do	 đó,	 nghiên	 cứu	 chính	 ngay	 bản	 chất	 của	 sự	 nghiệp	 của
chính	họ	-	đó	là	nhiệm	vụ	của	chủ	nghĩa	xã	hội	khoa	học,	biểu	hiện	lý
luận	của	phong	trao	vô	sản.

[1*]."Tình	cảnh	của	giai	cấp	lao	động	ở	Anh",	tr.	109.
	

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_27.htm#n1ks


III.	Sản	xuất

	 Sau	tất	cả	những	điều	đã	nói	trên	đây,	bạn	đọc	sẽ	không	lấy
làm	ngạc	nhiên	khi	được	biết	rằng	sự	trình	bày	về	những	nét	cơ	bản
của	 chủ	 nghĩa	 xã	 hội	 trong	 chương	 trên	 hoàn	 toàn	 không	 làm	 vừa
lòng	 ông	 Đuy-rinh.	 Trái	 lại,	 ông	 buộc	 phải	 vứt	 nó	 xuống	 vực	 thẳm
cùng	với	 tất	cả	những	cái	bị	 ruồng	bỏ,	nhà	 là	 "những	sản	phẩm	 lai
căng	của	trí	tưởng	tượng	lịch	sử	và	trí	tưởng	tượng	lô-gic"	các	"quan
niệm	man	rợ",	các	"khái	niệm	mơ	hồ	và	lộn	xộn"	v.v...	khác.	Đối	với
ông	ta,	chủ	nghĩa	xã	hội	tuyệt	nhiên	không	phải	là	một	kết	quả	tất	yếu
của	sự	phát	triển	lịch	sử,	và	lại	càng	không	phải	là	kết	quả	của	những
điều	kiện	kinh	tế	vật	chất	thô	thiển	của	thời	nay,	chỉ	nhằm	đạt	tới	mục
đích	nhét	đầy	bụng.	Ở	ông	ta,	vấn	đề	được	đặt	ra	một	cách	tốt	hơn
nhiều.	 Chủ	 nghĩa	 xã	 hội	 của	 ông	 ta	 là	một	 chân	 lý	 tuyệt	 đỉnh	 cuối
cùng	rồi:

Nó	 là	 "hệ	 thống	 tự	 nhiên	 của	 xã	 hội"	 nó	 bắt	 nguồn	 từ	 một
"nguyên	tắc	công	bằng	phổ	biến".

và	nếu	ông	ta	không	thể	nào	không	chú	ý	đến	cái	trạng	thái	từ
trước	tới	nay	do	lịch	sử	tội	lỗi	đã	tạo	ra	để	cải	thiện	trạng	thái	ấy,	thì
nói	 cho	 đúng	 ra,	 cần	 phải	 coi	 đó	 là	 một	 điều	 không	 may	 cho	 cái
nguyên	 tắc	công	bằng	 thuần	 túy.	Ông	Đuy-rinh	 tạo	 ra	chủ	nghĩa	xã
hội	của	mình	cũng	như	 tất	cả	mọi	cái	khác,	nhờ	hai	anh	chàng	nổi
tiếng	 của	mình.	Đáng	 lẽ	 đóng	 vai	 người	 chủ	 và	 người	 đầy	 tớ	 như
trước	 tới	 nay	 thì	 lần	này	hai	 con	 rối	 đó	diễn	các	vở	về	quyền	bình
đẳng	-	và	ấy	thế	là	cơ	sở	của	chủ	nghĩa	xã	hội	của	ông	Đuy-rinh	đã
sẵn	sàng.

Vì	 thế,	dĩ	nhiên	 là	ở	ông	Đuy-rinh,	những	cuộc	khủng	hoảng
công	nghiệp	có	tính	chất	định	kỳ	tuyệt	nhiên	không	có	cái	ý	nghĩa	lịch
sử	như	chúng	ta	đã	phải	gán	cho	chúng.

Ở	 ông	 ta,	 các	 cuộc	 khủng	 hoảng	 chỉ	 là	 những	 trường	 hợp
ngẫu	 nhiên	 đi	 trệch	 ra	 ngoài	 "trạng	 thái	 bình	 thường",	 và	 bất	 quá
cũng	chỉ	 là	một	 lý	do	để	 "phát	 triển	một	 chế	độ	có	 trật	 tự	hơn"	mà
thôi.	Cái	"cách	thức	quen	thuộc"	để	giải	thích	các	cuộc	khủng	hoảng
bằng	sản	xuất	 thừa	 thì	 tuyệt	nhiên	chưa	đủ	đối	 với	 cái	 "quan	niệm
đúng	đắn	hơn"	của	ông	ta.	Tuy	nhiên,	cách	giải	thích	đó	"cũng	có	thể
chấp	 nhận	 được	 đối	 với	 những	 cuộc	 khủng	 hoảng	 đặc	 biệt	 trong
những	lĩnh	vực	cá	biệt".	Ví	dụ	như	trường	hợp	"thị	trường	sách	báo
đầy	 ứ	 vì	 những	 bản	 in	 những	 tác	 phẩm	 có	 thể	 bán	 hàng	 loạt,	mà



bỗng	nhiên	người	ta	tuyên	bố	mọi	người	có	thể	tự	do	in	lại".
[100]

Dĩ	nhiên	ông	Đuy-rinh	có	 thể	 lên	giường	nằm	nghỉ	với	một	ý
thức	thanh	thản	rằng	những	tác	phẩm	bất	hủ	của	mình	sẽ	không	bao
giờ	gây	ra	một	tai	họa	cho	toàn	thế	giới	như	thế	được.

Nhưng	đối	với	các	cuộc	khủng	hoảng	lớn,	thì	không	hải	là	do
sản	xuất	thừa,	mà	đúng	ra	là	do	"sự	lạc	hậu	của	tiêu	dùng	của	nhân
dân...	tình	trạng	tiêu	dùng	không	đủ	bị	gây	ra	một	cách	giả	tạo...	việc
gây	 trở	 ngại	 cho	nhu	 cầu	 của	nhân	dân	 (A!)	 trong	 sự	phát	 triển	 tự
nhiên	của	nó,	những	điều	này	rốt	cuộc	đã	tạo	nên	một	cái	hố	nghiêm
trọng	như	vậy	giữa	các	dự	trù	hàng	hóa	và	việc	tiêu	thụ	chúng".

Và	ông	ta	thậm	chí	còn	có	cái	may	mắn	tìm	được	một	đồ	đệ
cho	cái	lý	luận	về	các	cuộc	khủng	hoảng	đó	của	ông	ta.

Nhưng	 tiếc	 thay,	 tình	 trạng	 tiêu	 dùng	 không	 đủ	 của	 quần
chúng,	 việc	hạn	 chế	 sự	 tiêu	dùng	 của	quần	 chúng	ở	mức	 tối	 thiểu
cần	 thiết	 để	 duy	 trì	 đời	 sống	 và	 việc	 sinh	 con	 đẻ	 cái,	 là	 một	 hiện
tượng	tuyệt	nhiên	không	phải	là	mới	mẻ.	Hiện	tượng	đó	đã	tồn	lại	từ
khi	có	những	giai	cấp	bóc	lột	và	những	giai	cấp	bị	bóc	lột.	Ngay	trong
những	thời	kỳ	lịch	sử	mà	hoàn	cảnh	của	quần	chúng	được	đặc	biệt
thuận	lợi,	ví	dụ	như	ở	Anh	hồi	thế	kỷ	XV,	quần	chúng	vẫn	tiêu	dùng
không	đủ.	Họ	còn	xa	mới	cho	phối	được	toàn	bộ	sản	phẩm	hàng	năm
của	họ	cho	sự	tiêu	dùng	của	họ.	Như	vậy,	nếu	tình	 trạng	tiêu	dùng
không	đủ	là	một	hiện	tượng	lịch	sử	thường	xuyên	từ	mấy	nghìn	năm
nay,	 còn	như	 tình	 trạng	đình	 trệ	phổ	biến	 trong	 tiêu	 thụ	xảy	 ra	 các
cuộc	khủng	hoảng	do	sản	xuất	 thừa,	 thì	chỉ	mới	 trở	 thành	 rõ	 rệt	 từ
năm	mươi	năm	nay	thôi	-	nếu	như	vậy	thì	cần	phải	có	tất	cả	sự	nông
cạn	của	thứ	kinh	tế	học	tầm	thường	của	ông	Đuy-rinh	mới	không	lấy
cái	 hiện	 tượng	mới	 là	 sản	 xuất	 thừa	 để	 giải	 thích	 sự	 xung	 đột	 ấy.
Điều	 đó	 cũng	 giống	 như	 là	 trong	 toán	 học,	 có	 người	 đã	muốn	 giải
thích	sự	thay	đổi	của	tỷ	số	giữa	hai	đại	lượng	-	một	bất	biến	và	một
khả	biến-	không	phải	bằng	việc	đại	 lượng	khả	biến	đã	 thay	đổi,	mà
bằng	việc	đại	lượng	bất	biến	đứng	nguyên	không	thay	đổi.	Tình	trạng
tiêu	dùng	không	đủ	của	quần	chúng	là	một	điều	kiện	tất	yếu	của	tất
cả	mọi	hình	thái	xã	hội	dựa	trên	sự	bóc	 lột,	do	đó	cũng	là	một	điều
kiện	tất	yếu	của	xã	hội	tư	bản	chủ	nghĩa;	nhưng	chỉ	có	hình	thức	tư
bản	chủ	nghĩa	của	sản	xuất	mới	đưa	đến	những	cuộc	khủng	hoảng.
Do	đó	tình	trạng	tiêu	dùng	không	đủ	của	quần	chúng	cũng	là	một	điều
kiện	tiên	quyết	của	các	cuộc	khủng	hoảng	ấy,	nhưng	nó	cũng	không
nói	 cho	 chúng	 ta	 biết	 những	 nguyên	 nhân	 của	 những	 cuộc	 khủng
hoảng	đang	 tồn	 tại	 hiện	nay,	 cũng	như	những	nguyên	nhân	vì	 sao
trước	kia	lại	không	có	những	cuộc	khủng	hoảng	ấy.

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/chuthich.htm#n101f


Nói	chung,	ông	Đuy-rinh	có	những	ý	kiến	kỳ	khôi	về	thị	trường
thế	giới.	Chúng	ta	đã	thấy	ông	ta,	với	tư	cách	là	một	tác	gia	Đức	thực
thụ,	đã	mưu	toan	lấy	những	cuộc	khủng	hoảng	tưởng	tượng	trên	thị
trường	sách	báo	ở	Leipzig	để	làm	sáng	tỏ	những	cuộc	khủng	hoảng
công	nghiệp	đặc	biệt	xẩy	ra	trong	thực	tế,	lấy	trận	bão	táp	trong	một
cốc	nước	để	giải	 thích	 trận	bão	táp	ở	ngoài	biển	như	thế	nào.	Tiếp
nữa,	ông	ta	cho	rằng	nền	sản	xuất	của	các	nhà	kinh	doanh	hiện	nay
"chủ	yếu	phải	xoay	quanh	việc	tiêu	thụ	của	mình,	trong	phạm	vi	bản
thân	các	giai	cấp	có	của"	điều	đó	đã	không	ngăn	cản	ông	ta,	chỉ	sau
có	mười	 sáu	 trang,	 thừa	 nhận	 như	mọi	 người	 đều	 biết	 rằng	 công
nghiệp	 sắt	 và	 công	 nghiệp	 bông	 sợi	 là	 những	 ngành	 công	 nghiệp
hiện	đại	có	tính	chất	quyết	định,	tức	là	đúng	hai	ngành	sản	xuất	mà
sản	phẩm	chỉ	được	tiêu	thụ	một	phần	cực	kỳ	nhỏ	trong	phạm	vi	các
giai	 cấp	có	của,	và	 trước	hết	 là	để	cung	cấp	cho	sự	 tiêu	dùng	của
quần	chúng.	Bất	cứ	lấy	một	lập	luận	nào	của	ông	Đuy-rinh,	chúng	ta
cũng	chỉ	thấy	thuần	túy	là	lời	ba	hoa	rỗng	tuyếch	và	mâu	thuẫn	đủ	về
mọi	thứ	chuyện.	Nhưng	chúng	ta	hãy	lấy	một	thí	dụ	trong	ngành	công
nghiệp	bông	sợi.	Nếu	chỉ	riêng	trong	cái	thành	phố	Oldham	tương	đối
nhỏ	thôi,	-	một	thành	phố	trong	một	tá	thành	phố	có	từ	5	đến	10	vạn
dân	ở	xung	quangh	Manchester,	làm	công	nghiệp	bông	sợi,	-	nếu	chỉ
riêng	 trong	 thành	 phố	 đó	 người	 ta	 cũng	 đã	 thấy	 từ	 năm	 1872	 đến
năm	1875,	 tức	 là	 trong	 khoảng	4	 năm,	 con	 số	 cọc	 sợi	 chuyên	 sản
xuất	lanh	sợi	số	32	đã	từ	2	triệu	rưởi	cái	tăng	lên	tới	5	triệu	cái,	thành
thử	chỉ	riêng	trong	một	thành	phố	trung	bình	của	nước	Anh	cũng	đã
có	một	số	lượng	cọc	sợi	chuyên	sản	xuất	loại	sợi	cùng	số	bằng	tất	cả
ngành	công	nghiệp	bông	sợi	của	toàn	nước	Đức	cộng	lại,	kể	cả	tỉnh
Alsace;	nếu	trong	tất	cả	các	ngành	và	các	địa	phương	khác	của	công
nghiệp	bông	sợi	ở	Anh	và	ở	Scotland,	người	ta	cũng	thấy	có	một	sự
mở	rộng	gần	gần	như	thế,	thì	phải	có	một	sự	càn	rỡ	khá	lớn	"đến	tận
gốc"	mới	dám	giải	thích	tình	trạng	hoàn	toàn	đình	đốn	hiện	nay	trong
việc	 tiêu	 thụ	sợi	bông	và	vải	bông	bằng	sự	tiêu	dùng	không	đủ	của
quần	chúng	Anh,	chứ	không	phải	bằng	sự	sản	xuất	thừa	của	bọn	chủ
xưởng	bông	sợi	ở	Anh.

Thế	là	đủ.	Chẳng	cần	phải	tranh	luận	với	những	người	không
hiểu	biết	về	kinh	tế	chính	trị	đến	nỗi	coi	thường	thị	trường	sách	báo
Leipzig	nói	chung	là	một	thị	trường	theo	ý	nghĩa	của	nền	công	nghiệp
hiện	đại.	Vì	thế	chúng	ta	chỉ	cần	vạch	ra	rằng,	trong	những	lập	luận
sau	 đó,	 ông	Đuy-rinh	 đã	 chẳng	 biết	 nói	 gì	 hơn	 về	 các	 cuộc	 khủng
hoảng	ngoài	điều	nói	rằng	khủng	hoảng	chẳng	qua	chỉ	là

"một	 sự	biến	đổi	 thông	 thường	 từ	 trạng	 thái	 quá	 căng	 thẳng
sang	trạng	thái	uể	oải",	rằng	nạn	đầu	cơ	quá	quắt	"không	phải	chỉ	là



do	sự	chất	đống	lại	một	cách	không	có	kế	hoạch	của	các	xí	nghiệp	tư
nhân",	mà	"cũng	cần	phải	coi	sự	xốc	nổi	của	những	chủ	xí	nghiệp	cá
biệt	và	sự	 thiếu	 thận	 trọng	của	 tư	nhân	 là	một	 trong	những	nguyên
nhân	làm	nảy	sinh	lượng	cung	quá	thừa".

Nhưng	đến	lượt	nó,	"nguyên	nhân	làm	nảy	sinh"	sự	xốc	nổi	và
sự	 thiếu	 thận	 trọng	 của	 tư	 nhân	 là	 cái	 gì?	 thì	 cũng	 lại	 là	 chính	 sự
thiếu	kế	hoạch	đó	của	nền	sản	xuất	 tư	bản	chủ	nghĩa,	biểu	hiện	ra
trong	chất	đống	lại	một	cách	không	có	kế	hoạch	của	các	xí	nghiệp	tư
nhân.	Coi	việc	chuyển	một	sự	kiện	kinh	tế	thành	một	điều	đáng	chê
trách	về	mặt	đạo	đức	 là	phát	hiện	ra	một	nguyên	nhân	mới	-	 thì	đó
cũng	chính	là	một	điều	cực	kỳ	"nông	nổi".

Chúng	ta	hãy	chấm	dứt	vấn	đề	khủng	hoảng	ở	đây.	Sau	khi	đã
chứng	minh	ở	chương	trên	sự	nảy	sinh	có	tính	chất	tất	yếu	của	các
cuộc	khủng	hoảng	từ	phương	thức	sản	xuất	như	tư	bản	chủ	nghĩa	và
ý	nghĩa	của	chúng	xem	như	 là	những	cuộc	khủng	hoảng	của	chính
ngay	phương	 thức	sản	xuất	ấy,	 là	những	 thủ	đoạn	cưỡng	chế	của
cuộc	cách	mạng	xã	hội,	thì	chúng	ta	không	cần	phải	nói	thêm	một	lời
nào	nữa	để	chống	lại	những	ý	kiến	hời	hợt	của	ông	Đuy-rinh	về	vấn
đề	ấy.	Bây	giờ	chúng	ta	hãy	bàn	sang	những	điều	sáng	tạo	tích	cực
của	ông	ta,	bàn	sang	cái	"hệ	thống	tự	nhiên	của	xã	hội".

Xây	dựng	trên	một	"nguyên	tắc	công	bằng	phổ	biến"	và	do	đó,
không	cần	phải	quan	tâm	đến	những	sự	thật	vật	chất	phiền	toái,	hệ
thống	đó	bao	gồm	một	liên	bang	các	công	xã	kinh	tế	giữa	chúng	có.

"Sự	 tự	do	đi	 lại	 và	 sự	bắt	 buộc	phải	 kết	 nạp	 các	 thành	 viên
mới,	theo	những	luật	lệ	và	những	quy	tắc	hành	chính	nhất	định".

Bản	thân	công	xã	kinh	tế	trước	hết	là
"một	sơ	đồ	bao	quát	có	tầm	lịch	sử	toàn	thế	giới"	và	vượt	xa

những	"biện	pháp	nửa	vời	lầm	lạc"	của	một	Mác	nào	đó	chẳng	hạn.
Nó	có	nghĩa	là	"một	cộng	đồng	những	người	gắn	bó	với	nhau	do	cái
quyền	 công	 cộng	 của	 họ	 được	 sử	 dụng	một	 diện	 tích	 đất	 đai	 nhất
định	và	một	nhóm	xí	nghiệp	sản	xuất	nhất	định,	để	cùng	nhau	hoạt
động	và	cùng	nhau	 tham	dự	vào	 thu	nhập.	Quyền	công	cộng	đó	 là
"một	thứ	quyền	đối	với	các	vật...	hiểu	theo	ý	nghĩa	một	mối	quan	hệ
thuần	 túy	 công	 pháp	 đối	 với	 tự	 nhiên	 và	 đối	 với	 các	 cơ	 quan	 sản
xuất.

Chúng	ta	hãy	để	cho	các	nhà	luật	học	tương	lai	của	công	xã
sẽ	nát	óc	ra	để	tìm	hiểu	xem	điều	đó	có	nghĩa	là	gì,	còn	chúng	ta	thì
dám	 từ	bỏ	mọi	mưu	 toan	 làm	công	việc	ấy.	Chúng	 ta	 chỉ	 biết	 rằng
quyền	đó	hoàn	toàn	không	đồng	nhất	với	"sở	hữu	có	tính	chất	nghiệp
đoàn	của	các	hội	công	nhân",	sở	hữu	này	sẽ	không	loại	trừ	sự	cạnh
tranh	lẫn	nhau,	và	thậm	chí	cả	sự	bóc	lột	lao	động	làm	thuê	nữa.



Đồng	thời,	ông	ta	còn	nói	qua	rằng
quan	 niệm	 "sở	 hữu	 chung",	 như	 người	 ta	 cũng	 gặp	 thấy	 ở

Mác,	"ít	ra	cũng	là	một	quan	niệm	không	rõ	ràng	và	đáng	nghi	ngờ,	vì
cái	quan	niệm	về	tương	lai	ấy	lúc	nào	cũng	có	vẻ	như	chỉ	có	ý	nghĩa
là	một	chế	độ	sở	hữu	có	tính	chất	nghiệp	đoàn	của	các	nhóm	công
nhân".

Đây	 lại	 là	một	 trong	nhiều	 "thói	 đê	 tiện"	đánh	 lộn	 sòng	quen
thuộc	của	ông	Đuy-rinh,	đối	với	"tính	chất	tầm	thường	của	nó"	(như
bản	thân	ông	ta	nói)	"thì	chỉ	có	cái	từ	tầm	thường	"bỉ	ổi"	là	hoàn	toàn
thích	hợp",	đây	 lại	 là	một	điều	dối	 trá	cũng	trắng	trợn	như	một	điều
bịa	đặt	khác	của	ông	Đuy-rinh	nói	 rằng	ở	Mác	chế	độ	sở	hữu	công
cộng	là	một	"sở	hữu	vừa	có	tính	chất	cá	thể	vừa	có	tính	chất	xã	hội".

Nhưng	dù	sao	 thì	một	điều	 rõ	 ràng	 là:	quyền	công	pháp	của
một	công	xã	kinh	 tế	đối	với	các	 tư	 liệu	 lao	động	của	nó	 là	một	 thứ
quyền	sở	hữu	đặc	biệt,	ít	ra	là	đối	với	xã	hội	và	Nhà	nước.

Nhưng	 quyền	 đó	 lại	 không	 được	 phép	 "cách	 biệt...	 với	 bên
ngoài,	bởi	vì	giữa	các	công	xã	kinh	tế	khác	nhau	vẫn	có	sự	tự	do	đi
lại	và	có	sự	cần	thiết	phải	kết	nạp	các	thành	viên	mới	theo	những	luật
lệ	và	những	quy	tắc	hành	chính	nhất	định...	cũng	giống	hệt	như	hiện
nay	 việc	 gia	 nhập	một	 tổ	 chức	 chính	 trị	 và	 việc	 tham	gia	 các	 công
việc	kinh	tế	của	công	xã".

Như	vậy	là	sẽ	có	những	công	xã	kinh	tế	giàu	và	những	công
xã	nghèo,	và	sự	san	bằng	sẽ	được	thực	hiện	thông	qua	việc	dân	cư
bỏ	các	công	xã	nghèo	và	dồn	đến	các	công	xã	giầu.	Như	vậy	nếu
ông	Đuy-rinh	muốn	xóa	bỏ	sự	cạnh	tranh	về	sản	phẩm	giữa	các	công
xã	bằng	cách	tổ	chức	việc	buôn	bán	trong	cả	nước,	thì	ông	ta	lại	để
cho	sự	cạnh	tranh	về	những	người	sản	xuất	vẫn	tiếp	tục	tồn	tại	một
cách	yên	tĩnh.	Các	vật	được	rút	ra	khỏi	cạnh	tranh,	nhưng	con	người
thì	vẫn	ở	trong	vòng	cạnh	tranh	như	cũ.

Nhưng	điều	đó	hoàn	toàn	không	giải	thích	cho	chúng	ta	rõ	về
cái	"quyền	công	pháp".	Tiếp	sau	đó	hai	trang,	ông	Đuy-rinh	tuyên	bố
với	chúng	ta	rằng:

"Trước	hết"	công	xã	buôn	bán	bao	quát	"một	cách	cũng	rộng
lớn	như	một	 lĩnh	vực	chính	 trị	 -	 xã	hội	mà	những	 thành	 thành	viên
được	tập	hợp	lại	 thành	một	pháp	nhân	duy	nhất,	và	với	tư	cách	ấy,
họ	đều	được	quyền	sử	dụng	 toàn	bộ	 ruộng	đất,	nhà	cửa	và	các	xí
nghiệp	sản	xuất."

Như	vậy	 là	 không	phải	 các	 công	xã	 riêng	 lẻ;	mà	 là	 cả	nước
đều	có	quyền	sử	dụng.	Như	vậy	thì	cái	"quyền	công	cộng"	cái	"quyền
đối	với	vật",	 "mối	quan	hệ	công	pháp	đối	với	 tự	nhiên"	v.v...,	không
những	"ít	ra	cũng	là	một	khái	niệm	không	rõ	ràng	và	đáng	nghi	ngờ":



nó	 còn	 trực	 tiếp	mâu	 thuẫn	 với	 chính	 ngay	 nó	 nữa.	 Thật	 thế	 nó	 là
"một	sở	hữu	vừa	có	tính	chất	cá	thể,	vừa	có	tính	chất	xã	hội"	-	ít	ra	là
trong	 chừng	mực	mỗi	 công	 xã	 kinh	 tế	 cũng	 đồng	 thời	 là	một	 pháp
nhân	-	và	vì	vậy	một	 lần	nữa,	cái	"quái	 thai	mơ	hồ"	đó	người	ta	chỉ
thấy	ở	chính	bản	thân	ông	Đuy-rinh	mà	thôi!

Dù	sao	thì	công	xã	kinh	tế	cũng	được	quyền	sử	dụng	các	tư
liệu	 lao	động	của	nó	để	sản	xuất.	Việc	sản	xuất	ấy	diễn	ra	như	thế
nào?	Theo	tất	cả	những	điều	mà	ông	Đuy-rinh	đã	cho	chúng	ta	biết,
thì	việc	sản	xuất	ấy	vẫn	hoàn	toàn	theo	như	kiểu	cũ,	chỉ	khác	có	một
điều	là	thay	cho	nhà	tư	bản	bây	giờ	là	công	xã.	Nhiều	lắm	thì	chúng
ta	cũng	chỉ	biết	thêm	rằng,	chỉ	giờ	đây	mỗi	người	mới	được	tự	do	lựa
chọn	 nghề	 nghiệp	 của	 mình,	 và	 nghĩa	 vụ	 lao	 động	 thì	 tất	 cả	 mọi
người	đều	có	ngang	nhau.

Hình	thức	cơ	bản	của	mọi	nền	sản	xuất	từ	trước	tới	nay	là	sự
phân	công	 lao	động,	một	mặt	 là	 trong	nội	bộ	xã	hội,	mặt	khác	 là	ở
trong	nội	bộ	mỗi	xí	nghiệp	sản	xuất.	Cái	"xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa"	của
ông	Đuy-rinh	có	thái	độ	như	thế	nào	đó	với	sự	phân	công	 lao	động
đó?

Sự	phân	công	lao	động	xã	hội	lớn	đầu	tiên	là	sự	tách	rời	giữa
thành	thị	và	nông	thôn.

Theo	ông	Đuy-rinh,	sự	đối	kháng	đó	là	"không	thể	tránh	khỏi,
xét	 theo	 bản	 chất	 của	 sự	 vật".	 Nhưng	 "nếu	 nghĩ	 rằng	 cái	 vực	 sâu
giữa	nông	nghiệp	và	công	nghiệp...	 là	không	thể	 lấp	được,	 thì	 lại	 là
không	hoàn	toàn	đúng.	Trên	thực	tế	thì	hiện	nay	cũng	đã	có,	ở	một
mức	độ	nào	đó,	một	sự	thường	xuyên	qua	lại	rồi,	và	trong	tương	lai
nó	còn	hứa	hẹn	tăng	lên	rất	nhiều	nữa:.	Ngay	hiện	nay	có	lẽ	cũng	đã
có	 hai	 ngành	 công	 nghiệp	 len	 vào	 trong	 ngành	 trồng	 trọt	 và	 nông
nghiệp,	 trước	 hết	 là	 ngành	 cất	 rượu,	 và	 sau	 đến	 ngành	 sản	 xuất
đường	từ	củ	cải...	việc	sản	xuất	rượu	còn	có	một	ý	nghĩa	to	lớn	đến
nỗi	người	ta	đánh	giá	nó	quá	cao".	Và	"nếu	như	do	những	phát	minh
nào	đó	mà	hình	thành	nên	một	nhóm	ngành	công	nghiệp	đông	hơn
thì	cần	phải	bố	 trí	sản	xuất	 tại	nông	 thôn	 trực	 tiếp	gắn	 liền	với	việc
sản	xuất	nguyên	liệu",	có	lẽ	do	đó	sự	đối	lập	giữa	thành	thị	và	nông
thôn	sẽ	giảm	bớt	đi,	và	"người	ta	sẽ	có	được	một	cơ	sở	rộng	rãi	nhất
để	phát	triển	nền	văn	minh".	Tuy	nhiên,	một	cái	gì	tương	tự	như	thế
cũng	có	thể	nảy	sinh	bằng	một	con	đường	khác.	Ngoài	sự	tất	yếu	về
mặt	kỹ	thuật	ra,	những	nhu	cầu	đó	trở	nên	có	tính	chất	quyết	định	đối
với	 việc	 phân	 loại	 những	 hoạt	 động	 của	 con	 người,	 thì	 lúc	 đó	 sẽ
không	còn	có	thể	coi	thường	được	những	điều	lợi	do	mối	liên	hệ	chặt
chẽ	 và	 có	 hệ	 thống	 giữa	 những	 công	 việc	 của	 nông	 thôn	 với	 hoạt
động	chế	biến	sản	phẩm	theo	kỹ	thuật	đem	lại".



Nhưng	 trong	 công	 xã	 kinh	 tế,	 lại	 nảy	 sinh	 đúng	 vấn	 đề	 đề
những	nhu	cầu	xã	hội,	và	như	vậy	có	lẽ	công	xã	kinh	tế	sẽ	vội	vàng
nắm	ngay	 lấy	một	cách	đầy	đủ	nhất	những	điều	 lợi	đã	nói	 trên	đây
trong	việc	kết	hợp	nông	nghiệp	với	công	nghiệp	chăng?	ông	Đuy-rinh
chắc	sẽ	không	quên	cho	chúng	ta	biết	theo	cái	lối	dông	dài	ưa	thích
của	ông	ta,	cái	"quan	niệm	chính	xác	hơn"	của	ông	ta	về	lập	trường
của	công	xã	kinh	tế	đối	với	vấn	đề	đó	chăng	?	Bạn	đọc	nào	tin	tưởng
như	thế	thì	sẽ	bị	lừa.	Những	câu	sảo	ngữ	nghèo	nàn	và	rối	dắm	đã
dẫn	ra	trên	đây,	cứ	quanh	đi	quẩn	lại	mãi	hết	ngành	cất	rượu	mạnh
lại	đến	công	nghiệp	làm	đường	củ	cái	theo	luật	pháp	Phổ.	Đó	là	tất
cả	những	gì	mà	ông	Đuy-rinh	có	thể	nói	cho	chúng	ta	biết	về	sự	đối
lập	giữa	thành	thị	và	nông	thôn	trong	hiện	tại	và	trong	tương	lai.

Bây	 giờ	 chúng	 ta	 hãy	 chuyển	 sang	bàn	một	 cách	 chi	 tiết	 về
vấn	đề	phân	công	lao	động.	Ở	đây,	ông	Đuy-rinh	đã	"chính	xác	hơn"
đôi	chút.	Ông	ta	nói	đến

"Một	 người	 chỉ	 nên	 chuyên	 hẳn	 về	một	 loại	 hoạt	 động	 thôi".
Nếu	đây	là	nói	đến	việc	thiết	lập	một	ngành	sản	xuất	mới	nào	đó	thì
vấn	đề	chỉ	 là	ở	chỗ,	 liệu	người	 ta	có	 thể	 tạo	ra	được	một	số	người
nào	đó	chỉ	chuyên	sản	xuất	một	loại	sản	phẩm,	đồng	thời	liệu	có	thể
tạo	ra	được	sự	tiêu	dùng	(!)	cần	thiết	cho	họ	hay	không.	Trong	xã	hội
chủ	nghĩa,	bất	kỳ	một	ngành	sản	xuất	nào	cũng	"sẽ	không	đòi	hỏi	lao
động	của	một	số	lớn	dân	cư".	Và	ngay	ở	trong	xã	hội	chủ	nghĩa	cũng
có	"những	biện	chứng	kinh	tế"	của	những	con	người	phân	biệt	theo
lối	sống.

Như	vậy	là	trong	lĩnh	vực	sản	xuất,	tất	cả	đều	gần	như	vẫn	y
nguyên	như	cũ.	Quả	thật	ông	Đuy-rinh	thừa	nhận	 là	trong	xã	hội	 từ
trước	đến	nay	vẫn	có	một	"sự	phân	công	 lao	động	sai	 lầm";	nhưng
sự	phân	công	lao	động	sai	lầm	đó	là	ở	chỗ	nào,	và	trong	công	xã	kinh
tế,	sự	phân	công	lao	động	ấy	cần	phải	được	thay	thế	bằng	cái	gì,	thì
về	điều	đó,	chúng	ta	chỉ	biết	được	như	sau:

"Về	vấn	đề	bản	thân	sự	phân	công	lao	động,	thì	như	chúng	ta
đã	nói	ở	 trên,	nó	có	 thể	coi	 là	đã	được	giải	quyết	một	khi	người	 ta
chú	 ý	 đến	 sự	 khác	nhau	 trong	những	điều	 kiện	 tự	nhiên	 và	những
năng	lực	cá	nhân".

Bên	cạnh	các	năng	lực,	thiên	hướng	của	cá	nhân	cũng	có	vai
trò	của	nó:

"Sự	ham	muốn	vươn	lên	những	loại	hoạt	động	đòi	hỏi	phải	có
nhiều	năng	lực	hơn	và	phải	có	một	sự	đào	luyện	trước,	sự	ham	muốn
đó	chỉ	hoàn	toàn	dựa	trên	cái	thiên	hướng	của	người	ta	đối	với	công
việc	đó	và	trên	sự	vui	thích	của	người	ta	được	làm	chính	ngay	sự	vật
này	chứ	không	phải	làm	một	sự	vật	khác"	(làm	một	sự	vật).



Như	thế,	trong	xã	hội	chủ	nghĩa,	thi	đua	sẽ	được	thúc	đẩy,	và
"bản	thân	sản	xuất	cũng	sẽ	có	hứng	thú,	còn	cái	lối	kinh	doanh

ngu	 ngốc	 chỉ	 coi	 sản	 xuất	 là	 một	 phương	 tiện	 để	 kiếm	 lời,	 thì	 sẽ
không	còn	in	dấu	ấn	sâu	sắc	của	nó	lên	mọi	quan	hệ	xã	hội	nữa".

Trong	mọi	xã	hội	có	nền	sản	xuất	phát	triển	một	cách	tự	phát,	-
và	xã	hội	hiện	giờ	chính	là	như	thế	-	thì	không	phải	là	những	người
sản	xuất	chi	phối	các	 tư	 liệu	sản	xuất,	mà	 tư	 liệu	sản	xuất	chi	phối
người	sản	xuất.	Trong	một	xã	hội	như	thế,	thì	mọi	đòn	bẩy	mới	của
sản	xuất	tất	nhiên	cũng	đều	biến	thành	một	phương	tiện	mới	để	cho
tư	liệu	sản	xuất	nô	dịch	người	sản	xuất.	Điều	đó	đúng	trước	hết	là	đối
với	 cái	 đòn	 bẩy	 mạnh	 mẽ	 nhất	 của	 sản	 xuất	 trước	 khi	 đại	 công
nghiệp	 xuất	 hiện:	 tức	 là	 đối	 với	 sự	 phân	 công	 lao	 động.	 Ngay	 sự
phân	công	lao	động	lớn	thứ	nhất,	tức	là	sự	tách	rời	giữa	thành	thị	với
nông	thôn,	đã	đẩy	dân	cư	nông	thôn	hàng	mấy	nghìn	năm	vào	vòng
ngu	tối,	còn	những	người	ở	thành	thị	thì	mỗi	người	đều	bị	nô	dịch	bởi
cái	nghề	thủ	công	cá	thể	của	mình.	Nó	đã	thủ	tiêu	cái	cơ	sở	phát	triển
thế	lực	của	dân	cư	ở	nông	thôn,	và	cơ	sở	phát	triển	thế	lực	của	dân
cư	ở	thành	thị.	Nếu	người	nông	dân	chiếm	hữu	ruộng	đất	và	người
thành	 thị	nắm	nghề	 thủ	công	của	mình,	 thì	 ruộng	đất	cũng	chi	phối
người	nông	dân	và	nghề	thủ	công	cũng	chi	phối	người	thợ	thủ	công.
Do	 lao	động	bị	phân	chia,	nên	con	người	cũng	bị	phân	chia.	Tất	cả
mọi	năng	khiếu	thể	lực	và	trí	 lực	khác	nhau	đều	bị	hy	sinh	cho	việc
hình	 thành	một	 hoạt	 động	 duy	 nhất.	 Sự	 phân	 công	 lao	 động	 càng
phát	triển	thì	con	người	càng	mòn	mỏi	đi,	sự	phân	công	lao	động	này
đạt	 tới	mức	phát	 triển	cao	nhất	của	nó	trong	công	trường	thủ	công.
Công	trường	thủ	công	chia	nghề	thủ	công	ra	thành	những	động	tác
riêng	biệt	có	tính	chất	bộ	phận,	và	giao	mỗi	một	động	tác	đó	cho	một
công	nhân	riêng	biệt,	coi	đó	 là	nghề	nghiệp	suốt	đời	của	họ,	do	đó
mà	 trói	 buộc	 người	 công	 nhân	 đó	 suốt	 đời	 vào	một	 chức	 năng	 bộ
phận	nhất	định	và	vào	một	công	cụ	nhất	định.	"Công	trường	thủ	công
làm	cho	người	lao	động	què	quặt	đi,	trở	thành	quái	dị,	bằng	cách	thúc
đẩy	một	 cách	giả	 tạo	sự	khéo	 léo	 cái	 tính	 chất	bộ	phận	của	họ	và
bằng	 cách	đè	bẹp	 cái	 thế	giới	 những	năng	 khiếu	 và	bản	năng	 sản
xuất	của	người	lao	động...	Bản	thân	cá	nhân	cũng	bị	phân	chia	ra	và
biến	 thành	một	chiếc	máy	 tự	động	của	một	công	việc	bộ	phận	nhất

định"	 (Mác)
[101]

,	 -	 một	 chiếc	máy,	 trong	 nhiều	 trường	 hợp	 chỉ	 đạt
đến	chỗ	hoàn	hảo	bằng	cách	đúng	là	làm	què	quặt	thể	lực	và	trí	lực
của	người	công	nhân.	Máy	móc	của	nền	đại	công	nghiệp	đã	hạ	thấp
người	công	nhân	từ	chỗ	là	một	chiếc	máy	xuống	thành	một	phụ	tùng
giản	đơn	của	một	chiếc	máy.	"Từ	một	nghề	chuyên	môn	suốt	đời	điều



khiển	một	công	cụ	bộ	phận,	nó	trở	thành	một	nghề	chuyên	môn	suốt
đời	phục	vụ	một	chiếc	máy	bộ	phận.	Người	ta	đã	lạm	dụng	máy	móc
để	biến	người	 công	nhân	ngay	 từ	 lúc	 họ	 còn	 thơ	ấu	 thành	một	 bộ

phận	của	cái	máy	bộ	phận"	(Mác)
[102]

.	Và	không	chỉ	công	nhân,	mà
cả	những	giai	cấp	trực	tiếp	hay	gián	tiếp	bóc	lột	công	nhân	cũng	bị	bị
nô	dịch	-	thông	qua	sự	phân	công	lao	động	-	bởi	những	công	cụ	hoạt
động	của	mình	;	nhà	tư	sản	có	tâm	hồn	trống	rỗng	trở	thành	nô	lệ	của
tư	bản	của	chính	họ	và	của	lòng	ham	mê	lợi	nhuận	của	chính	họ;	nhà
luật	học	trở	thành	nô	lệ	của	những	quan	niệm	pháp	luật	cứng	đờ	của
họ,	chi	phối	họ	như	một	quyền	lực	độc	lập	;	những	"giai	cấp	bóc	lột
có	học	thức"	thì	nói	chung	bị	nô	dịch	bởi	tính	chất	hạn	chế	cục	bộ	và
tính	chất	phiến	diện	về	nhiều	mặt,	bởi	tính	cận	thị	của	chính	họ	về	thể
chất	và	tinh	thần,	bởi	tình	trạng	què	quặt	của	họ	vì	một	nền	giáo	dục
khuôn	theo	một	nghề	chuyên	môn	nhất	định	và	vì	bị	trói	buộc	suốt	đời
vào	bản	thân	ngành	chuyên	môn	đó	-	ngay	cả	khi	ngành	chuyên	môn
này	là	thuần	tuý	chẳng	làm	gì	cả.

Những	nhà	không	tưởng	đã	hoàn	toàn	hiểu	rõ	những	hậu	quả
của	phân	công	 lao	động,	đã	nhìn	 thấy	một	mặt	 là	sự	què	quặt	của
người	công	nhân,	và	mặt	khác	 là	của	chính	ngay	sự	hoạt	động	 lao
động,	 hoạt	 động	 này	 chỉ	 giới	 hạn	 trong	 việc	 lặp	 đi	 lặp	 lại	mãi	một
động	tác	một	cách	máy	móc,	đơn	điệu	suốt	cả	cuộc	đời.	Fourier	cũng
như	Owen	đã	đòi	hỏi	phải	xoá	bỏ	sự	đối	 lập	giữa	thành	thị	và	nông
thôn,	coi	đó	là	điều	kiện	cơ	bản	đầu	tiên	để	xoá	bỏ	sự	phân	công	lao
động	 cũ	 nói	 chung.	 Cả	 hai	 ông	 đều	 chủ	 trương	 rằng	 dân	 cư	 phải
phân	 ra	 thành	những	nhóm	từ	1600	đến	3000	người	ở	khắp	nước;
mỗi	nhóm	đều	sống	trong	một	lâu	đài	đồ	sộ	ở	trung	tâm	lãnh	thổ	của
mình,	 và	 tiến	 hành	 công	 việc	 nội	 trợ	 chung.	 Mặc	 dầu	 ở	 đôi	 chỗ,
Fourier	cũng	có	nói	đến	thành	thị,	nhưng	bản	thân	thành	thị	cũng	chỉ
gồm	có	độ	bốn	năm	cái	lâu	đài	như	thế	nằm	ở	cạnh	nhau.	Cả	hai	ông
đều	 cho	 rằng	 mỗi	 thành	 viên	 trong	 xã	 hội	 đều	 tham	 gia	 cả	 nông
nghiệp	lẫn	công	nghiệp;	theo	Fourier	thì	trong	công	nghiệp,	ngành	thủ
công	và	công	trường	thủ	công	đóng	vai	trò	chủ	yếu,	trái	lại,	Owen	thì
cho	rằng	vai	trò	đó	đã	do	đại	công	nghiệp	hoá	đóng	rồi,	và	ông	cũng
đòi	hỏi	phải	áp	dụng	hơi	nước	và	kỹ	thuật	máy	móc	vào	công	việc	nội
trợ.	Nhưng	cả	trong	nông	nghiệp	cũng	như	trong	công	nghiệp,	cả	hai
ông	đều	đòi	hỏi	một	sự	luân	phiên	công	việc	càng	nhiều	càng	tốt	cho
mỗi	một	người	riêng	rẽ,	và	tương	ứng	với	điều	đó,	đào	tạo	cho	thanh
niên	có	một	khả	năng	hoạt	động	kỹ	thuật	càng	toàn	diện	càng	tốt.	Cả
hai	ông	đều	cho	rằng	con	người	phải	được	phát	triển	một	cách	toàn
diện	 thông	qua	hoạt	 động	 thực	 tiễn	 toàn	diện,	 và	 lao	động	phải	 có



được	trở	lại	cái	niềm	say	mê	mà	sự	phân	công	lao	động	đã	làm	mất
đi,	 trước	hết	 là	bằng	sự	 luân	phiên	công	việc	nói	 trên	đó	và	 tương
ứng	với	điều	đó	 là	độ	dài	 không	 lớn	 lắm	của	mỗi	 "phiên"	 (để	dùng
danh	từ	của	Fourier)	dành	cho	mỗi	công	việc	riêng	rẽ	đó.	Cả	hai	ông
đều	vượt	rất	xa	các	phương	thức	tư	duy	của	giai	cấp	bóc	lột	đã	để	lại
cho	ông	Đuy-rinh,	cho	rằng	sự	đối	lập	giữa	thành	thị	và	nông	thôn	là
không	thể	tránh	khỏi	do	chính	ngay	bản	chất	của	sự	vật,	cái	phương
thức	 tư	 duy	 hạn	 chế	 cho	 rằng	 một	 số	 "người"	 nào	 đó,	 trong	 mọi
trường	hợp,	đều	bị	bắt	buộc	phải	sản	xuất	chỉ	một	thứ	sản	phẩm	thôi,
và	muốn	duy	trì	mãi	mãi	các	"biến	chứng	kinh	tế"	của	những	người
phân	biệt	 theo	 lối	sống	 -	 tức	 là	những	con	người	chỉ	 thích	 làm	một
việc	này	chứ	không	thích	làm	bất	cứ	một	việc	nào	khác,	do	đó,	đã	sa
đoạ	đến	một	trình	độ	thấp	kém	đến	nỗi	lấy	làm	vui	thích	về	tình	trạng
bị	nô	dịch	của	mình	và	tính	chất	phiến	diện	của	mình.	So	với	những
tư	tưởng	cơ	bản	ngay	cả	trong	phần	ảo	tưởng	ngông	cuồng	nhất	của
anh	chàng	Fourier	"ngu	ngốc",	so	với	ngay	cả	những	tư	tưởng	nghèo
nàn	nhất	của	anh	chàng	Owen	"thô	lỗ,	nhạt	nhẽo	và	nghèo	nàn"	thì
cái	 ông	Đuy-rinh,	 bản	 thân	 vẫn	 còn	hoàn	 toàn	 là	một	 nô	 lệ	 của	 sự
phân	công	lao	động,	chỉ	là	một	anh	lùn	tự	cao	tự	đại	thôi.

Bằng	cách	làm	cho	mình	trở	thành	người	chủ	của	toàn	bộ	các
tư	liệu	sản	xuất	để	sử	dụng	chúng	một	cách	có	kế	hoạch	trên	quy	mô
toàn	xã	hội,	xã	hội	sẽ	thủ	tiêu	được	tình	trạng	con	người	từ	trước	tới
nay	vẫn	bị	nô	dịch	bởi	tư	liệu	sản	xuất	của	chính	họ.	Dĩ	nhiên	là	xã
hội	không	thể	nào	giải	phóng	cho	mình	được,	nếu	không	giải	phóng
cho	mỗi	cá	nhân	riêng	biệt.	Do	đó	phương	thức	sản	xuất	cũ	nhất	định
phải	bị	 lật	đổ	 tận	gốc	rễ,	và	nhất	 là	sự	phân	công	 lao	động	cũ	phải
biến	đi.	Thay	cho	nó,	phải	có	một	tổ	chức	sản	xuất	trong	đó,	một	mặt,
không	một	cá	nhân	nào	lại	có	thể	trút	sang	cho	người	khác	cái	phần
tham	dự	của	mình	vào	lao	động	sản	xuất,	điều	kiện	tự	nhiên	đó	của
cuộc	sống	con	người;	 trong	đó,	mặt	khác,	 lao	động	sản	xuất	không
còn	là	một	thủ	đoạn	để	nô	dịch	nữa,	mà	trở	thành	một	phương	tiện
để	giải	phóng	con	người,	bằng	cách	đưa	lại	cho	mỗi	người	cái	cơ	hội
để	phát	 triển	 và	 vận	dụng	 toàn	bộ	 các	 năng	 khiếu	 thể	 chất	 và	 tinh
thần	của	mình	theo	tất	cả	mọi	hướng,	-	và	 trong	đó,	như	vậy	 là	 lao
động	sản	xuất	từ	chỗ	là	một	gánh	nặng	thì	nay	trở	thành	một	sự	vui
thú.

Ngày	nay,	điều	đó	không	còn	là	một	ảo	tưởng,	một	điều	mong
ước	thành	tín	nữa.	Với	sự	phát	triển	hiện	nay	của	các	lực	lượng	sản
xuất,	thì	sự	tăng	lên	của	sản	xuất	do	chính	ngay	việc	xã	hội	hoá	các
lực	lượng	sản	xuất	đem	lại,	việc	gạt	bỏ	những	trở	ngại	và	những	sự
hỗ	loạn	do	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	gây	ra,	việc	gạt



bỏ	tình	trạng	lãng	phí	sản	phẩm	và	tư	liệu	sản	xuất	-	chỉ	những	việc
đó	cũng	đủ	để	trong	trường	hợp	mọi	người	đều	tham	gia	lao	động,	có
thể	 rút	 thời	 gian	 lao	 động	 xuống	 tới	 mức	 rất	 không	 đáng	 kể,	 theo
những	quan	niệm	hiện	nay.

Việc	xoá	bỏ	sự	phân	công	lao	động	cũ	cũng	hoàn	toàn	không
phải	là	một	yêu	sách	chỉ	có	thể	thực	hiện	được	bằng	cách	làm	thiệt
hại	đến	năng	suất	lao	động.	Trái	 lại,	do	nền	công	nghiệp	lớn,	nó	đã
trở	thành	một	điều	kiện	của	bản	thân	sản	xuất.	"Việc	sản	xuất	bằng
máy	móc	đã	xoá	bỏ	sự	cần	thiết	phải	củng	cố	sự	phân	chia	theo	kiểu
công	 trường	 thủ	công	bằng	cách	không	ngừng	buộc	chặt	cùng	một
công	nhân	ấy	vào	cùng	một	công	việc.	Vì	toàn	bộ	sự	hoạt	động	của
công	xưởng	không	phải	xuất	phát	từ	công	nhân,	mà	xuất	phát	từ	máy
móc,	cho	nên	có	thể	xảy	ra	sự	thay	đổi	thường	xuyên	mà	không	làm
gián	 đoạn	 quá	 trình	 lao	 động...	 cuối	 cùng,	 vì	 người	 ta	 có	 thể	 học
đứng	máy	rất	nhanh	chóng	khi	còn	trẻ	cho	nên	không	cần	thiết	phải

đào	tạo	một	loại	công	nhân	đặc	biệt	để	đứng	máy"
[103]

.	Nhưng	trong
khi	phương	thức	sử	dụng	máy	móc	theo	kiểu	tư	bản	chủ	nghĩa	vẫn
phải	tiếp	tục	duy	trì	sự	phân	công	lao	động	cũ	với	những	chức	năng
bộ	 phận	 cứng	 đờ	 của	 nó,	mặc	 dù	 về	mặt	 kỹ	 thuật	 điều	 đó	 đã	 trở
thành	thừa	-	thì	bản	thân	máy	móc	cũng	nổi	lên	chống	lại	sự	lỗi	thời
đó.	 Cơ	 sở	 kỹ	 thuật	 của	 nền	 đại	 công	 nghiệp	 là	 có	 tính	 chất	 cách
mạng.	"Nhờ	máy	móc,	các	quá	trình	hoá	học	và	những	phương	pháp
khác,	nền	đại	công	nghiệp	không	ngừng	gây	nên	những	cuộc	đảo	lộn
trong	 cơ	 sở	 kỹ	 thuật	 của	 sản	 xuất,	 và	 cùng	 với	 nó	 là	 trong	 những
chức	năng	của	người	công	nhân	và	trong	sự	kết	hợp	có	tính	chất	xã
hội	trong	quá	trình	lao	động.	Như	vậy	là	nó	luôn	luôn	cách	mạng	hoá
sự	 phân	 công	 lao	 động	ở	 trong	 xã	 hội	 và	 không	 ngừng	 ném	hàng
khối	tư	bản	và	hàng	khối	công	nhân	từ	một	ngành	sản	xuất	này	sang
một	ngành	sản	xuất	khác.	Vì	vậy,	bản	chất	của	đại	công	nghiệp	quy
định	sự	thay	đổi	 trong	lao	động,	sự	lưu	chuyển	của	các	chức	năng,
sự	cơ	động	toàn	diện	của	người	công	nhân...	chúng	ta	đã	thấy	mâu
thuẫn	 tuyệt	đối	này...	đã	biểu	hiện	một	cách	ghê	gớm	như	 thế	nào
trong	 những	 cuộc	 tế	 lễ	 đem	 hy	 sinh	 không	 ngừng	 giai	 cấp	 công
nhân...	trong	sự	lãng	phí	không	hạn	độ	sức	lao	động	và	trong	những
sự	tàn	phá	gắn	 liền	với	 tình	trạng	vô	chính	phủ	trong	xã	hội".	Đó	 là
mặt	 tiêu	cực.	Nhưng	nếu	sự	 thay	đổi	 trong	 lao	động	giờ	đây	chỉ	 tự
vạch	đường	cho	mình	như	là	một	quy	luật	tự	nhiên	ghê	gớm	và	với
sức	tàn	phá	mù	quáng	của	quy	luật	tự	nhiên	đâu	đâu	cũng	đều	gặp
phải	những	trở	lực,	thì	mặt	khác	bản	thân	đại	công	nghiệp,	với	những
tai	họa	của	nó,	lại	đặt	thành	vấn	đề	sinh	tử	là	phải	thừa	nhận	sự	thay



đổi	trong	lao	động,	và	vì	vậy,	phải	thừa	nhận	tính	chất	đại	diện	càng
lớn	càng	tốt	của	người	công	nhân	như	là	một	quy	luật	phổ	biến	của
nền	sản	xuất	xã	hội	mà	các	quan	hệ	phải	thích	ứng	với	sự	thực	hiện
bình	thường	của	quy	luật	đó.	Đại	công	nghiệp	đặt	thành	vấn	đề	sinh
tử	 là	phải	 thay	 thế	cái	quái	 trạng	 là	số	dân	cư	 lao	động	ở	 rỗi	 khốn
khổ,	được	giữ	 làm	dự	 trữ	cho	nhu	cầu	bóc	 lột	biến	đổi	của	 tư	bản,
bằng	sự	thích	dụng	tuyệt	đối	của	con	người	đối	với	những	nhu	cầu
biến	 đổi	 của	 lao	 động;	 là	 phải	 thay	 thế	 con	 người	 bộ	 phận,	 kẻ	 chỉ
mang	 một	 chức	 năng	 xã	 hội	 có	 tính	 chất	 bộ	 phận,	 bằng	 một	 con
người	phát	triển	toàn	diện,	đối	với	người	này	thì	những	chức	năng	xã
hội	khác	nhau	là	những	phương	thức	hoạt	động	thay	thế	nhau"	(Mác,

"Tư	bản")
[104]

.
Bằng	cách	dạy	chúng	ta	biến	sự	vận	động	của	phân	tử,	mà	ít

nhiều	người	ta	đều	có	thể	thực	hiện	được	ở	khắp	nơi,	thành	một	sự
vận	động	 có	 tính	 chất	 đông	đảo	 cho	những	mục	đích	 kỹ	 thuật,	 đại
công	nghiệp	đã	giải	phóng	trên	một	mức	độ	rất	lớn	nền	sản	xuất	công
nghiệp	khỏi	những	hạn	chế	có	tính	chất	địa	phương;	sức	nước	trước
kia	là	một	sức	mạnh	có	tính	chất	địa	phương;	sức	hơi	nước	bây	giờ
có	tính	chất	tự	do.	Nếu	sức	nước	nhất	thiết	phải	gắn	với	nông	thôn,
thì	sức	hơi	nước	tuyệt	nhiên	không	nhất	thiết	phải	gắn	với	thành	thị.
Chính	việc	áp	dụng	sức	hơi	nước	 theo	kiểu	 tư	bản	chủ	nghĩa	đem
tập	 trung	 hơi	 nước	 chủ	 yếu	 vào	 các	 thành	 thị	 và	 biến	 những	 làng
công	xưởng	thành	những	thành	thị	công	xưởng.	Nhưng	chính	vì	thế
mà	nó	cũng	đồng	thời	phá	hoại	luôn	cả	những	điều	kiện	sản	xuất	của
chính	nó.	Yêu	cầu	đầu	 tiên	của	máy	hơi	nước	và	yêu	cầu	chủ	yếu
của	hầu	hết	tất	cả	các	ngành	sản	xuất	trong	nền	đại	công	nghiệp	là
phải	có	một	thứ	nước	tương	đối	sạch.	Nhưng	thành	thị	công	xưởng
lại	biến	mọi	thứ	nước	thành	nước	phân	hôi	thối.	Do	đó,	sự	tập	trung
ở	 thành	 thị	 là	một	 điều	 kiện	 cơ	 bản	 của	 nền	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ
nghĩa	 bao	 nhiêu,	 thì	mỗi	 nhà	 tư	 bản	 công	 nghiệp	 cá	 biệt	 lại	 có	 xu
hướng	muốn	rời	bỏ	các	thành	phố	lớn	bấy	nhiêu	-	những	thành	phố
này	tất	yếu	do	sự	tập	trung	đó	đẻ	ra	-	để	di	chuyển	cơ	sở	kinh	doanh
về	nông	thôn.	Người	ta	có	thể	nghiên	cứu	quá	trình	đó	một	cách	chi
tiết	 trong	 các	 khu	 công	nghiệp	dệt	 Lanca-shire	 và	Yorkshire;	ở	 các
nơi	 đó	 nền	 đại	 công	 nghiệp	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa	 không	 ngừng	 tạo	 ra
những	 thành	phố	 lớn	mới,	bằng	cách	không	ngừng	bỏ	 thành	 thị	để
chạy	 về	 nông	 thôn.	 Trong	 các	 vùng	 công	 nghiệp	 luyện	 kim	 ở	 đó
những	kết	quả	như	 thế	một	phần	do	những	nguyên	nhân	khác	gây
ra,	thì	tình	hình	cũng	như	vậy.

Một	lần	nữa,	chỉ	có	thủ	tiêu	tính	chất	tư	bản	chủ	nghĩa	của	nền



công	nghiệp	hiện	đại,	thì	mới	có	thể	thủ	tiêu	được	cái	vòng	luẩn	quẩn
mới	đó.	Mối	mâu	thuẫn	cứ	luôn	luôn	tái	sinh	đó	của	nền	công	nghiệp
hiện	đại.	Chỉ	có	một	xã	hội	nào	có	khả	năng	phối	hợp	được	các	lực
lượng	 sản	 xuất	 của	 nó	 một	 cách	 nhịp	 nhàng,	 theo	 một	 kế	 hoạch
chung	duy	 nhất,	 thì	mới	 cho	 phép	 phân	bố	 được	 công	nghiệp	 trên
khắp	cả	nước,	sao	cho	thích	hợp	nhất	đối	với	sự	phát	triển	và	sự	bảo
tồn	của	bản	thân	công	nghiệp,	cũng	như	đối	với	sự	phát	triển	các	yếu
tố	sản	xuất	khác.

Như	vậy,	việc	xóa	bỏ	sự	đối	 lập	giữa	 thành	 thị	và	nông	 thôn
không	chỉ	là	một	việc	có	thể	thực	hiện	được,	-	nó	đã	trở	thành	một	sự
cần	 thiết	 trực	 tiếp	 của	 chính	ngay	nền	 sản	 xuất	 công	nghiệp,	 cũng
như	của	nền	sản	xuất	nông	nghiệp,	và	ngoài	ra,	còn	cho	cả	nền	vệ
sinh	công	cộng	nữa.	Chỉ	có	hợp	nhất	thành	thị	với	nông	thôn	thì	mới
có	thể	trừ	khử	được	nạn	nhiễm	độc	hiện	nay	của	không	khí,	nước	và
đất;	chỉ	có	sự	hợp	nhất	như	thế	mới	làm	cho	quần	chúng	hiện	đang
sống	mòn	mỏi	ở	thành	thị	đạt	tới	chỗ	là	phân	của	họ	sẽ	được	dùng
để	trồng	cây	cối,	chứ	không	phải	để	sinh	ra	bệnh	tật	nữa.

Nền	công	nghiệp	tư	bản	chủ	nghĩa	đã	trở	nên	tương	đối	độc
lập	đối	 với	những	giới	hạn	có	 tính	chất	địa	phương	của	những	nơi
sản	xuất	ra	nguyên	liệu	cho	nó.	Công	nghiệp	dệt	chế	biến	chủ	yếu	là
những	nguyên	 liệu	 nhập	 khẩu.	Những	quặng	 sắt	 của	Tây-Ban-Nha
được	 chế	 biến	ở	Anh	 và	ở	Đức;	 những	quặng	 đồng	 của	Tây-Ban-
Nha	và	Nam	Mỹ	được	chế	biến	ở	Anh.	Mỗi	vùng	than	đều	cung	cấp
nhiên	liệu	vượt	ra	ngoài	những	ranh	giới	của	nó	rất	xa,	cho	một	khu
vực	công	nghiệp	mỗi	năm	một	tăng	lên.	Trên	suốt	dọc	bờ	biển	châu
âu,	các	máy	hơi	nước	đều	chạy	bằng	than	của	Anh,	đôi	nơi	thì	của
Đức	và	của	Bỉ.

Sau	khi	được	giải	phóng	khỏi	những	sự	hạn	chế	của	nền	sản
xuất	tư	bản	chủ	nghĩa,	xã	hội	còn	có	thể	tiến	xa	hơn	rất	nhiều	nữa.
Bằng	cách	tạo	ra	một	thế	hệ	mới	những	người	sản	xuất	phát	triển	về
mọi	mặt,	 hiểu	 rõ	những	cơ	sở	khoa	học	của	 toàn	bộ	nền	sản	xuất
công	nghiệp,	và	mỗi	người	trong	bọn	họ	đều	thực	tiễn	nghiên	cứu	từ
đầu	đến	cuối	cả	một	loạt	ngành	sản	xuất	xã	hội	sẽ	tạo	ra	được	một
sức	 sản	 xuất	 mới	 bù	 lại	 được	 một	 cách	 thừa	 thãi	 công	 việc	 vận
chuyển	các	nguyên	 liệu	và	nhiên	 liệu	 từ	những	khoảng	cách	 rất	xa
về.

Như	vậy,	việc	xóa	bỏ	sự	tách	rời	giữa	thành	thị	và	nông	thôn
không	phải	 là	một	ảo	 tưởng,	ngay	cả	về	phương	diện	 là	nó	đòi	hỏi
điều	kiện	phải	phân	phối	cho	hết	sức	đều	nền	đại	công	nghiệp	 trên
khắp	cả	nước.	Quả	thật	là	trong	các	thành	phố	lớn,	nền	văn	minh	đã
để	lại	cho	chúng	ta	một	di	sản	mà	chúng	ta	sẽ	phải	tốn	kém	rất	nhiều



thời	gian	và	công	sức	mới	xóa	bỏ	được.	Nhưng	chúng	nhất	định	phải
bị	xóa	bỏ,	và	sẽ	bị	xóa	bỏ	mặc	dù	điều	đó	là	một	quá	trình	hết	sức	lâu
dài.	Dầu	cho	vận	mệnh	của	đế	chế	Đức	của	dân	tộc	Phổ	có	ra	sao
chăng	nữa,	nhưng	Bismarck	vẫn	có	thể	nằm	xuống	mộ	với	cái	ý	thức
kiêu	hãnh	rằng	nguyện	vọng	tha	nhất	của	mình	chắc	chắn	sẽ	được
thực	hiện;	các	thành	phố	lớn	nhất	định	sẽ	tiêu	vong.

Và	ở	đây,	người	 ta	có	 thể	đánh	giá	một	cách	xứng	đáng	cái
quan	niệm	trẻ	con	của	ông	Đuy-rinh	cho	rằng	xã	hội	có	thể	nắm	được
toàn	bộ	các	tư	liệu	sản	xuất	mà	không	cần	phải	đảo	lộn	đến	tận	gốc
phương	thức	sản	xuất	cũ	và	trước	hết	là	không	cần	phải	thủ	tiêu	sự
phân	công	lao	động	cũ;	và	tất	cả	đều	coi	như	là	đã	được	giải	quyết
một	khi	mà	người	ta	chỉ	mới	"chú	ý	đến	các	điều	kiện	tự	nhiên	và	các
năng	lực	cá	nhân",	đồng	thời,	cũng	như	trước	đây,	cả	một	khối	đông
những	 con	 người	 vẫn	 bị	 trói	 buộc	 vào	 việc	 sản	 xuất	 một	 thứ	 sản
phẩm,	 cả	một	 loại	 "dân	 cư"	 sẽ	 phải	 làm	 việc	 trong	một	 ngành	 sản
xuất	cá	biệt,	và	nhân	loại	vẫn	bị	phân	chia	như	trước	kia	thành	một
số	 "biến	 chủng	 kinh	 tế"	 bị	 què	 quặt	 khác	 nhau,	 như	 những	 "người
đẩy	xe"	và	những	"kiến	trúc	sư".	Thành	thử	xã	hội	nói	chung	phải	trở
thành	chủ	nhân	của	toàn	bộ	các	tư	liệu	sản	xuất,	để	cho	mỗi	cá	nhân
vẫn	làm	nô	lệ	cho	tư	liệu	sản	xuất	của	mình,	và	chỉ	còn	có	quyền	lựa
chọn	thứ	tư	 liệu	sản	xuất	nào	mà	thôi.	Và	ta	cũng	hãy	đánh	giá	cái
cách	mà	ông	Đuy-rinh	coi	sự	tách	rời	giữa	thành	thị	và	nông	thôn	là
"không	thể	tránh	khỏi	do	chính	ngay	bản	chất	của	sự	vật"	và	chỉ	có
thể	 tìm	 ra	được	một	phương	 thuốc	nho	nhỏ	 tạm	 thời	 trong	việc	kết
hợp	hai	ngành	sản	xuất	đặc	biệt	Phổ:	ngành	cất	rượu	và	ngành	làm
đường	củ	cải:	Cái	cách	ông	ta	đặc	việc	phân	phố	công	nghiệp	trong
khắp	cả	nước	phụ	 thuộc	vào	những	phát	kiến	 tương	 lai,	và	vào	sự
cần	 thiết	 phải	 đem	 sản	 xuất	 gắn	 trực	 tiếp	 vào	 việc	 khai	 thác	 các
nguyên	 liệu,	-	những	nguyên	 liệu	mà	ngay	hiện	nay	cũng	được	tiêu
dùng	ở	mọi	nơi	ngày	càng	cách	xa	nơi	sản	xuất	ra	chúng!	-	và	cuối
cùng,	ông	ta	tìm	cách	che	giấu	cái	đuôi	của	ông	ta	bằng	lời	quả	quyết
rằng	những	nhu	cầu	của	xã	hội	thế	nào	rồi	cũng	sẽ	thực	hiện	việc	kết
hợp	nông	nghiệp	với	công	nghiệp,	ngay	cả	khi	nó	chống	lại	các	lý	do
kinh	tế,	làm	như	thế	nó	là	một	sự	hy	sinh	nào	đó	về	mặt	kinh	tế!

Dĩ	nhiên,	để	thấy	được	rằng	những	yếu	tố	cách	mạng	sẽ	xóa
bỏ	sự	phân	công	lao	động	cũ	cùng	với	sự	tách	rời	giữa	thành	thị	và
nông	 thôn	 và	 sẽ	đảo	 lộn	 toàn	bộ	nền	 sản	 xuất,	 rằng	những	yếu	 tố
đều	đã	chứa	đựng	dưới	hình	thức	mầm	mống	trong	những	điều	kiện
sản	xuất	của	nền	đại	công	nghiệp	hiện	đại	 rồi,	 và	chỉ	phương	 thức
sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	hiện	nay	mới	ngăn	cản	những	nhân	tố	ấy
phát	triển,	-	để	thấy	được	điều	đó	thì	người	ta	phải	có	một	chân	trời



rộng	 hơn	một	 chút	 so	 với	 phạm	 vi	 tác	 động	 của	 luật	 Phổ,	 nơi	mà
rượu	mạnh	và	đường	củ	cải	là	những	sản	phẩm	quyết	định	của	nền
công	nghiệp	và	ở	đây	người	ta	có	thể	nghiên	cứu	những	cuộc	khủng
hoảng	thương	nghiệp	trên	thị	trường	sách	báo.	Để	thấy	được	điều	đó
thì	người	 ta	phải	biết	 rõ	nền	đại	 công	nghiệp	 thực	sự	 trong	 lịch	sử
của	nó	và	trong	thực	tế	hiện	nay	của	nó;	và	khi	đó	người	ta	cũng	sẽ
không	nghĩ	đến	việc	tầm	thường	hóa	chủ	nghĩa	xã	hội	khoa	học	hiện
đại	và	hạ	thấp	chủ	nghĩa	xã	hội	đó	thành	một	 thứ	chủ	nghĩa	xã	hội
đặc	biệt	kiểu	Phổ	của	ông	Đuy-rinh.
	



IV.	Phân	phối

	
Trên	đây

[105]
,	chúng	ta	đã	thấy	rằng	môn	kinh	tế	học	của	ông

Đuy-rinh	quy	 lại	 thành	 luận	điểm	sau	đây	phương	 thức	sản	xuất	 tư
bản	chủ	nghĩa	là	hoàn	toàn	tốt	và	có	thể	duy	trì	được,	nhưng	phương
thức	phân	phối	tư	bản	chủ	nghĩa	thì	là	ma	quỷ	và	nó	cần	phải	biến	đi.
Bây	giờ	chúng	ta	nhận	thấy	rằng	cái	"chủ	nghĩa	xã	hội"	của	ông	Đuy-
rinh	chẳng	qua	chỉ	là	sự	thực	hiện	luận	điểm	đó	trong	tưởng	tượng.
Thật	vậy,	ông	Đuy-rinh	hầu	như	không	thấy	thiếu	sót	gì	trong	phương
thức	sản	xuất	của	xã	hội	tư	bản	chủ	nghĩa	với	tư	cách	là	một	phương
thức	như	thế,	ông	ta	muốn	duy	trì	sự	phân	công	lao	động	cũ	với	tất
cả	những	mối	quan	hệ	chủ	yếu	của	nó	và	do	đó,	hầu	như	không	thể
nói	một	 lời	nào	về	sự	sản	xuất	 trong	nội	bộ	cái	công	xã	kinh	tế	của
ông	 ta.	Dĩ	 nhiên,	 sản	 xuất	 là	một	 lĩnh	 vực	 trong	 đó	 người	 ta	 đụng
chạm	với	những	thực	tế	cụ	thể,	vì	vậy	trong	đó	"trí	tưởng	tượng	hợp
lý"	chỉ	có	thể	dành	một	khoảng	không	gian	rất	hẹp	cho	sự	bay	bổng
của	cái	tâm	hồn	tự	do	của	ông	ta,	bởi	vì	nguy	cơ	bị	nhục	nhã	thật	quá
lớn.	Còn	phân	phối	 thì	khác	hẳn	 theo	quan	điểm	của	ông	Đuy-rinh,
phân	phối	hoàn	toàn	không	dính	dáng	gì	đến	sản	xuất,	và	không	phải
do	 sản	 xuất	 quyết	 định,	mà	do	một	 hành	động	 thuần	 túy	 của	 ý	 chí
quyết	định,	-	phân	phối	là	một	trường	hoạt	động	do	trời	đã	định	trước
cho	"thuật	luyện	vàng	xã	hội"	của	ông	ta.

Tương	ứng	với	nghĩa	vụ	ngang	nhau	trong	sản	xuất	là	quyền
lợi	ngang	nhau	trong	tiêu	dùng,	quyền	này	được	tổ	chức	trong	công
xã	kinh	 tế	cũng	như	 trong	công	xã	 thương	nghiệp	bao	gồm	một	số
lớn	các	công	xã	kinh	tế.	Ở	đây	"lao	động...	được	đổi	với	một	lao	động
khác	theo	nguyên	tắc	đánh	giá	ngang	nhau...	ở	đây,	công	việc	đã	làm
và	 công	 việc	 người	 khác	 làm	để	 đổi	 lấy	 nó	 là	 những	 số	 lượng	 lao
động	thật	sự	ngang	nhau".	Hơn	nữa,	"việc	san	bằng	những	sức	của
con	người	đó"	vẫn	có	hiệu	lực,	"mặc	dầu	những	cá	nhân	riêng	lẻ	có
thể	sản	xuất	nhiều	hơn	hay	ít	hơn,	hoặc	thậm	chí	ngẫu	nhiên	không
sản	xuất	được	gì	cả";	bởi	vì	người	ta	có	thể	coi	mọi	việc	trong	chừng
mực	nó	đòi	hỏi	phải	mất	thời	giờ	và	sức	lực	-	đều	là	những	việc	đã
làm,	do	đó,	cả	việc	đánh	ky	và	đi	chơi	cũng	vậy.	Nhưng	sự	trao	đổi
ấy	không	diễn	ra	giữa	các	cá	nhân	với	nhau,	vì	cộng	đồng	mới	là	kẻ
sở	hữu	tất	cả	các	tư	liệu	sản	xuất,	tức	cũng	là	kẻ	sở	hữu	tất	cả	các
sản	phẩm;	sự	trao	đổi	ấy	diễn	ra	một	mặt	là	giữa	mỗi	công	xã	kinh	tế
và	các	xã	viên	của	nó;	mặt	khác	là	giữa	chính	ngay	các	công	xã	kinh



tế	và	công	xã	thương	nghiệp	khác	nhau.	"Nhất	là	các	công	xã	kinh	tế
riêng	 lẻ	 sẽ	 thay	 thế	 -	 trong	phạm	vi	 của	bản	 thân	nó	 -	 nền	 thương
nghiệp	nhỏ	bằng	một	sự	buôn	bán	hoàn	toàn	có	kế	hoạch".	Thương
nghiệp	bán	buôn	cũng	được	tổ	chức	đúng	như	thế:	"Hệ	thống	xã	hội
kinh	tế	tự	do...	vì	thế	vẫn	là	một	tổ	chức	trao	đổi	lớn	mà	những	biện
pháp	được	tiến	hành	trên	sơ	đồ	của	chúng	tôi	khác	với	tất	cả	những
quan	 niệm	mơ	hồ	 vốn	 có	 ngay	 cả	 đối	 với	 những	 hình	 thức	 hợp	 lý
nhất	của	các	quan	niệm	xã	hội	chủ	nghĩa	hiện	đang	được	lưu	hành".

Nhằm	thực	hiện	việc	trao	đổi	đó,	công	xã	kinh	tế,	với	tư	cách
là	kẻ	đầu	tiên	chiếm	hữu	các	sản	phẩm	xã	hội,	phải	quy	định	"một	giá
cả	 thống	nhất	 cho	 từng	 loại	 vật	 phẩm",	 căn	 cứ	 theo	những	 chi	 phí
sản	xuất	trung	bình.	"Cái	gọi	là	giá	thành	sản	xuất	mà	hiện	nay	đang
giữ	một	vai	trò	trong	việc	quyết	định	giá	trị	và	giá	cả	thì	sẽ"	(trong	xã
hội	xã	hội	chủ	nghĩa)	"...	giữ	vai	trò	đánh	giá	số	lượng	lao	động	mà
người	ta	phải	sử	dụng.	Những	sự	đánh	giá	đó,	căn	cứ	theo	nguyên
tắc	thừa	nhận	mỗi	người	đều	có	những	quyền	ngang	nhau	cả	trong
lĩnh	vực	kinh	tế,	suy	cho	đến	cùng	đều	được	quy	thành	việc	tính	số
người	 tham	 gia	 lao	 động:	 những	 sự	 đánh	 giá	 ấy	 sẽ	 cung	 cấp	 cho
chúng	ta	cái	tỷ	lệ	giá	cả	tương	ứng	với	những	điều	kiện	tự	nhiên	của
sự	sản	xuất,	và	với	cái	quyền	xã	hội	về	việc	 thực	hiện.	Cũng	giống
như	hiện	nay,	 việc	 sản	xuất	những	kim	 loại	 quý	sẽ	vẫn	có	ý	nghĩa
chủ	đạo	để	quy	định	giá	 trị	 của	 tiền	 tệ...	 Từ	đó	người	 ta	 thấy	 rằng
trong	cái	chế	độ	xã	hội	đã	biến	đổi,	chúng	ta	không	những	không	mất
đi,	mà	trái	lại,	ở	đây	lần	đầu	tiên	chúng	ta	sẽ	tìm	thấy	cái	nguyên	tắc
chân	chính	để	quy	định	và	cái	thước	đo	có	hiệu	quả	trước	hết	là	đối
với	các	giá	trị	và	do	đó	cũng	là	đối	với	những	tỷ	 lệ	theo	đó	các	sản
phẩm	được	trao	đổi	với	nhau".

Thế	là	cuối	cùng,	cái	"giá	trị	tuyệt	đối"	nổi	tiếng	đã	được	thực
hiện.

Nhưng	 mặt	 khác,	 công	 xã	 cũng	 sẽ	 phải	 tạo	 cho	 những	 cá
nhân	riêng	lẻ	khả	năng	mua	của	công	xã	những	vật	phẩm	đã	làm	ra,
bằng	cách	 là	công	xã	sẽ	 trả	hàng	ngày,	hàng	tuần	hàng	tháng,	cho
mỗi	người	một	số	tiền	nào	đó,	giống	nhau	đối	với	tất	cả	mọi	người,
coi	đó	 là	cái	ngang	giá	với	 lao	động	của	họ.	 "Vì	vậy,	xét	 theo	quan
điểm	của	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa,	nói	rằng	tiền	công	biến	mất	hay	nói
rằng	 tiền	công	bắt	buộc	phải	 trở	 thành	một	hình	 thức	duy	nhất	của
các	 khoản	 thu	 nhập	 kinh	 tế,	 thì	 điều	 đó	 không	quan	 trọng".	Nhưng
những	tiền	công	ngang	nhau	và	giá	cả	ngang	nhau	đều	tạo	nên	"sự
bình	 đẳng	 trong	 tiêu	 dùng,	 nếu	 không	 phải	 là	 bình	 đẳng	 về	 chất
lượng	thì	cũng	là	bình	đẳng	về	số	lượng";	và	như	thế	là	cái	"nguyên
tắc	công	bằng	phổ	biến"	đã	được	thực	hiện	về	kinh	tế.



Về	việc	quy	định	mức	của	thứ	tiền	công	tương	lai	ấy,	ông	Đuy-
rinh	chỉ	nói	với	chúng	ta	rằng:

Ở	đây	cũng	như	 trong	 tất	cả	mọi	 trường	hợp	khác,	người	 ta
trao	đổi	"lao	động	ngang	nhau	lấy	lao	động	ngang	nhau".	Như	vậy	là
đối	với	một	 lao	động	sáu	giờ,	người	ta	sẽ	phải	 trả	một	số	tiền	cũng
biểu	hiện	sáu	giờ	lao	động.

Tuy	vậy,	tuyệt	nhiên	không	nên	lẫn	lộn	"nguyên	tắc	công	bằng
phổ	biến"	với	cái	chủ	nghĩa	bình	quân	thô	lỗ	làm	cho	nhà	tư	sản	kịch
liệt	phản	đối	mọi	chủ	nghĩa	cộng	sản,	nhất	là	phản	đối	thứ	chủ	nghĩa
cộng	sản	tự	phát	của	công	nhân.	Nguyên	tắc	công	bằng	phổ	biến	đó
không	đến	nỗi	quá	nghiệt	ngã	như	bề	ngoài	ta	tưởng	đâu.

"Sự	bình	đẳng	có	 tính	chất	nguyên	 tắc	về	các	quyền	kinh	 tế
không	hề	gạt	bỏ	cái	tình	hình	là	bên	cạnh	việc	thỏa	mãn	những	gì	mà
sự	công	bằng	đòi	hỏi,	sẽ	còn	có	việc	tự	nguyện	biểu	hiện	lòng	biết	ơn
và	lòng	tôn	kính	đặc	biệt.	Xã	hội	tự	làm	cho	mình	vinh	dự,	khi	nó	biểu
dương	những	loại	hoạt	động	cao	hơn	bằng	cách	cấp	cho	chúng	một
khoản	phụ	gia	vừa	phải	cho	sự	tiêu	dùng".

Và	 cả	 ông	Đuy-rinh	 cũng	đã	 tự	 làm	 cho	 bản	 thân	mình	 vinh
dự,	khi	ông	ta	đem	kết	hợp	sự	ngây	thơ	của	con	chim	bồ	câu	với	sự
khôn	ngoan	của	con	 rắn,	 và	quan	 tâm	một	 cách	 rất	 cảm	động	đến
như	thế	đến	sự	tiêu	dùng	được	tăng	thêm	một	cách	vừa	phải	của	các
ông	Đuy-rinh	trong	tương	lai.

Như	vậy	là	phương	thức	phân	phối	theo	tư	bản	chủ	nghĩa	đã
bị	xóa	bỏ	dứt	khoát	.

Bởi	vì	"giả	sử	trong	trường	hợp	xảy	ra	một	tình	hình	như	vậy,
một	người	nào	đó	có	thể	thật	sự	chi	phối	được	một	số	dư	về	tư	liệu
riêng	thì	người	ấy	cũng	sẽ	không	thể	tìm	thấy	một	phương	thức	sử
dụng	theo	kiểu	tư	bản	chủ	nghĩa	cho	số	dư	ấy.	Không	một	cá	nhân
nào	hoặc	một	nhóm	nào	có	thể	lấy	được	số	dư	đó	của	người	ấy	để
sản	xuất	bằng	một	cách	nào	khác	ngoài	con	đường	trao	đổi	hay	mua
cả;	nhưng	sẽ	không	bao	giờ	xảy	ra	trường	hợp	trả	cho	người	ấy	lợi
tức	hay	lợi	nhuận	cả".	Vì	vậy	"việc	thừa	kế	phù	hợp	với	nguyên	tắc
bình	đẳng"	 là	một	việc	khó	có	 thể	chấp	nhận	được.	Nó	 là	một	việc
không	thể	tránh	khỏi,	bởi	vì	"một	việc	thừa	kế	nào	đó	bao	giờ	cũng	sẽ
là	một	người	bạn	đồng	hành	tất	yếu	của	nguyên	tắc	gia	đình".	Ngay
quyền	 thừa	 kế	 cũng	 lại	 "không	 thể	 đưa	đến	một	 tình	 trạng	 tích	 luỹ
những	 tài	sản	 lớn,	bởi	vì	ở	đây	việc	hình	 thành	sở	hữu...	sẽ	không
bao	giờ	còn	có	thể	nhằm	mục	đích	tạo	ra	những	tư	liệu	sản	xuất	và
những	cuộc	sống	chỉ	hoàn	toàn	dựa	vào	lợi	tức".

Như	vậy	là	công	xã	kinh	tế	đã	được	xây	dựng	xong	một	cách
tốt	đẹp.	Bây	giờ	chúng	ta	hãy	xem	nó	hoạt	động	ra	sao.



Chúng	ta	giả	định	rằng	tất	cả	những	dự	án	của	ông	Đuy-rinh
đều	được	thực	hiện	một	cách	đầy	đủ;	do	đó	chúng	ta	giả	định	trước
rằng	công	 xã	 kinh	 tế	 trả	 cho	mỗi	 xã	 viên	 của	mình	 về	 số	 lao	động
hàng	ngày	là	sáu	giờ,	một	số	tiền	cũng	biểu	hiện	sáu	giờ	lao	động,	thí
dụ	là	mười	hai	mác.	Chúng	ta	cũng	giả	định	rằng	giá	cả	ăn	khớp	một
cách	chính	xác	với	giá	trị,	do	đó	trong	giả	thiết	của	chúng	ta,	các	giá
cả	ấy	chỉ	bao	gồm	những	chi	phí	về	nguyên	 liệu,	về	hao	mòn	máy
móc,	về	tiêu	dùng	các	tư	liệu	lao	động,	và	về	tiên	công	đã	trả	mà	thôi.
Như	thế	thì	một	công	xã	kinh	tế	gồm	có	một	 trăm	xã	viên	 làm	việc,
hàng	ngày	sản	xuất	 ra	những	hàng	hoá	có	một	giá	 trị	 là	1200	Mác,
trong	một	năm	300	ngày	lao	động	thì	sản	xuất	ra	những	hàng	hoá	có
một	giá	 trị	 là	360000	mác	và	công	xã	cũng	 trả	đúng	số	 tiền	ấy	cho
các	xã	viên	của	mình,	trong	đó	mỗi	người	đều	được	tùy	ý	sử	dụng	cái
phần	hàng	ngày	của	họ	là	12	mác,	hay	hàng	năm	là	3600	mác.	Đến
cuối	năm,	cũng	như	sau	một	trăm	năm,	công	xã	cũng	chẳng	giàu	có
hơn	buổi	đầu	chút	nào	cả.	Trong	thời	gian	đó,	công	xã	thậm	chí	cũng
sẽ	không	có	khả	năng	cung	cấp	được	khoản	phụ	gia	vừa	phải	cho	sự
tiêu	dùng	của	ông	Đuy-rinh,	nếu	nó	không	muốn	đụng	vào	cái	vốn	tư
liệu	sản	xuất	của	nó.	Việc	 tích	 lũy	đã	bị	hoàn	toàn	bỏ	quên.	Còn	tệ
hơn	nữa,	vì	tích	luỹ	là	một	sự	cần	thiết	xã	hội,	và	vì	việc	giữ	tiền	lại
sẽ	cung	cấp	một	hình	thức	tích	 luỹ	 thuận	tiện,	cho	nên	tổ	chức	của
công	xã	kinh	tế	trực	tiếp	thúc	đẩy	các	xã	viên	của	nó	đi	đến	chỗ	tích
luỹ	riêng,	và	do	đó	đến	chỗ	phá	vỡ	chính	ngay	công	xã.

Làm	 thế	 nào	 tránh	 khỏi	 được	 sự	 không	ăn	 khớp	đó	ở	 trong
bản	chất	của	công	xã	kinh	tế?	Nó	sẽ	có	thể	tìm	được	lối	thoát	trong
việc	"đánh	thuế"	mà	ông	Đuy-rinh	rất	ưa	thích,	tức	là	trong	việc	phụ
gia	 thêm	 vào	 giá	 cả,	 và	 sản	 phẩm	 hàng	 năm	 của	 nó	 đáng	 lẽ	 là
360000	mác.	Nhưng	vì	 tất	cả	các	công	xã	kinh	 tế	khác	cũng	đều	ở
trong	hoàn	cảnh	ấy,	tức	là	cũng	đều	bị	bắt	buộc	phải	làm	như	thế	cả,
cho	nên	mỗi	công	xã,	trong	khi	trao	đổi	với	công	xã	khác,	cũng	đều
sẽ	phải	nộp	một	số	tiền	"đánh	thuế''	ngang	với	số	tiền	nó	bỏ	túi	được,
và	như	vậy	là	số	tiền	"cống	nạp"	sẽ	lại	chỉ	rơi	vào	vai	các	xã	viên	của
mình	mà	thôi.

Hoặc	giả	 là	công	xã	giải	quyết	vấn	đề	đó	một	cách	giản	đơn
hơn	nhiều,	bằng	cách	là	trả	cho	mỗi	xã	viên	về	sáu	giờ	lao	động	bằng
một	sản	phẩm	trị	giá	ít	hơn	sáu	giờ	lao	động,	thí	dụ	là	bốn	giờ	thôi,
tức	 là	 bằng	 cách	 trả	 cho	 họ	mỗi	 ngày	 tám	mác	 chứ	 không	 phải	 là
mười	hai	mác,	nhưng	đồng	thời	vẫn	duy	trì	giá	cả	hàng	hoá	ở	mức
cũ.	Trong	 trường	hợp	này,	công	xã	 làm	một	cách	 trực	 tiếp	và	công
khai	cái	việc	mà	trên	đây	nó	đã	mưu	toan	làm	một	cách	giấu	giếm	và
quanh	co:	nó	tạo	ra	được	một	giá	trị	thặng	dư	như	Mác	đã	phát	hiện,



với	một	số	tổng	số	hàng	năm	là	120.000	mác,	bằng	cách	trả	cho	các
xã	viên	của	mình	theo	kiểu	thuẩn	tuý	tư	bản	chủ	nghĩa,	tức	là	trả	cho
lao	động	của	họ	dưới	cái	giá	trị	mà	họ	đã	sản	xuất	ra,	và	ngoài	ra	còn
tính	những	hàng	hoá	mà	họ	chỉ	có	thể	mua	được	ở	công	xã	theo	giá
trị	đầy	đủ	của	chúng.	Như	vậy,	công	xã	kinh	tế	chỉ	có	thể	hình	thành
được	một	quỹ	dự	trữ	bằng	cách	tự	bóc	trần	bộ	mặt	của	nó	ra	là	một
thứ	Trucksystem	"cải	 tiến"	 trên	một	cơ	sở	cộng	sản	chủ	nghĩa	rộng
rãi	nhất.

Vậy	chỉ	có	 thể	 là	một	 trong	hai	 trường	hợp:	hoặc	 là	công	xã
kinh	 tế	 trao	đổi	 "lao	động	ngang	nhau	 lấy	 lao	động	ngang	nhau"	và
lúc	đó	thì	không	phải	công	xã,	mà	chỉ	có	tư	nhân	mới	là	những	người
có	thể	tích	luỹ	được	một	quỹ	để	duy	trì	và	mở	rộng	sản	xuất.	Hoặc	là
công	 xã	 không	 trao	 đổi	 "lao	 động	 ngang	 nhau	 lấy	 lao	 động	 ngang
nhau".

Nội	dung	của	sự	trao	đổi	trong	công	xã	kinh	tế	thật	ra	là	như
thế	đó.	Thế	còn	hình	thức	của	nó	thì	như	thế	nào?	Việc	trao	đổi	được
tiến	hành	thông	qua	tiền	kim	loại,	và	ông	Đuy-rinh	không	ít	kiêu	hãnh
về	"tầm	quan	trọng	 lịch	sử	toàn	thế	giới"	của	sự	cải	 tiến	ấy.	Nhưng
trong	 việc	 giao	 dịch	 giữa	 công	 xã	 và	 các	 xã	 viên,	 thì	 đồng	 tiền	 lại
hoàn	 toàn	không	phải	 là	 tiền,	nó	hoàn	 toàn	không	hoạt	động	với	 tư
cách	 là	 tiền.	 Tiền	 chỉ	 dùng	 làm	 một	 thứ	 chứng	 chỉ	 lao	 động	 đơn
thuần,	hay	nói	như	Mác,	tiền	chỉ	chứng	nhận	"cái	phần	cá	nhân	của
người	sản	xuất	trong	lao	động	chung	và	cái	quyền	cá	nhân	của	người
sản	xuất	trong	lao	động	chung	và	cái	quyền	cá	nhân	tiêu	dùng	trong
tổng	 sản	 phẩm"	 và	 trong	 chức	 năng	 đó,	 "tiền	 cũng	 không	 phải	 là

"tiền",	giống	như	chiếc	vé	vào	 rạp	hát	vậy"
[106]

.	Vì	 vậy	 tiền	 có	 thể
được	thay	thế	bằng	bất	cứ	một	ký	hiệu	gì,	ví	dụ	như	theo	Weiling	thì
nó	được	thay	thế	bằng	một	"sổ	lương"	trong	đó	người	ta	ghi	những
giờ	lao	động	ở	một	trang,	và	ở	trang	bên	kia	thì	ghi	những	vật	phẩm
tiêu	dùng	phải	trả	cho	những	giờ	đó.	Tóm	lại,	trong	sự	giao	dịch	của
công	xã	kinh	tế	với	các	xã	viên	của	nó,	tiền	chỉ	hoạt	động	như	là	thứ
"tiền	lao	động"	của	Owen,	tức	cái	"bóng	ma"	mà	ông	Đuy-rinh	đã	nhìn
xuống	một	cách	khinh	miệt,	thế	nhưng	chính	ông	ta	lại	buộc	phải	đưa
vào	 trong	 nền	 kinh	 tế	 tương	 lai	 của	 ông	 ta.	Dù	 cái	 vé	 dùng	để	 chỉ
mức	độ	"nghĩa	vụ	sản	xuất"	đã	làm	tròn	và	mức	độ	"quyền	tiêu	dùng"
được	hưởng	là	một	mảnh	giấy,	một	cái	thẻ,	hay	một	đồng	tiền	vàng,	-
thì	đối	với	mục	đích	ấy	điều	đó	hoàn	toàn	không	quan	trọng.	Nhưng
đối	với	những	mục	đích	khác	 thì	không	phải	như	vậy	đâu,	như	sau
đây	chúng	ta	sẽ	thấy	rõ.

Như	vậy,	nếu	trong	sự	giao	dịch	của	công	xã	kinh	tế	với	các



xã	viên,	tiền	kim	loại	không	làm	chức	năng	tiền	mà	lại	làm	chức	năng
một	thứ	vé	lao	động	trá	hình,	thì	trong	sự	trao	đổi	giữa	các	công	xã
kinh	tế	khác	nhau	nó	lại	càng	ít	làm	chức	năng	tiền	của	nó	hơn	nữa.
Ở	đây,	theo	những	giả	thiết	của	ông	Đuy-ring,	thì	tiền	kim	loại	là	hoàn
toàn	 thừa.	 Thật	 vậy,	 chỉ	 cần	 có	một	 công	 tác	 kế	 toán	 là	 đủ,	 nó	 sẽ
phục	vụ	cho	việc	trao	đổi	những	sản	phẩm	của	một	lao	động	ngang
nhau	 lấy	những	sản	phẩm	của	một	 lao	động	ngang	nhau	một	cách
đơn	giản	hơn	nhiều,	nếu	như	nó	lấy	thước	đo	tự	nhiên	của	lao	động	-
tức	là	thời	gian,	lấy	giờ	lao	động	làm	đơn	vị	để	tính	toán,	chứ	không
phải	 đem	 những	 giờ	 lao	 động	 chuyển	 thành	 tiền	 trước	 đã.	Ở	 đây,
trên	thực	tế,	trao	đổi	là	một	sự	trao	đổi	thuần	tuý	bằng	hiện	vật;	tất	cả
các	 khoản	 vượt	 quá	 yêu	 cầu	đều	 có	 thể	 bù	 trừ	 được	một	 cách	dễ
dàng	 và	 đơn	 giản	 bằng	 cách	 chuyển	 sang	 cho	 các	 công	 xã	 khác.
Nhưng	nếu	một	công	xã	nào	đó	 thực	sự	bị	 thiếu	hụt	đối	với	những
công	xã	khác,	thì	lúc	đó	dù	cho	tất	cả	"vàng	hiện	có	trên	thế	gian"	đều
là	 "tiền	 theo	 bản	 chất	 của	 nó"	 đi	 nữa,	 thì	 vàng	 đó	 cũng	 không	 thể
tránh	được	cho	công	xã	này	khỏi	cái	số	phận	là	phải	dùng	lao	động
đã	tăng	 lên	của	chính	mình	để	bù	 lấp	vào	chỗ	 thiếu	hụt	đó,	nếu	họ
không	muốn	vì	mắc	nợ	mà	bị	 lệ	 thuộc	những	công	xã	khác.	Vả	 lại,
mong	 rằng	bạn	hãy	 luôn	 luôn	nhớ	 rằng	ở	đây	 chúng	 tôi	 hoàn	 toàn
không	 làm	 công	 việc	 cấu	 tạo	 tương	 lai.	 Chúng	 tôi	 chỉ	 chấp	 nhận
những	giải	thiết	của	ông	Đuy-rinh	và	chúng	tôi	chỉ	rút	từ	đó	ra	những
kết	luận	không	thể	tránh	khỏi	mà	thôi.

Như	vậy	là	vàng	"theo	bản	chất	của	nó	là	tiền",	đã	không	thể
thực	hiện	bản	chất	ấy	của	nó	cả	trong	việc	trao	đổi	giữa	công	xã	kinh
tế	với	các	xã	viên	của	nó,	lẫn	trong	việc	trao	đổi	giữa	các	công	xã	với
nhau.	 Tuy	 vậy,	 ông	 Đuy-rinh	 lại	 quy	 định	 cho	 vàng	 phải	 thực	 hiện
chức	 năng	 của	 tiền	 ngay	 cả	 trong	 "xã	 hội	 xã	 hội	 chủ	 nghĩa".	 Nên
chúng	ta	cần	phải	tìm	kiếm	một	lĩnh	vực	hoạt	động	khác	cho	cái	chức
năng	tiền	tệ	đó.	Và	có	một	lĩnh	vực	hoạt	động	như	thế	thật.	Mặc	dầu
ông	Đuy-rinh	cho	phép	mỗi	người	đều	có	 thể	có	 "một	sự	 tiêu	dùng
ngang	nhau	về	số	lượng",	nhưng	ông	ta	lại	không	thể	buộc	được	ai
làm	như	thế	cả.	Ngược	lại,	ông	ta	lại	lấy	làm	hãnh	diện	rằng	trong	cái
thế	giới	của	ông	ta,	mỗi	người	đều	có	thể	tuỳ	ý	sử	dụng	đồng	tiền	của
mình.	Như	vậy	là	ông	ta	không	thể	ngăn	cản	nổi	cái	tình	trạng	là	một
số	 người	 thì	 để	 dành	 ra	 được	 một	 kho	 tiền	 nho	 nhỏ,	 còn	 những
người	khác	thì	không	thể	đắp	đổi	lần	hồi	với	số	tiền	công	mà	người	ta
trả	 cho	 họ.	 Thậm	 chí	 ông	 ta	 còn	 làm	 cho	 tình	 trạng	 đó	 không	 sao
tránh	khỏi	được,	vì	ông	ta	đã	thừa	nhận	một	cách	rõ	ràng	cái	quyền
thừa	kế	tài	sản	chung	của	gia	đình,	từ	đó	rút	ra	cái	nghĩa	vụ	của	cha
mẹ	 phải	 nuôi	 dưỡng	 con	 cái.	 Nhưng	 đó	 chính	 là	 vết	 rạn	 khổng	 lồ



trong	nguyên	tắc	tiêu	dùng	ngang	nhau	về	số	lượng.	Anh	chàng	chưa
vợ	sống	đàng	hoàng	và	vui	vẻ	với	số	tiền	tám	mác	hay	mười	hai	mác
hàng	 ngày	 của	 anh	 ta,	 còn	 người	 goá	 vợ	 với	 tám	đứa	 con	 thơ	 thì
sống	cùng	quẫn	với	số	tiền	đó.	Mặt	khác,	khi	nhận	một	cách	không
đắn	đo	mọi	khoản	tiền	mà	người	ta	trả,	công	xã	tạo	ra	cái	khả	năng	là
số	tiền	đó	đã	kiếm	được	bằng	một	cách	khác	chứ	không	phải	bằng
lao	động	của	bản	 thân.	Non	oler	 [1*].	Công	xã	không	biết	 rõ	 tiền	do
đâu	mà	đến.	Nhưng	như	thế	là	người	ta	đã	có	đủ	tất	cả	các	điều	kiện
để	khiến	cho	tiền	kim	loại,	từ	trước	đến	nay	vẫn	chỉ	đóng	vai	trò	một
thứ	phiếu	lao	động,	bây	giờ	đã	có	một	chức	năng	tiền	tệ	thật	sự.	Như
vậy	 là	có	cơ	hội	và	 lý	do,	một	mặt,	để	tích	trữ	tiền,	và	mặt	khác	để
mắc	nợ.	Người	túng	thiếu	đi	vay	kẻ	tích	trữ	tiền.	Đồng	tiền	đi	vay	về,
được	công	xã	nhận	về	khoản	thanh	toán	các	tư	liệu	sinh	hoạt,	lại	trở
lại	cái	tình	trạng	của	nó	trong	xã	hội	hiện	nay,	tức	là	hiện	thân	có	tính
chất	xã	hội	của	lao	động	của	con	người,	là	cái	thước	thực	sự	của	lao
động,	 là	 phương	 tiện	 lưu	 thông	phổ	biến.	Tất	 cả	 các	 "luật	 pháp	 và
tiêu	chuẩn	hành	chính"	trên	thế	giới	đều	bất	lực	trước	tình	trạng	đó,
cũng	như	đều	bất	lực	trước	bảng	cửu	chương	hay	trước	thành	phần
hoá	học	của	nước.	Và	vì	kẻ	tích	trữ	tiền	được	phép	đòi	người	 túng
thiếu	phải	trả	lợi	tức,	cho	nên	cùng	với	tiền	kim	loại	hoạt	động	với	tư
cách	là	tiền	thì	tệ	cho	vay	nặng	lãi	cũng	được	phục	hồi	trở	lại.

Cho	tới	đây,	chúng	ta	chỉ	mới	nghiên	cứu	những	hậu	quả	của
việc	duy	 trì	 tiền	kim	 loại	ở	 trong	 lĩnh	vực	 tác	động	của	cái	 công	xã
kinh	tế	của	ông	Đuy-rinh.	Nhưng	ở	bên	ngoài	lĩnh	vực	tác	động	đó	thì
cái	thế	giới	còn	lại	đáng	nguyền	rủa	vẫn	tạm	thời	tiếp	tục	thản	nhiên
đi	 theo	con	đường	cũ.	Trên	 thị	 trường	 thế	giới,	 vàng	và	bạc	vẫn	 là
tiền	thế	giới,	là	phương	tiện	mua	và	phương	tiện	thanh	toán	phổ	biến,
là	hiện	thân	xã	hội	tuyệt	đối	của	của	cải.	Và	với	đặc	tính	đó	của	kim
loại	quý	thì	đối	với	các	thành	viên	riêng	lẻ	của	công	xã	kinh	tế	cũng
xuất	hiện	một	động	cơ	mới	để	tích	trữ	tiền,	để	làm	giầu,	để	cho	vay
nặng	 lãi,	 tức	 là	cái	động	cơ	muốn	vận	động	một	cách	 tự	do	và	độc
lập	đối	với	công	xã	ở	bên	ngoài	phạm	vi	của	công	xã;	và	đem	của	cải
riêng	đã	tích	luỹ	được	ra	thực	hiện	trên	thị	trường	thế	giới.	Những	kẻ
cho	vay	nặng	 lãi	biến	 thành	những	kẻ	buôn	phương	tiện	 lưu	 thông,
thành	những	chủ	ngân	hàng,	 thành	những	kẻ	chi	phối	phương	 tiện
lưu	thông	và	tiền	thế	giới,	và	do	đó	thành	những	kẻ	chi	phối	các	tư
liệu	 sản	 xuất,	mặc	dầu	 về	mặt	 danh	nghĩa,	 những	 tư	 liệu	 sản	 xuất
này	trong	nhiều	năm	nữa	vẫn	được	coi	là	sở	hữu	của	công	xã	kinh	tế
và	công	xã	 thương	nghiệp.	Nhưng	do	đó,	những	kẻ	 tích	 trữ	 tiền	và
cho	vay	nặng	lãi	đã	biến	thành	chủ	ngân	hàng	ấy	đồng	thời	cũng	là
những	người	chủ	của	chính	ngay	công	xã	kinh	tế	và	công	xã	thương

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_29.htm#n1s


nghiệp.	Cái	"xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa"	cua	rông	Đuy-rinh	quả	thật	khác
hẳn	một	cách	rất	cơ	bản	với	những	"quan	niệm	mơ	hồ"	của	các	nhà
xã	hội	chủ	nghĩa	khác.	Cái	"xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa"	ấy	không	có	một
mục	đích	nào	khác	hơn	là	tái	sinh	ra	bọn	tài	phiệt	 lớn,	và	nó	sẽ	nai
lưng	ra	mà	làm	dưới	sự	kiểm	soát	của	bọn	đó	và	cho	túi	tiền	của	bọn
đó	 -	 nếu	 nói	 chúng	 nó	 sẽ	 xuất	 hiện	 và	 sẽ	 tồn	 tại.	 Đối	 với	 nó,	 con
đường	cứu	vãn	duy	nhất	sẽ	chỉ	là	ở	chỗ	bọn	tích	trữ	tiền	muốn	nhờ
có	số	tiền	thế	giới	của	chúng	-	chuồn	cho	thật	nhanh	ra	khỏi	công	xã.

Với	tình	trạng	hiện	rất	phổ	biến	ở	Đức	là	không	hiểu	biết	gì	về
những	học	 thuyết	xã	hội	chủ	nghĩa	cũ,	một	 thanh	niên	ngây	 thơ	có
thể	nêu	vấn	đề:	liệu	những	phiếu	lao	động	của	Owen	chẳng	hạn,	có
thể	đưa	đến	một	sự	lạm	dụng	như	thế	được	không.	Mặc	dầu	ở	đây
chúng	 tôi	 không	 có	 nhiệm	 vụ	 trình	 bày	 ý	 nghĩa	 của	 các	 phiếu	 lao
động	ấy,	nhưng	để	so	sánh	cái	 "sơ	đồ	bao	quát"	của	ông	Đuy-rinh
với	những	"ý	kiến	thô	lỗ	nhạt	nhẽo	và	nghèo	nàn"	của	Owen,	chúng
tôi	thấy	cần	phải	nêu	mấy	điểm	sau	đây.	Một	là,	muốn	đi	đến	một	tình
trạng	 lạm	dụng	các	phiếu	 lao	động	của	Owen	như	thế,	 thì	 trước	đó
các	 phiếu	 lao	 động	 ấy	 phải	 biến	 thành	 tiền	 thực	 sự	 rồi,	 nhưng	 lại
muốn	cấm	chúng	không	được	hoạt	động	với	tư	cách	nào	khác	ngoài
tư	cách	là	những	phiếu	lao	động	giản	đơn.	Trong	khi	ở	Owen	có	thể
có	tình	trạng	lạm	dụng	thật	sự,	thì	ở	ông	Đuy-rinh	cái	bản	chất	nội	tại
của	tiền,	độc	lập	đối	với	ý	chí	của	con	người,	lại	tự	vạch	đường	cho
mình:	 tiền	 tự	 thực	hiện	việc	 tiêu	dùng	vốn	có	và	đúng	đắn	của	nó,
chống	lại	việc	lạm	dụng	mà	ông	Đuy-rinh	muốn	áp	đặt	cho	nó,	do	sự
không	hiểu	biết	của	ông	ta	về	bản	chất	của	tiền.	Hai	 là,	theo	Owen,
phiếu	 lao	động	chỉ	 là	một	hình	thức	quá	độ	sang	chế	độ	cộng	đồng
hoàn	toàn	về	các	tài	nguyên	công	cộng	và	chế	độ	sử	dụng	chúng	một
cách	tự	do,	và	nhiều	lắm	thì	còn	nhằm	một	mục	đích	phụ	nữa	là	làm
cho	chủ	nghĩa	cộng	sản	dễ	tiếp	thu	đối	với	công	chúng	Anh	mà	thôi.
Vì	vậy,	nếu	một	tình	trạng	lạm	dụng	nào	đó	buộc	cái	xã	hội	của	Owen
phải	xoá	bỏ	các	phiếu	lao	động,	thì	như	vậy	là	xã	hội	ấy	sẽ	tiến	thêm
một	bước	 tới	mục	đích	của	nó	và	sẽ	bước	vào	một	giai	đoạn	phát
triển	hoàn	mỹ	hơn.	Ngược	lại,	nếu	cái	công	xã	kinh	tế	của	ông	Đuy-
rinh	xoá	bỏ	tiền,	 thì	 lập	tức	nó	sẽ	thủ	tiêu	ngay	cái	"tầm	quan	trọng
lịch	sử	toàn	thế	giới"	của	nó,	nó	sẽ	xoá	bỏ	cái	vẻ	đẹp	độc	đáo	nhất
của	nó,	nó	sẽ	thôi	không	còn	là	một	công	xã	kinh	tế	của	ông	Đuy-rinh
nữa	và	sẽ	rơi	xuống	mức	những	quan	niệm	mơ	hồ	mà	ông	Đuy-rinh
đã	tốn	mất	bao	nhiều	công	phu	cay	đắng	của	trí	tưởng	tượng	hợp	lý
mới	đưa	công	xã	ấy	vượt	lên	được.

Vậy	do	đâu	mà	nẩy	sinh	tất	cả	những	điều	sai	lầm	và	rối	rắm
kỳ	lạ	ấy,	trong	đó	cái	công	xã	kinh	tế	của	ông	Đuy-rinh	cứ	loay	hoay



mãi?	Chỉ	do	cái	đám	mây	mù	đang	bao	phủ	những	khái	niệm	về	giá
trị	và	tiền	trong	đầu	óc	của	ông	Đuy-rinh	và	rút	cục	lại	đẩy	ông	ta	đến
chỗ	muốn	phát	hiện	 ra	giá	 trị	 của	 lao	động.	Nhưng	vì	ở	nước	Đức
ông	Đuy-rinh	không	giữ	độc	quyền	về	thứ	quan	niệm	mơ	hồ	đó,	mà
trái	 lại,	ông	 ta	còn	gặp	 rất	nhiều	kẻ	cạnh	 tranh	với	ông	 ta,	cho	nên
chúng	tôi	muốn	"tự	buộc	mình	trong	giây	lát	làm	cái	công	việc	gỡ	mối
bòng	bong"	mà	ông	ta	đã	tạo	ra.

Cái	giá	trị	duy	nhất	mà	môn	kinh	tế	chính	trị	được	biết	là	giá	trị
hàng	hoá.	Hàng	hoá	là	gì?	Là	những	sản	phẩm	đã	được	sản	xuất	ra
trong	một	xã	hội	gồm	những	người	sản	xuất	 tư	nhân	 ít	nhiều	phân
tán,	vậy	trước	hết	đó	là	những	sản	phẩm	của	tư	nhân.	Nhưng	những
sản	phẩm	tư	nhân	ấy	chỉ	trở	thành	hàng	hoá	khi	mà	chúng	được	sản
xuất	 ra	không	phải	cho	sự	 tiêu	dùng	của	bản	 thân,	mà	cho	sự	 tiêu
dùng	 của	 những	 người	 khác,	 tức	 là	 cho	 sự	 tiêu	 dùng	 của	 xã	 hội;
những	sản	phẩm	đó	đi	vào	trong	sự	tiêu	dùng	của	xã	hội	thông	qua
sự	trao	đổi.	Như	vậy	những	người	sản	xuất	tư	nhân	nằm	ở	trong	một
quan	hệ	xã	hội,	họ	họp	 thành	một	xã	hội.	Vì	vậy,	những	sản	phẩm
của	họ,	mặc	dù	là	những	sản	phẩm	tư	nhân	của	mỗi	người,	đồng	thời
cũng	là	những	sản	phẩm	xã	hội	-	nhưng	không	phải	do	ý	đồ	của	họ
và	dường	như	đi	ngược	lại	ý	chí	của	họ.	Vậy	thì	tính	chất	xã	hội	của
những	sản	phẩm	tư	nhân	ấy	ở	chỗ	nào?	Rõ	ràng	là	ở	hai	thuộc	tính:
một	là,	ở	chỗ	tất	cả	các	sản	phẩm	ấy	đều	thoả	mãn	một	nhu	cầu	nào
đó	của	con	người,	đều	có	một	giá	 trị	sử	dụng	không	những	đối	với
người	sản	xuất	mà	còn	đối	với	cả	những	người	khác	nữa;	và	hai	là	ở
chỗ	các	sản	phẩm	ấy,	mặc	dầu	chúng	là	những	sản	phẩm	của	những
người	 lao	động	 tư	nhân	hết	sức	khác	nhau,	nhưng	đồng	 thời	 lại	 là
những	 sản	 phẩm	 của	 lao	 động	 của	 con	 người	 nói	 chung.	 Trong
chừng	mực	những	sản	phẩm	ấy	cũng	có	một	giá	trị	sử	dụng	đối	với
những	người	khác	 thì	nói	 chung,	chúng	đều	có	 thể	đi	 vào	 trao	đổi;
trong	 chừng	mực	 tất	 cả	 những	 sản	 phẩm	 ấy	 đều	mang	 trong	 bản
thân	chúng	 lao	động	nói	chung	của	con	người,	đều	chỉ	giản	đơn	 là
một	sự	chi	phí	sức	lao	động	của	con	người,	thì	trong	trao	đổi	chúng
đều	có	thể	đem	so	sánh	với	nhau,	được	coi	là	ngang	nhau	hay	không
ngang	nhau,	căn	cứ	theo	số	lượng	lao	động	nói	trên	bao	hàm	trong
mỗi	 sản	 phẩm	 ấy.	 Trong	 hai	 sản	 phẩm	 tư	 nhân	 ngang	 nhau,	 với
những	điều	 kiện	 xã	hội	 vẫn	như	nhau,	 có	 thể	 có	một	 số	 lượng	 lao
động	tư	nhân	không	ngang	nhau,	nhưng	bao	giờ	cũng	chỉ	có	một	số
lượng	ngang	nhau	về	lao	động	của	con	người	nói	chung.	Một	người
thợ	rèn	vụng	có	thể	làm	năm	chiếc	móng	ngựa	trong	một	khoảng	thời
gian	 mà	 một	 người	 thợ	 rèn	 khéo	 làm	 mười	 chiếc.	 Nhưng	 xã	 hội
không	 lấy	sự	vụng	về	ngẫu	nhiên	của	một	cá	nhân	nào	đó	để	biến



thành	giá	trị;	xã	hội	chỉ	thừa	nhận	thứ	lao	động	có	một	trình	độ	khéo
léo	 trung	 bình	 bình	 thường	 đối	 với	 một	 thời	 gian	 nhất	 định,	 là	 lao
động	nói	chung	của	con	người	mà	thôi.	Cho	nên	trong	trao	đổi,	một
trong	năm	chiếc	móng	ngựa	của	người	thợ	thứ	nhất	không	hề	có	giá
trị	 lớn	hơn	một	 trong	mười	 chiếc	móng	ngựa	đã	được	 rèn	 ra	 trong
cùng	một	thời	gian	lao	động	như	thế.	Chỉ	trong	chừng	mực	lao	động
tư	nhân	là	lao	động	xã	hội	cần	thiết,	thì	nó	mới	chứa	đựng	lao	động
nói	chung	của	con	người.

Như	vậy,	khi	 tôi	nói	một	hàng	hoá	nào	đó	có	một	giá	 trị	nhất
định	là	bao	nhiêu	đó,	tức	là	tôi	khẳng	định	rằng:

1.	Hàng	hoá	đó	là	một	sản	phẩm	có	ích	về	mặt	xã	hội;
2.	Nó	đã	do	một	tư	nhân	làm	ra	do	họ	đài	thọ	lấy;
3.	Mặc	dầu	nó	là	sản	phẩm	của	một	lao	động	tư	nhân,	nhưng

đồng	thời	-	và	dường	như	người	sản	xuất	không	hay	biết	hoặc	không
muốn	điều	ấy	-	nó	cũng	lại	là	sản	phẩm	của	lao	động	xã	hội,	hơn	nữa
lại	 là	 sản	 phẩm	 của	một	 số	 lượng	 nhất	 định	 của	 lao	 động	 xã	 hội,
được	xác	định	thông	qua	con	đường	xã	hội,	tức	là	thông	qua	sự	trao
đổi;

4.	Tôi	không	biểu	hiện	số	lượng	đó	bằng	chính	ngay	lao	động,
bằng	bao	nhiều	giờ	lao	động	đó,	mà	bằng	một	hàng	hoá	khác.	Do	đó,
nếu	tôi	nói:	chiếc	đồng	hồ	này	có	giá	trị	bằng	tấm	dạ	kia,	và	mỗi	thứ
đều	trị	giá	là	năm	mươi	mác,	thì	như	thế	tức	là	tôi	nói:	chiếc	đồng	hồ,
tấm	 dạ,	 và	 số	 tiền	 ấy	 đều	mang	 trong	 bản	 thân	 chúng	 nó	một	 số
lượng	lao	động	xã	hội	ngang	nhau.	Như	vậy	là	tôi	xác	nhận	rằng	thời
gian	lao	động	xã	hội	biểu	hiện	trong	những	thứ	đó	đã	được	đo	lường
về	mặt	 xã	 hội	 và	 đã	 được	 coi	 là	 ngang	 nhau.	 Nhưng	 thời	 gian	 đó
không	phải	được	đo	một	cách	trực	tiếp,	một	cách	tuyệt	đối	như	người
ta	vẫn	đo	thời	gian	lao	động	trong	những	trường	hợp	khác,	bằng	giờ
lao	động,	 hay	 ngày	 lao	 động,	 v.v...	 ;	 nó	 đã	được	đo	bằng	một	 con
đường	vòng,	thông	qua	trao	đổi,	một	cách	tương	đối.	Vì	thế	tôi	cũng
không	thể	biểu	hiện	cái	số	 lượng	thời	gian	 lao	động	đã	xác	định	đó
bằng	 những	 giờ	 lao	 động	 mà	 tôi	 vẫn	 không	 biết	 rõ	 là	 bao	 nhiêu,
nhưng	đồng	thời	tôi	cũng	chỉ	có	thể	biểu	hiện	số	lượng	thời	gian	lao
động	đó	bằng	con	đường	vòng	một	cách	tương	đối,	tức	là	bằng	một
thứ	hàng	hoá	khác	cũng	đại	biểu	cho	một	số	lượng	thời	gian	lao	động
xã	hội	như	thế.	Chiếc	đồng	hồ	cũng	có	giá	trị	bằng	tấm	dạ.

Nhưng	khi	sản	xuất	hàng	hoá	và	 trao	đổi	hàng	hoá	bắt	buộc
cái	xã	hội	dựa	 trên	sản	xuất	và	 trao	đổi	đó	phải	đi	 theo	con	đường
vòng	ấy,	thì	chúng	cũng	bắt	buộc	xã	hội	ấy	phải	hết	sức	rút	ngắn	con
đường	vòng	ấy	lại.	Trong	đám	hàng	hoá	dân	đen	thông	thường,	sản
xuất	và	trao	đổi	 tách	riêng	ra	một	thứ	hàng	hoá	vương	giả	trong	đó



giá	trị	của	tất	cả	các	hàng	hoá	khác	đều	có	thể	biểu	hiện	được	một
cách	dứt	khoát,	 -	một	 thứ	hàng	hoá	được	coi	 là	hiện	 thân	 trực	 tiếp
của	lao	động	xã	hội,	và	vì	vậy	có	thể	trao	đổi	được	một	cách	trực	tiếp
và	vô	điều	kiện	với	tất	cả	mọi	hàng	hoá:	thứ	hàng	hoá	ấy	là	tiền.	Tiền
cũng	đã	nằm	sẵn	dưới	hình	thái	mầm	mống	ở	ngay	trong	khái	niệm
giá	trị	rồi,	tiền	chỉ	là	giá	trị	đã	phát	triển	mà	thôi.	Nhưng	vì	dưới	hình
thức	tiền,	giá	trị	của	hàng	hoá	có	được	tồn	tại	độc	lập	đối	với	chính
ngay	hàng	hoá,	cho	nên	một	nhân	tố	mới	xuất	hiện	trong	xã	hội	sản
xuất	và	trao	đổi	hàng	hoá,	một	nhân	tố	có	những	chức	năng	xã	hội
mới	và	những	hậu	quả	xã	hội	mới.	Tạm	thời	chúng	ta	chỉ	cần	nhận
thấy	điều	đó	mà	chưa	cần	đi	sâu	hơn	nữa.

Môn	kinh	tế	chính	trị	về	sản	xuất	hàng	hoá	tuyệt	nhiên	không
phải	là	một	khoa	học	duy	nhất	nghiên	cứu	những	nhân	tố	mà	người
ta	 chỉ	 biết	một	 cách	 tương	 đối.	 Cả	 trong	môn	 vật	 lý	 học	 cũng	 thế,
chúng	ta	cũng	không	biết	có	bao	nhiêu	phân	tử	khí	riêng	lẻ	trong	một
khối	lượng	khí	nhất	định,	dưới	một	sức	ép	và	một	nhiệt	độ	nhất	định.
Nhưng	chúng	ta	biết	rằng,	trong	chừng	mực	quy	luật	Boyle	là	đúng,
thì	một	dung	tích	nhất	định	như	thế	của	bất	kỳ	một	thứ	khí	nào	cũng
đều	chứa	đựng	một	số	phân	tử	bằng	số	phân	tử	trong	một	dung	dịch
ngang	như	thế	của	bất	kỳ	một	thứ	khí	nào	khác	dưới	sức	ép	và	nhiệt
độ	cũng	ngang	như	thế.	Vì	vậy,	chúng	ta	có	thể	so	sánh	được	theo
hàm	lượng	phân	tử	của	chúng,	những	dung	tích	hết	sức	khác	nhau
của	những	chất	khí	hết	sức	khác	nhau,	trong	những	điều	kiện	sức	ép
và	nhiệt	độ	hết	sức	khác	nhau;	và	nếu	chúng	ta	lấy	một	lít	chất	khí	ở
nhiệt	độ	0o	bách	phân	và	dưới	sức	ép	760	mi-li-mét	 làm	đơn	vị,	 thì
với	 đơn	vị	 đó	 chúng	 ta	 có	 thể	đo	được	hàm	 lượng	phân	 tử.	Trong
hoá	 học,	 chúng	 ta	 cũng	 không	 biết	 trọng	 lượng	 tuyệt	 đối	 của	 các
nguyên	 tử	 trong	 các	 nguyên	 tố.	 Nhưng	 chúng	 ta	 biết	 được	 trọng
lượng	tương	đối	của	chúng,	vì	chúng	 ta	biết	được	 tỷ	 lệ	giữa	chúng
với	nhau.	Vì	vậy,	giống	như	sản	xuất	hàng	hoá	và	môn	kinh	tế	chính
trị	 nghiên	 cứu	 nó	 có	 được	một	 biểu	 hiện	 tương	 đối	 cho	 những	 số
lượng	 lao	động	chứa	đựng	 trong	bản	 thân	các	hàng	hoá	mà	chúng
chưa	biết,	bằng	cách	đem	so	sánh	các	hàng	hoá	đó	theo	hàm	lượng
lao	 động	 tương	 đối	 của	 chúng,	 -	 trong	 hoá	 học	 cũng	 vậy,	 hoá	 học
cũng	tìm	được	một	biểu	hiện	tương	đối	cho	đại	lượng	của	các	trọng
lượng	nguyên	tử	mà	nó	chưa	biết,	bằng	cách	so	sánh	các	nguyên	tố
theo	 trọng	 lượng	 nguyên	 tử	 của	 chúng	 và	 biểu	 hiện	 trọng	 lượng
nguyên	tử	của	nguyên	tố	này	bằng	những	bội	số	hay	những	phân	số
của	nguyên	tố	khác	(lưu	huỳnh,	ôxy,	hy-đrô).	Và	giống	như	nền	sản
xuất	 hàng	 hoá	 đưa	 vàng	 lên	 thành	 hàng	 hoá	 tuyệt	 đối,	 thành	 vật
ngang	giá	chung	của	các	hàng	hoá	khác,	thành	thước	đo	tất	cả	mọi



giá	trị	hoá	học	cũng	vậy,	nó	đưa	hy-đrô	lên	thành	một	thứ	hàng	hoá
tiền	hoá	học,	bằng	cách	đặt	trọng	lượng	nguyên	tử	của	hy-đrô	=	1	và
quy	trọng	lượng	nguyên	tử	của	tất	cả	các	nguyên	tố	khác	thành	hy-
đrô,	bằng	cách	biểu	hiện	các	trọng	lượng	ấy	bằng	những	bội	số	của
trọng	lượng	nguyên	tử	của	hy-đro.

Tuy	nhiên,	sản	xuất	hàng	hoá	tuyệt	nhiên	không	phải	 là	hình
thức	duy	nhất	của	nền	sản	xuất	xã	hội.	Trong	công	xã	của	Ấn-độ	thời
cổ,	 trong	 cộng	 đồng	 gia	 tộc	 của	 người	 Xla-vơ	miền	Nam,	 các	 sản
phẩm	không	biến	thành	hàng	hoá.	Các	thành	viên	của	công	xã	trực
tiếp	tổ	chức	thành	xã	hội	để	sản	xuất;	công	việc	được	phân	chia	theo
tập	quán	và	các	nhu	cầu;	các	sản	phẩm	trong	chừng	mực	chúng	đi
vào	tiêu	dùng,	cũng	đều	được	phân	phối	như	thế.	Sự	sản	xuất	trực
tiếp	có	tính	chất	xã	hội,	cũng	như	việc	trao	đổi	trực	tiếp,	loại	trừ	mọi
sự	 trao	 đổi	 hàng	 hoá,	 do	 đó	 cũng	 loại	 trừ	 cả	 việc	 biến	 sản	 phẩm
thành	hàng	hoá	(ít	nhất	là	trong	nội	bộ	của	công	xã),	tức	là	cũng	loại
trừ	việc	biến	sản	phẩm	thành	giá	trị.

Một	khi	xã	hội	nắm	lấy	các	tư	liệu	sản	xuất	và	sử	dụng	những
tư	 liệu	 đó	 để	 sản	 xuất	 dưới	 hình	 thức	 trực	 tiếp	 xã	 hội	 hoá,	 thì	 lao
động	của	mỗi	người,	dù	tính	chất	có	ích	đặc	thù	của	lao	động	đó	có
khác	 nhau	 đến	 đâu	 chăng	 nữa,	 cũng	 ngay	 từ	 đầu	 và	 trực	 tiếp	 trở
thành	lao	động	xã	hội.	Khi	ấy,	không	cần	phải	dùng	con	đường	vòng
để	xác	định	số	lượng	lao	động	xã	hội	nằm	trong	một	sản	phẩm;	kinh
nghiệm	hàng	ngày	chỉ	trực	tiếp	cho	người	ta	thấy	rằng	số	lượng	đó
trung	bình	phải	 là	bao	nhiêu.	Xã	hội	có	thể	tính	được	một	cách	đơn
giản	xem	người	 ta	đã	phải	bỏ	 ra	bao	nhiêu	giờ	 lao	động	 trong	một
chiếc	máy	hơi	nước,	trong	một	héc-tô-lít	 lúa	mì	của	vụ	mùa	vừa	rồi,
trong	một	 trăm	mét	vuông	dạ	 thuộc	một	hạng	nhất	định	nào	đó.	Do
đó,	để	biểu	hiện	những	số	lượng	lao	động	nằm	trong	các	sản	phẩm
mà	giờ	đây	nó	biết	được	một	cách	trực	 tiếp	 tuyệt	đối,	xã	hội	không
thể	nào	lại	nảy	ra	cái	ý	nghĩ	tiếp	tục	dùng	mãi	cái	thước	đo	chỉ	có	tính
chất	tương	đối,	bấp	bênh,	phiến	diện,	không	đầy	đủ,	trước	đây	không
thể	 tránh	khỏi	với	 tư	cách	 là	một	biện	pháp	cực	đoan,	 -	 tức	 là	biểu
hiện	chúng	bằng	một	sản	phẩm	khác,	chứ	không	dùng	cái	thước	đo
tự	nhiên,	thích	hợp,	tuyệt	đối	của	chúng	tức	là	thời	gian.	Chẳng	khác
nào	trong	hoá	học,	ngày	nào	mà	hoá	học	có	thể	biểu	hiện	các	trọng
lượng	nguyên	 tử	một	cách	 tuyệt	đối,	bằng	một	 thước	đo	 thích	hợp,
tức	là	bằng	một	trọng	lượng	thực	tế,	tính	bằng	phần	nghìn	triệu,	hay
phần	nghìn	triệu	triệu	của	gam,	thì	lúc	đó	không	thể	nào	nó	lại	nảy	ra
ý	nghĩ	vẫn	còn	cứ	biểu	hiện	những	trọng	lượng	nguyên	tử	một	cách
tương	đối,	bằng	con	đường	vòng	 là	dùng	nguyên	tử	hy-đrô.	Do	đó,
trong	những	điều	kiện	đã	giả	định	trên	đây,	xã	hội	cũng	sẽ	không	gán



những	giá	 trị	nào	đó	cho	các	sản	phẩm.	Xã	hội	sẽ	không	biểu	hiện
cái	sự	thật	đơn	giản	là	một	trăm	mét	vuông	dạ	đã	đòi	hỏi	một	nghìn
giờ	lao	động	chẳng	hạn	để	sản	xuất	ra	chúng	bằng	một	phương	thức
quanh	co	và	phi	lý	là	một	trăm	mét	vuông	dạ	ấy	có	giá	trị	một	nghìn
giờ	lao	động.	Dĩ	nhiên,	cả	trong	trường	hợp	đó,	xã	hội	cũng	vẫn	sẽ
phải	biết	cần	bao	nhiêu	 lao	động	để	sản	xuất	 ra	mỗi	vật	phẩm	 tiêu
dùng.	Xã	hội	sẽ	phải	căn	cứ	vào	các	tư	 liệu	sản	xuất,	 trong	đó	đặc
biệt	có	cả	sức	 lao	động	để	vạch	ra	kế	hoạch	sản	xuất.	Những	hiệu
quả	có	 ích	của	các	vật	phẩm	 tiêu	dùng	được	cân	nhắc	giữa	chúng
với	nhau	và	so	sánh	với	những	số	 lượng	 lao	động	cần	thiết	để	sản
xuất	ra	chúng	cuối	cùng	sẽ	quyết	định	kế	hoạch.	Người	ta	sẽ	làm	tất
cả	những	cái	đó	một	cách	 rất	đơn	giản,	mà	không	cần	đến	sự	can
thiệp	của	cái	"giá	trị"	hết	sức	nổi	tiếng	[2*].

Khái	niệm	giá	trị	là	biểu	hiện	chung	nhất	và	do	đó	là	biểu	hiện
bao	 trùm	nhất	 của	những	điều	 kiện	 kinh	 tế	 của	nền	 sản	 xuất	 hàng
hoá.	Vì	vậy,	khái	niệm	giá	 trị	đã	bao	hàm	cái	mầm	mống	không	chỉ
của	tiền,	mà	còn	của	tất	cả	những	hình	 thái	phát	 triển	hơn	của	sản
xuất	hàng	hoá	và	 trao	đổi	 hàng	hoá	nữa.	Ngay	 trong	việc	giá	 trị	 là
biểu	 hiện	 của	 lao	 động	 xã	 hội	 chứa	 đựng	 trong	 các	 sản	 phẩm	 tư
nhân,	cũng	đã	có	sẵn	cái	khả	năng	có	sự	chênh	lệch	giữa	lao	động
ấy	với	lao	động	tư	nhân	nằm	ngay	trong	bản	thân	sản	phẩm.	Vì	vậy,
nếu	một	người	sản	xuất	tư	nhân	tiếp	tục	sản	xuất	theo	phương	thức
cũ,	trong	khi	đó	phương	thức	sản	xuất	xã	hội	ngày	càng	tiến	lên,	thì
sự	chênh	lệch	ấy	sẽ	trở	nên	rất	rõ	rệt	đối	với	anh	ta.	Hiện	tượng	đó
cũng	diễn	ra	khi	toàn	bộ	những	người	sản	xuất	tư	nhân	làm	một	loại
hàng	hoá	nhất	định	nào	đó	lại	sản	xuất	ra	chúng	với	một	khối	lượng
vượt	quá	nhu	 cầu	 xã	hội.	Việc	giá	 trị	 của	một	hàng	hoá	 chỉ	 có	 thể
được	 biểu	 hiện	 bằng	một	 hàng	 hoá	 khác	 và	 chỉ	 có	 thể	 được	 thực
hiện	thông	qua	sự	trao	đổi	lấy	thứ	hàng	hoá	khác	ấy,	cũng	đã	chứa
đựng	sẵn	cái	khả	năng	là	sự	trao	đổi	nói	chung	có	thể	không	diễn	ra,
hay	 thậm	chí	sự	 trao	đổi	ấy	không	 thực	hiện	được	đúng	với	giá	 trị.
Sau	hết,	khi	thứ	hàng	hoá	đặc	biệt	là	sức	lao	động	xuất	hiện	trên	thị
trường	thì	giá	trị	của	nó,	cũng	như	giá	trị	của	mọi	hàng	hoá	khác,	đều
được	quyết	định	theo	thời	gian	lao	động	xã	hội	cần	thiết	để	sản	xuất
ra	nó.	Vì	vậy	trong	hình	thức	giá	trị	của	các	sản	phẩm	cũng	đã	chứa
đựng	sẵn	cái	mầm	mống	của	toàn	bộ	hình	thái	sản	xuất	tư	bản	chủ
nghĩa,	 của	sự	đối	 kháng	giữa	nhà	 tư	bản	và	người	 công	nhân	 làm
thuê	của	đạo	quân	công	nghiệp	trừ	bị	và	các	cuộc	khủng	hoảng.	Do
đó,	 muốn	 xoá	 bỏ	 hình	 thái	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ	 nghĩa	 bằng	 cách
dựng	lên	một	"giá	trị	chân	chính",	thì	có	khác	nào	muốn	xoá	bỏ	Đạo
thiên	chúa	bằng	cách	dựng	 lên	một	giáo	hoành	 "chân	chính",	hoặc

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_29.htm#n2s


dựng	 lên	một	 xã	hội	mà	 trong	đó	cuối	 cùng	những	người	 sản	xuất
thống	 trị	 được	những	 sản	phẩm	của	họ,	 bằng	 cách	đem	 thực	hiện
triệt	để	một	phạm	trù	kinh	tế	với	biểu	hiện	đầy	đủ	nhất	của	tình	trạng
người	sản	xuất	bị	nô	dịch	bởi	chính	ngay	sản	phẩm	của	họ.

Một	khi	xã	hội	sản	xuất	hàng	hoá	đã	làm	cho	cái	hình	thái	giá
trị	 cố	hữu	của	các	hàng	hoá	với	 tư	cách	 là	hàng	hoá	phát	 triển	 tới
hình	thức	tiền,	thì	người	ta	liền	thấy	bộc	lộ	nhiều	mầm	mống	trong	số
những	mmầm	mống	còn	ẩn	giấu	trong	giá	trị.	Kết	quả	trực	tiếp	nhất
và	cơ	bản	nhất	là	hình	thức	hàng	hoá	trở	nên	có	tính	chất	bao	trùm.
Ngay	cả	những	vật	phẩm	từ	trước	tới	nay	vẫn	được	sản	xuất	cho	tiêu
dùng	trực	tiếp	của	người	sản	xuất,	thì	bây	giờ	tiền	cũng	buộc	chúng
phải	mang	hình	thức	hàng	hoá	và	lôi	cuốn	chúng	vào	trao	đổi.	Do	đó
mà	hình	thức	hàng	hoá	và	tiền	thâm	nhập	vào	nội	bộ	nền	kinh	tế	của
các	công	xã	đã	trực	tiếp	xã	hội	hoá	nhằm	mục	đích	sản	xuất;	chúng
phá	vỡ	hết	mối	 liên	hệ	này	đến	mối	 liên	hệ	khác	của	cộng	đồng	và
làm	cho	công	xã	bị	giải	thể	thành	một	đám	người	sản	xuất	tư	nhân.
Thoạt	 tiên,	 tiền	 đã	 đem	 lối	 trồng	 trọt	 cá	 thể	 thay	 vào	 việc	 canh	 tác
chung	ruộng	đất,	như	người	ta	có	thể	thấy	điều	này	ở	ấn-độ;	về	sau,
tiền	lại	làm	tan	rã	chế	độ	sở	hữu	công	cộng	về	ruộng	đất	canh	tác,	-
chế	độ	vẫn	còn	được	thể	hiện	ra	 trong	việc	phân	chia	 lại	 theo	 từng
định	kỳ	một,	-	bằng	cách	chia	lại	một	cách	dứt	khoát	(chẳng	hạn	như
trong	các	công	xã	nông	dân	ở	dọc	bờ	sông	Mosel;	tình	hình	đó	cũng
bắt	đầu	diễn	ra	trong	công	xã	Nga);	cuối	cùng,	tiền	đẩy	người	ta	đến
chỗ	phân	chia	nốt	những	 rừng	 rú	và	cánh	đồng	cỏ	chăn	nuôi	công
cộng	 còn	 lại.	 Dẫu	 cho	 những	 nguyên	 nhân	 khác,	 bắt	 nguồn	 từ	 sự
phát	 triển	 của	 sản	 xuất	 và	 cũng	 tác	 động	 ở	 đây	 là	 những	 nguyên
nhân	nào	đi	nữa,	nhưng	tiền	bao	giờ	cũng	vẫn	là	cái	công	cụ	mạnh
mẽ	nhất	để	thúc	đẩy	những	nguyên	nhân	ấy	tác	động	vào	các	công
xã.	Và	chính	cũng	do	tính	tất	yếu	tự	nhiên	đó	mà	tiền,	bất	chấp	tất	cả
các	"luật	pháp	và	tiêu	chuẩn	hành	chính",	sẽ	phải	làm	tan	ra	cái	công
xã	kinh	tế	của	ông	Đuy-rinh,	nếu	như	công	xã	đó	được	thiết	lập.

Trên	kia	("Kinh	tế	chính	trị",	VI),	chúng	ta	đã	thấy	rằng	nói	đến
giá	 trị	 của	 lao	 động	 thì	 tức	 là	 đã	 rơi	 vào	một	mâu	 thuẫn	 tự	 nó	 rồi
[107]

.	Vì	 trong	những	quan	hệ	xã	hội	nhất	định,	 lao	động	không	chỉ
sản	xuất	ra	các	sản	phẩm	mà	còn	sản	xuất	ra	cả	giá	trị	nữa,	và	giá	trị
đó	được	đo	bằng	lao	động,	cho	nên	lao	động	không	thể	nào	có	một
giá	 trị	 riêng	được,	 cũng	như	sức	nặng	 với	 tư	 cách	 là	 sức	nặng	 thì
không	thể	nào	có	một	trọng	lượng	riêng,	hay	sức	nóng	thì	không	thể
nào	có	một	nhiệt	độ	riêng	được.	Nhưng	nếu	tưởng	tượng	rằng	trong
xã	 hội	 hiện	 nay,	 công	 nhân	 không	 nhận	 được	 toàn	 bộ	 "giá	 trị"	 lao



động	của	mình,	và	chủ	nghĩa	xã	hội	có	sứ	mệnh	thủ	 tiêu	 tình	 trạng
ấy,	thì	đó	chính	là	nét	đặc	trưng	của	mọi	kẻ	xã	hội	chủ	nghĩa	rối	rắm
đang	 triết	 lý	hão	về	cái	 "giá	 trị	chân	chính".	Muốn	 thế	 thì	 trước	hết,
cần	phải	xem	giá	trị	của	lao	động	là	gì;	và	người	ta	đã	tìm	giá	trị	đó
bằng	cách	mưu	 toan	 lấy	sản	phẩm	của	 lao	động	chứ	không	 lấy	cái
thước	 đo	 thích	 hợp	 của	 nó,	 tức	 là	 thời	 gian	 để	 đo	 lao	 động.	Công
nhân	phải	nhận	được	"đầy	đủ	 thu	nhập	 lao	động"	của	mình.	Không
những	sản	phẩm	lao	động	mà	ngay	bản	thân	lao	động,	cũng	đều	phải
có	thể	trao	đổi	trực	tiếp	lấy	một	sản	phẩm	khác,	một	giờ	lao	động	lấy
sản	phẩm	của	một	giờ	 lao	động	khác.	Nhưng	ở	đây	 lập	 tức	nảy	 ra
một	điều	mắc	míu,	gây	ra	một	"nghi	vấn"	rất	lớn.	Như	vậy	là	toàn	bộ
sản	phẩm	được	phân	phối.	Người	ta	rút	bỏ	của	xã	hội	cái	chức	năng
tiến	bộ	quan	trọng	nhất	của	xã	hội	 là	tích	 luỹ	và	đem	chức	năng	đó
vào	tay	các	cá	nhân	cho	sự	tuỳ	tiện	của	họ.	Các	cá	nhân	có	thể	tuỳ	ý
sử	dụng	những	"thu	nhập"	của	mình	như	thế	nào	cũng	được,	còn	xã
hội	nhiều	lắm	thì	cũng	vẫn	giàu	hay	nghèo	như	trước	kia.	Thành	thử,
trong	quá	khứ	người	ta	tập	trung	các	tư	liệu	sản	xuất	đã	tích	luỹ	được
vào	trong	tay	xã	hội	chỉ	 là	để	cho	trong	tương	 lai,	 tất	cả	các	tư	 liệu
sản	xuất	tích	lũy	được	lại	bị	phân	tán	trở	lại	vào	tay	các	cá	nhân.	Như
vậy	là	người	ta	lại	mâu	thuẫn	một	cách	rõ	rệt	ngay	với	những	tiền	đề
của	chính	mình	và	đi	đến	một	sự	phi	lý	thuần	tuý.

Lao	động	sống,	tức	là	sức	lao	động	đang	hoạt	động	phải	được
đổi	 lấy	 sản	 phẩm	 của	 lao	 động.	 Trong	 trường	 hợp	 đó,	 nó	 cũng	 là
hàng	hoá	giống	như	sản	phẩm	mà	người	ta	dùng	nó	để	đổi	lấy.	Như
thế	 thì	 giá	 trị	 của	 sức	 lao	 động	 này	 hoàn	 toàn	 không	 phải	 do	 sản
phẩm	của	nó	quyết	định,	mà	do	lao	động	xã	hội	đã	vật	hoá	trong	giá
trị	đó	quyết	định,	tức	là	do	quy	luật	tiền	công	hiện	nay	quyết	định.

Nhưng	người	 ta	 nói	 với	 chúng	 ta	 rằng,	 chính	 điều	 đó	 không
được	xảy	ra.	Lao	động	sống,	tức	là	sức	lao	động	phải	được	đổi	 lấy
sản	phẩm	đầy	đủ	của	nó.	Điều	này	có	nghĩa	là	nó	phải	được	đổi	lấy
không	phải	là	giá	trị	của	nó,	mà	là	lấy	giá	trị	sử	dụng	của	nó;	quy	luật
giá	trị	phải	có	hiệu	 lực	đối	với	 tất	cả	các	hàng	hoá	khác,	nhưng	đối
với	sức	lao	động	thì	phải	gạt	bỏ	quy	luật	đó	đi.	Đó	là	sự	lẫn	lộn	tự	nó
thủ	tiêu	nó,	nấp	ở	đằng	sau	khái	niệm	"giá	trị	của	lao	động".

"Sự	 trao	đổi	 lao	động	 lấy	 lao	động	 theo	nguyên	 tắc	đánh	giá
ngang	nhau"	 -	nếu	điều	này	có	một	ý	nghĩa	nào	đó,	 thì	có	nghĩa	 là
những	sản	phẩm	của	lao	động	xã	hội	ngang	nhau	phải	được	trao	đổi
với	nhau.	Đó	chính	là	quy	luật	giá	trị	-	quy	luật	cơ	bản	của	chính	nền
sản	xuất	hàng	hoá,	do	đó	cũng	là	quy	luật	cơ	bản	của	cái	hình	thức
cao	 nhất	 của	 sản	 xuất	 hàng	 hoá,	 tức	 là	 của	 sản	 xuất	 tư	 bản	 chủ
nghĩa.	Quy	luật	đó	tự	mở	đường	cho	mình	trong	xã	hội	hiện	nay	theo



cách	thức	duy	nhất	mà	các	quy	luật	kinh	tế	có	thể	tự	mở	đường	được
cho	mình	trong	một	xã	hội	gồm	những	người	sản	xuất	tư	nhân:	nghĩa
là	như	một	quy	luật	của	tự	nhiên	nằm	ngay	trong	các	sự	vật	và	các
quan	hệ,	độc	lập	đối	với	ý	chí	hay	ước	vọng	của	những	sản	xuất,	và
tác	động	một	cách	mù	quáng.	Khi	ông	Đuy-rinh	đem	quy	luật	đó	dựng
lên	thành	quy	luật	cơ	bản	của	công	xã	kinh	tế	của	ông	ta,	và	đòi	hỏi
công	xã	này	phải	vận	dụng	quy	luật	đó	một	cách	hoàn	toàn	tự	giác,
thì	ông	ta	đã	lấy	cái	quy	luật	cơ	bản	của	xã	hội	hiện	đang	tồn	tại	làm
thành	quy	luật	cơ	bản	của	cái	xã	hội	hoang	đường	của	ông	ta.	Ông	ta
muốn	duy	trì	cái	xã	hội	hiện	tại,	nhưng	không	có	những	mặt	tiêu	cực
của	 nó.	 Ông	 ta	 hoàn	 toàn	 đứng	 trên	 cùng	 một	 mảnh	 đất	 với
Proudhon.	 Cũng	 như	 Proudhon,	 ông	muốn	 xoá	 bỏ	 những	mặt	 tiêu
cực	do	sự	phát	triển	của	nền	sản	xuất	hàng	hoá	thành	nền	sản	xuất
tư	bản	chủ	nghĩa	đẻ	ra,	bằng	cách	vận	dụng	quy	luật	cơ	bản	của	nền
sản	xuất	hàng	hoá	để	chống	những	mặt	tiêu	cực	ấy,	những	mặt	tiêu
cực	do	chính	tác	động	của	quy	luật	này	gây	ra.	Cũng	như	Proughon,
ông	ta	muốn	thủ	tiêu	những	hậu	quả	thực	tế	của	quy	luật	giá	trị	bằng
những	hậu	quả	tưởng	tượng.

Nhưng	mặc	dù	anh	chàng	Don	Quijote	hiện	đại	của	chúng	ta
cưỡi	trên	lưng	con	Rosinante	cao	quý	của	anh	ta	là	cái	"nguyên	tắc
công	binh	phổ	biến",	và	theo	sau	là	chú	Sancho	Pansa	dũng	cảm,	tức
là	Abraham	Enb	-	có	lên	đường	một	cách	tự	hào	như	thế	nào	chăng
nữa	 để	 làm	 người	 hiệp	 sĩ	 lang	 thang	 đi	 chiếm	 chiếc	 mũ	 giáp	 của
Mambrin	là	"giá	trị	của	lao	động"	-	thì	chúng	tôi	cũng	e	rằng,	chúng	tôi
cũng	e	rằng	chàng	ta	cũng	chẳng	mang	được	gì	về	cả	ngoài	cái	chậu
cũ	nổi	tiếng	của	người	thợ	cạo.

[1]	Tiền	không	có	mùi	vị.
[2]	Ngay	từ	năm	1844	("Niên	giám	định	Đức	-	Pháp",	tr.95)	109

tôi	đã	phát	biểu	rằng:	sự	cân	nhắc	nói	trên	về	hiệu	quả	có	ích	và	về
chi	phí	lao	động	khi	quyết	định	kế	hoạch	sản	xuất	là	tất	cả	những	gì
còn	 lại	 của	khái	 niệm	giá	 trị	 của	khoa	kinh	 tế	 chính	 trị	 trong	xã	hội
cộng	sản	chủ	nghĩa.	Nhưng	như	ta	đã	thấy,	chỉ	có	nhờ	bộ	"Tư	bản"
của	Mác	thì	luận	điểm	này	mới	được	chứng	minh	một	cách	khoa	học.
	

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_29.htm#1s
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_29.htm#2s


V-	Nhà	nước,	gia	đình,	giáo	dục

	 Qua	hai	chương	 trên,	chúng	 ta	hầu	như	đã	 trình	bầy	hết	nội
dung	kinh	 tế	của	 "tổ	chức	xã	hội	chủ	nghĩa	mới"	của	ông	Đuy-rinh.
Nhiều	lắm	thì	có	lẽ	cũng	cần	phải	nhận	xét	thêm	rằng	"tầm	quan	sát
của	cái	nhìn	lịch	sử"	hoàn	toàn	không	ngăn	cản	ông	ra	giữ	gìn	những
lợi	 ích	đặc	biệt	của	mình,	ngay	cả	khi	không	nói	đến	việc	 tiêu	dùng
thêm	một	cách	vừa	phải.	Vì	vậy	phân	công	 lao	động	cũ	vẫn	 tồn	 tại
trong	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa,	cho	nên	công	xã	kinh	tế	không	những
phải	chú	ý	đến	những	kiến	trúc	sư	và	những	người	đẩy	xe,	mà	cũng
còn	phải	chú	ý	đến	cả	những	nhà	văn	chuyên	nghiệp,	hơn	nữa	trong
trường	 hợp	 này	 lại	 nảy	 ra	 vấn	 đề	 phải	 xử	 lý	 như	 thế	 nào	 đối	 với
quyền	tác	giả.	Ông	Đuy-rinh	bận	tâm	đến	vấn	đề	này	hơn	tất	cả	mọi
vấn	đề	khác.	Bất	kỳ	ở	đâu,	ví	dụ	như	trong	đoạn	nói	về	Louis	Blanc
và	Proudhon,	vấn	đề	quyền	tác	giả	cũng	làm	cho	bạn	đọc	đến	chán
ngấy,	để	rồi	cuối	cùng	nó	được	bôi	bác	ra	 trên	chín	 trang	 trong	 tập
"Giáo	trình"	và	dưới	hình	thức	một	thứ	"thù	lao	cho	lao	động"	bí	ẩn	-
hơn	nữa	người	 ta	cũng	không	nói	một	 lời	nào	 là	 liệu	sẽ	có	một	sự
tiêu	dùng	thêm	vừa	phải	hay	không	-	có	đến	được	một	cách	an	toàn
trong	cái	hải	cảng	của	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa.	Một	chương	nói	về	vị
trí	của	những	con	bọ	chét	 trong	hệ	 thống	 tự	nhiên	của	xã	hội	có	 lẽ
cũng	đúng	chỗ	như	thế,	và	dầu	sao	thì	cũng	đỡ	chán	hơn.

Cuốn	"Triết	học"	cấp	cho	chúng	ta	những	lời	chỉ	dẫn	chi	tiết	về
chế	độ	nhà	nước	 tương	 lai.	Về	mặt	này,	mặc	dù	Rousseau	 là	 "bậc
tiền	bối	 lớn	duy	nhất"	của	ông	Đuy-rinh,	nhưng	tác	giả	đó	cũng	vẫn
đặt	những	cơ	sở	chưa	đủ	sâu	sắc;	người	nối	nghiệp	sâu	sắc	hơn	của
ông	đã	sửa	chữa	thiếu	sót	đó	một	cách	triệt	để,	bằng	cách	pha	loãng
Rousseau	 đến	 cực	 điểm,	 và	 cũng	 trộn	 thêm	 vào	 đó	một	 thứ	 cháo
loãng	bố	thí	gồm	những	cặn	bã	của	triết	học	pháp	quyền	của	Hegel.
"Chủ	quyền	của	cá	nhân	là	nền	tảng	của	cái	Nhà	nước	tương	lai	của
ông	Đuy-rinh:	 chủ	quyền	đó	 sẽ	 không	bị	 sự	 thống	 trị	 của	đa	 số	đè
bẹp,	trái	lại	chỉ	bây	giờ	nó	mới	thực	sự	đạt	tới	đỉnh	cao	nhất	của	nó.
Điều	đó	diễn	ra	như	thế	nào?	Rất	đơn	giản	thôi."

"Nếu	 giả	 định	 rằng	 trong	 tất	 cả	 mọi	 phương	 hướng	 đều	 có
những	bản	giao	ước	giữa	người	này	với	người	khác,	và	nếu	các	bản
giao	ước	ấy	đều	nhằm	mục	đích	giúp	đỡ	 lẫn	nhau	chống	những	vi
phạm	không	chính	đáng	-	thì	lúc	đó	lực	lượng	để	duy	trì	các	quyền	sẽ
chỉ	có	củng	cố	hơn	lên	mà	thôi,	và	lúc	đó	sẽ	không	còn	có	một	quyền
nào	toát	ra	từ	ưu	thế	đơn	thuần	của	số	đông	đối	với	một	cá	nhân,	hay



của	đa	số	đối	với	thiểu	số".
Cái	 sức	sống	của	 trò	ảo	 thuật	 của	cái	 triết	học	hiện	 thực	đã

vượt	qua	được	những	 trở	ngại	gay	go	nhất	một	cách	dễ	dàng	như
thế	đó	và	nếu	bạn	đọc	nghĩ	 rằng	qua	đó	họ	chẳng	biết	 thêm	được
một	điều	gì	hơn	trước	cả,	thì	ông	Đuy-rinh	trả	lời	họ	rằng	không	nên
nhìn	sự	vật	một	cách	khinh	suất	như	vậy	được,	bởi	vì

"một	sai	lầm	nhỏ	nhất	trong	quan	niệm	về	vai	trò	của	ý	chí	tập
thể	 sẽ	 dẫn	 tới	 chỗ	 thủ	 tiêu	 chủ	 quyền	 của	 cá	 nhân,	 và	 chỉ	 có	 chủ
quyền	đó	mới	là	(!)	cơ	sở	để	rút	ra	những	quyền	thực	tế".

Ông	Đuy-rinh	đối	xử	với	công	chúng	của	mình	một	cách	hoàn
toàn	thích	đáng	khi	ông	ta	chế	giễu	họ.	Thậm	chí	ông	ta	còn	có	thể
trắng	 trợn	hơn	nữa	kia:	các	sinh	viên	môn	 triết	học	hiện	 thực	có	 lẽ
cũng	không	nhận	thấy	điều	đó	đâu.

Chủ	quyền	cá	nhân	về	thực	chất	là	ở	chỗ
"cá	nhân	buộc	phải	phục	tùng	Nhà	nước	một	cách	tuyệt	đối",

nhưng	sự	cưỡng	chế	đó	chỉ	có	lý	do	thích	đáng	chừng	nào	"nó	thật
sự	phục	vụ	cho	công	 lý	 tự	nhiên".	Nhằm	mục	đích	đó,	 thì	sẽ	có	cả
"lập	 pháp	 và	 tư	 pháp",	 nhưng	 hai	 cái	 này	 "phải	 nằm	 trong	 tay	 của
toàn	bộ	tập	thể";	ngoài	ra,	lại	còn	có	một	sự	liên	minh	phòng	thủ	biểu
hiện	 "bằng	sự	cùng	nhau	phục	vụ	 trong	quân	đội	hay	 trong	một	cơ
quan	chấp	hành	nào	đó	để	đảm	bảo	sự	an	ninh	nội	bộ",

Tức	là	sẽ	có	cả	quân	đội,	cảnh	sát	và	hiến	binh.	Quả	thật	ông
Đuy-rinh	đã	 rất	nhiều	 lần	 tỏ	 ra	 là	một	người	Phổ	 tốt;	ở	đây,	ông	 ta
chứng	minh	 rằng	ông	 ta	 có	quyền	đứng	ngang	 với	một	 người	Phổ
mẫu	mực	mà	theo	như	lời	ông	bộ	trưởng	đã	quá	cố	Von	Rochow	đã
nói,	thì	lúc	nào	cũng	"mang	người	hiến	binh	của	mình	ở	trong	lòng".
Nhưng	 loại	 hiến	binh	 tương	 lai	 ấy	 không	nguy	hiểm	bằng	bọn	 "Za-

rucker"	
[108]

	ngày	nay.	Mặc	dầu	loại	hiến	binh	đó	có	gây	ra	những	gì
cho	con	người	có	chủ	quyền	chăng	nữa,	thì	người	ấy	bao	giờ	cũng
có	một	điều	an	ủi	là:

"Sự	công	bằng	hay	bất	công	mà	người	ấy	gặp	phải,	 tuỳ	theo
các	trường	hợp	từ	phía	xã	hội	tự	do,	không	bao	giờ	có	thể	là	một	cái
gì	tệ	hại	hơn	cái	mà	trạng	thái	tự	nhiên	cũng	có	thể	mang	đến"!

Và	sau	đó,	sau	khi	đã	 làm	cho	chúng	 ta	 lại	vấp	phải	một	 lần
nữa	vấn	đề	quyền	tác	giả	mà	ông	ta	không	thể	không	nói	đến,	ông
Đuy-rinh	còn	quả	quyết	với	chúng	ta	rằng	trong	cái	thế	giới	tương	lai
của	ông	ta	sẽ	có	một

"Giới	luật	sư,	dĩ	nhiên	là	hoàn	toàn	tự	do	và	mọi	người	đều	có
thể	nhớ	đến	được".

"Cái	xã	hội	tự	do	mà	hiện	nay	người	ta	đang	tưởng	tượng	ra"



trở	nên	càng	ngày	càng	hỗn	 tạp.	Nào	 là	kiến	 trúc	sư,	nào	 là	người
đẩy	xe,	nào	là	nhà	văn,	nào	là	hiến	binh,	và	giờ	đây	lại	còn	có	cả	các
luật	sư	nữa!	"Cái	vương	quốc	tư	duy	vững	vàng	và	có	tính	chất	phê
phán"	này	thật	giống	hệt	như	các	vương	quốc	thiên	đàng	của	các	tôn
giáo,	trong	đó	người	tín	đồ	luôn	luôn	gặp	lại	-	dưới	một	dạng	rạng	rỡ
-	những	cái	đã	 làm	cho	cuộc	sống	của	họ	ở	 trên	cõi	 trần	này	được
ngọt	ngào	hơn.	Ông	Đuy-rinh	chính	là	người	của	cái	nước	mà	trong
đó	 "mỗi	 người	 đều	 có	 thể	 tự	 giải	 thoát	 theo	 cách	 riêng	 của	mình".
Chúng	ta	còn	muốn	thêm	cái	gì	nữa	chứ?

Vả	lại,	điều	mà	chúng	ta	mong	muốn,	ở	đây	không	quan	trọng.
Vấn	đề	ở	đây	là	ông	Đuy-rinh	muốn	cái	gì.	Và	ông	ta	khác	Friedrich	II
ở	 chỗ	 là	 trong	 cái	 quốc	 gia	 tương	 lai	 của	 ông	 Đuy-rinh	 hoàn	 toàn
không	phải	là	mỗi	người	đều	có	thể	tự	giải	thoát	theo	cách	riêng	của
mình	được.	Hiến	pháp	của	cái	quốc	gia	tương	lai	ấy	nói	rằng:

"Trong	 xã	 hội	 tự	 do,	 không	 thể	 có	 sự	 thờ	 cúng;	 bởi	 vì	 mỗi
thành	 viên	 của	 xã	 hội	 đều	 khắc	 phục	 được	 cái	 quan	 niệm	 ấu	 trĩ
nguyên	 thuỷ	 cho	 rằng	 ở	 đằng	 sau	 thiên	 nhiên	 hay	 bên	 trên	 thiên
nhiên,	 có	những	đấng	mà	người	 ta	 có	 thể	dùng	những	vật	 hy	 sinh
hay	những	lời	cầu	nguyện	để	tác	động	đến".	"Vì	thế,	hệ	thống	xã	hội
xã	hội	chủ	nghĩa,	được	hiểu	một	cách	đúng	đắn,	phải	...	phế	bỏ	mọi
trang	bị	của	sự	mê	hoặc	tinh	thần,	và	do	đó,	phế	bỏ	tất	cả	những	yếu
tố	cơ	bản	của	sự	thờ	cúng".

Tôn	giáo	bị	cấm.
Nhưng	tất	cả	mọi	tôn	giáo	chẳng	qua	chỉ	là	sự	phản	ánh	hư	ảo

-	vào	trong	đầu	óc	của	con	người	-	của	những	lực	lượng	ở	bên	ngoài
chi	phối	cuộc	sống	hàng	ngày	của	họ;	chỉ	 là	sự	phản	ánh	 trong	đó
những	lực	lượng	ở	trần	thể	đã	mang	hình	thức	những	lực	lượng	siêu
trần	thế.	Trong	những	thời	kỳ	đầu	của	lịch	sử,	chính	những	lực	lượng
thiên	nhiên	là	những	cái	trước	tiên	được	phản	ánh	như	thế,	và	trong
quá	trình	phát	triển	hơn	nữa	thì	ở	những	dân	tộc	khác	nhau,	những
lực	 lượng	thiên	nhiên	ấy	đã	được	nhân	cách	hoá	một	cách	hết	sức
nhiều	vẻ	và	hết	sức	hỗn	tạp.	Nhờ	môn	thần	thoại	học	so	sánh,	người
ta	đã	theo	dõi	cái	quá	trình	đầu	tiên	ấy,	ít	ra	là	đối	với	các	dân	tộc	ấn
-	âu	-	đến	tận	nguồn	gốc	của	nó,	trong	kinh	Vệ	đà	của	Ấn-độ,	Ba-tư,
Hy-lạp,	Rô-ma,	Giéc-manh;	và	trong	chừng	mực	có	đầy	đủ	tài	liệu	thì
cả	ở	các	dân	 tộc	Celte,	Li-tu-a-ni	và	Xla-vơ,	Nhưng	chẳng	bao	 lâu,
bên	cạnh	những	lực	lượng	thiên	nhiên,	lại	còn	có	cả	những	lực	lượng
xã	hội	 tác	động	 -	 những	 lực	 lượng	này	đối	 lập	 với	 con	người,	một
cách	 cũng	 xa	 lạ	 lúc	 đầu	 cũng	 không	 thể	 hiểu	 được	 đối	 với	 họ,	 và
cũng	 thống	 trị	 họ	 với	 cái	 vẻ	 tất	 yếu	 bề	 ngoài	 giống	 như	 bản	 thân
những	lực	lượng	tự	nhiên	vậy.	Những	nhân	vật	ảo	tưởng,	lúc	đầu	chỉ



phản	ánh	những	sức	mạnh	huyền	bí	của	các	lực	lượng	tự	nhiên,	thì
nay	lại	vì	thế,	có	cả	những	thuộc	tính	xã	hội	và	trở	thành	những	đại
biểu	cho	các	 lực	 lượng	 lịch	sử	 [1*].	Đến	một	giai	đoạn	 tiến	hoá	cao
hơn	nữa	thì	 toàn	bộ	những	thuộc	tính	tự	nhiên	và	thuộc	tính	xã	hội
của	nhiều	vị	 thần	được	chuyển	sang	cho	một	vị	 thần	vạn	năng	duy
nhất,	 bản	 thân	 vị	 thần	này	 cũng	 lại	 chỉ	 là	 phản	ánh	 của	 con	người
trừu	tượng.	Như	vậy	nhất	thần	giáo	xuất	hiện;	trong	lịch	sử,	nó	là	sản
phẩm	cuối	cùng	của	nền	 triết	học	 tầm	thường	của	Hy-lạp	ở	 thời	kỳ
suy	vong	và	đã	tìm	hiện	thân	có	sẵn	của	nó	trong	vị	 thần	thuần	tuý
dân	tộc	của	người	Do-thái	là	Jehova.	Dưới	cái	hình	thức	thuận	tiện,
cụ	thể	và	có	thể	thích	ứng	được	với	tất	cả	mọi	tình	hình	đó,	tôn	giáo
vẫn	có	thể	tiếp	tục	tồn	tại	với	tư	cách	là	một	hình	thức	trực	tiếp,	nghĩa
là	một	hình	thức	cảm	xúc	của	thái	độ	của	con	người	đối	với	các	lực
lượng	xa	 lạ,	 tự	nhiên	và	xã	hội,	 chừng	nào	con	người	còn	chịu	sự
thống	trị	của	những	lực	lượng	đó.	Nhưng	chúng	ta	đã	nhiều	lần	thấy
rằng	trong	xã	hội	 tư	sản	hiện	nay,	con	người	bị	 thống	trị	bởi	những
quan	hệ	 kinh	 tế	do	 chính	họ	 tạo	 ra,	 bởi	 những	 tư	 liệu	 sản	 xuất	 do
chính	họ	sản	xuất	ra,	như	 là	bởi	một	sức	mạnh	xa	 lạ.	Do	đó	cơ	sở
thực	tế	của	sự	phản	ánh	có	tính	chất	tôn	giáo	của	hiện	thực	vẫn	tiếp
tục	tồn	tại	và	cũng	với	cơ	sở	đó	thì	chính	ngay	sự	phản	ánh	của	nó
trong	tôn	giáo	cũng	tiếp	tục	tồn	tại.	Và	mặc	dầu	khoa	kinh	tế	chính	trị
tư	sản	cũng	có	giúp	cho	người	ta	hiểu	được	đôi	chút	về	mối	quan	hệ
nhân	quả	của	sự	thống	trị	của	những	lực	lượng	xa	lạ	ấy,	nhưng	điều
đó	cũng	không	làm	cho	sự	vật	thay	đổi	một	chút	nào	cả.	Khoa	kinh	tế
chính	 trị	 tư	 sản	 nói	 chung,	 không	 thể	 ngăn	 cản	 được	 những	 cuộc
khủng	hoảng,	cũng	không	thể	che	chở	cho	nhà	tư	bản	cá	thể	khỏi	bị
thua	lỗ,	nợ	nần	một	cách	tuyệt	vọng	và	phá	sản,	hay	cũng	không	che
chở	được	cho	người	công	nhân	cá	biệt	khỏi	bị	 thất	nghiệp	và	cùng
khổ.	Câu	ngạn	ngữ:	"Mưu	sự	tại	nhân,	thành	sự	tại	thiên"	(thiên	đây
tức	là	sự	chi	phối	của	những	sức	mạnh	xa	lạ	của	phương	thức	sản
xuất	tư	bản	chủ	nghĩa),	vẫn	được	lưu	hành.	Chỉ	riêng	sự	nhận	thức,
dù	cho	nó	có	 rộng	hơn	và	sâu	hơn	sự	nhận	 thức	của	khoa	kinh	 tế
chính	trị	tư	sản	chăng	nữa,	cũng	không	đủ	để	bắt	các	sức	mạnh	xã
hội	phải	phục	tùng	sự	chi	phối	của	xã	hội.	Muốn	thế	thì	trước	hết	cần
phải	có	một	hành	động	xã	hội.	Và	khi	nào	hành	động	đó	được	thực
hiện,	khi	nào	thông	qua	việc	nắm	toàn	bộ	các	tư	liệu	sản	xuất	mà	sử
dụng	được	những	 tư	 liệu	ấy	một	cách	có	kế	hoạch	 -	 xã	hội	 tự	giải
phóng	mình	và	giải	phóng	tất	cả	mọi	thành	viên	trong	xã	hội	khỏi	tình
trạng	bị	nô	dịch,	trong	đó	hiện	nay	họ	đang	bị	giam	cầm	bởi	những	tư
liệu	sản	xuất	do	chính	tay	họ	đã	làm	ra	nhưng	lại	đối	lập	với	họ	như
một	 sức	mạnh	 xa	 lạ	 không	 sao	 khắc	 phục	 nổi;	 do	 đó	 khi	 nào	 con

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_30.htm#n1s


người	không	chỉ	mưu	sự,	mà	 lại	còn	 làm	cho	 thành	công	nữa,	 -	 thì
chỉ	khi	đó,	cái	sức	mạnh	xa	lạ	cuối	cùng	hiện	nay	vẫn	còn	đang	phản
ánh	vào	tôn	giáo	mới	sẽ	mất	và	cùng	với	nó	bản	thân	sự	phản	ánh	có
tính	chất	 tôn	giáo	cũng	sẽ	mất	đi,	vì	khi	đó	sẽ	không	có	gì	để	phản
ánh	nữa.

Nhưng	ông	Đuy-rinh	không	 thể	chờ	đợi	cho	đến	khi	 tôn	giáo
chết	cái	chết	tự	nhiên	đó	của	nó.	Ông	ta	làm	một	cách	căn	bản	hơn.
Ông	ta	tỏ	ra	là	Bismarck	hơn	cả	Bismarck;	ông	ta	ra	những	đạo	luật

tháng	 năm
[109]

	 còn	 nghiêm	 ngặt	 hơn,	 không	 chỉ	 chống	 đạo	 thiên
chúa,	mà	chống	cả	tôn	giáo	nói	chung	nữa;	ông	ta	tung	bọn	hiến	binh
tương	lai	của	ông	ta	ra	truy	kích	tôn	giáo,	và	do	đó,	ông	ta	giúp	cho
tôn	giáo	đạt	tới	chỗ	thực	hiện	tinh	thần	tử	vì	đạo	và	kéo	dài	thêm	sự
tồn	tại	của	nó.	Chúng	ta	nhìn	đâu	cũng	thấy	rặt	một	thứ	chủ	nghĩa	xã
hội	đặc	biệt	kiểu	Phổ.

Sau	khi	ông	Đuy-rinh	đã	tiêu	diệt	được	tôn	giáo	một	cách	may
mắn	như	vậy	rồi,	thì

"con	 người,	 chỉ	 dựa	 vào	 bản	 thân	 mình	 và	 tự	 nhiên,	 và	 đã
trưởng	thành	để	nhận	thức	được	những	sức	mạnh	tập	thể	của	mình,
từ	nay	có	thể	mạnh	bạo	tiến	theo	tất	cả	các	con	đường	mà	tiến	trình
của	sự	vật	và	bản	thân	con	người	của	họ	đang	mở	ra	cho	họ".

Để	cho	được	đa	dạng,	bây	giờ	chúng	ta	hãy	xét	xem	cái	"tiến
trình	của	sự	vật"	mà	con	người,	dựa	vào	bản	thân	mình	và	dưới	sự
lãnh	đạo	của	ông	Đuy-rinh	có	thể	mạnh	bạo	tiến	theo	là	"tiến	trình	sự
vật"	nào.

Tiến	trinh	sự	vật	đầu	tiên	nhờ	nó	mà	con	người	trở	thành	chỗ
dựa	của	bản	thân	mình	là	việc	nó	được	sinh	ra.	Sau	đó,

Trong	 thời	 chưa	đến	 tuổi	 vị	 thành	niên	 tự	nhiên	của	họ,	 con
người	 được	 giao	 cho	 "nhà	 giáo	 dục	 tự	 nhiên	 của	 con	 trẻ",	 tức	 là
người	mẹ	"Thời	gian	đó	như	trong	luật	Rô-ma	thời	cổ	đã	nói,	có	thể
kéo	dài	cho	đến	 tuổi	dậy	 thì,	nghĩa	 là	cho	đến	khoảng	chừng	mười
bốn	tuổi".	Chỉ	trong	trường	hợp	những	đứa	con	trai	lớn	tuổi	không	có
giáo	dục	đến	nỗi	không	tôn	kính	đúng	mức	uy	tín	của	người	mẹ,	thì
khi	đó	mới	cần	đến	sự	giúp	đỡ	của	người	cha,	và	nhất	 là	cần	đến
những	biện	pháp	giáo	dục	của	xã	hội	để	làm	cho	thiếu	xót	ấy	không
tác	hại	được	nữa.	Đến	tuổi	dậy	thì,	người	con	mới	được	đặt	dưới	sự
"bảo	trợ	tự	nhiên	của	người	cha",	nếu	có	một	người	cha	thật,	với	cái
"quyền	 làm	cha	thật	sự	mà	không	ai	chối	được";	còn	nếu	không	thì
công	xã	cử	ra	một	người	bảo	trợ.

Như	trên	đây	chúng	ta	đã	thấy,	ông	Đuy-rinh	cho	rằng	có	thể
thay	thế	phương	thức	sản	xuất	tư	bản	chủ	nghĩa	bằng	phương	thức



sản	xuất	xã	hội	mà	không	cần	phải	cải	tạo	chính	ngay	nền	sản	xuất,
thì	 ở	 đây	 cũng	 vậy,	 ông	 ta	 tưởng	 tưởng	 rằng	 người	 ta	 có	 thể	 dứt
được	cái	gia	đình	tư	sản	hiện	nay	ra	khỏi	toàn	bộ	cơ	sở	kinh	tế	cuả
nó,	không	cần	phải	thay	đổi	toàn	bộ	hình	thức	của	nó.	Đối	với	ông	ta,
hình	thức	đó	thật	là	bất	di	bất	dịch	đến	mức	ông	ta	thậm	chí	còn	xem
"luật	Rô-ma	thời	cổ",	tuy	là	dưới	một	hình	thức	"đã	cải	tiến"	là	nguyên
tắc	chỉ	đạo	vĩnh	cửu	đối	với	gia	đình	và	ông	ta	chỉ	có	thể	hình	dung
được	gia	đình	như	là	một	đơn	vị	"để	lại	di	sản",	nghĩa	là	một	đơn	vị
có	tài	sản	mà	thôi.	Về	điểm	này,	các	nhà	không	tưởng	vượt	xa	ông
Đuy-rinh	 nhiều.	 Đối	 với	 các	 nhà	 không	 tưởng	 cùng	 với	 việc	 con
người	liên	minh	tự	do	thành	xã	hội	và	việc	chuyển	công	việc	gia	đình
tư	nhân	thành	một	công	nghiệp	công	cộng,	thì	người	ta	cũng	sẽ	trực
tiếp	có	được	việc	xã	hội	hoá	sự	giáo	dục	thanh	niên,	và	do	đó	có	một
mối	quan	hệ	qua	lại	thật	sự	tự	do	giữa	các	thành	viên	trong	gia	đình.
Hơn	nữa,	Mác	cũng	đã	chứng	minh	("Tư	bản",	 tr.515	và	 trang	sau)
rằng,	"cùng	với	vai	trò	quyết	định	mà	nền	công	nghiệp	lớn	giao	phó
cho	phụ	nữ	và	 trẻ	em	 trong	các	quá	 trình	sản	xuất	 tổ	chức	có	 tính
chất	xã	hội,	ở	ngoài	phạm	vi	công	việc	gia	đình,	thì	công	nghiệp	lớn

cũng	tạo	ra	luôn	cả	cái	cơ	sở	kinh	tế	quan	hệ	nam	nữ	cao	hơn"
[110]

.
"Mỗi	nhà	không	tưởng	về	cải	cách	xã	hội",	-	ông	Đuy-rinh	nói	-

"dĩ	nhiên	đều	có	sẵn	một	khoa	sư	phạm	phù	hợp	với	đời	sống	xã	hội
mới	mà	người	đó	mơ	tưởng".

Xét	 theo	quan	điểm	đó	 thì	ông	Đuy-rinh	 là	 "một	con	quái	vật
thật	sự"	trong	số	những	nhà	không	tưởng	về	cải	cách	xã	hội.	Trường
học	 tương	 lai	 ít	 nhất	 cũng	 làm	 ông	 ta	 bận	 tâm	 ngang	 như	 vấn	 đề
quyền	tác	giả,	và	điều	này	quả	thật	nói	lên	rất	nhiều	điều.	Ông	ta	có
cả	một	kế	hoạch	giảng	dạy	ở	trường	tiểu	học	và	đại	học	đã	chuẩn	bị
một	cách	hoàn	mỹ,	không	những	cho	 toàn	bộ	cái	 "tương	 lai	 có	 thể
nhìn	thấy	được"	mà	còn	cho	cả	thời	quá	độ	nữa.	Song	chúng	ta	hãy
chỉ	giới	hạn	trong	việc	xem	thanh	niên	nam	nữ	sẽ	phải	học	những	gì
trong	cái	xã	hội	chủ	nghĩa	dứt	khoát,	tuyệt	đỉnh.

Nhà	trường	phổ	thông	đem	lại	cho	học	sinh	của	mình
"tất	cả	những	gì,	tự	bản	thân	chúng	và	theo	nguyên	tắc,	có	thể

có	một	sự	hứng	thú	đối	với	con	người",	do	đó,	cụ	thể	là	dạy	những
"cơ	sở	và	những	kết	quả	chủ	yếu	của	tất	cả	các	ngành	khoa	học	có
liên	quan	đến	nhận	thức	về	thế	giới	quan	và	về	cuộc	sống".	Vậy,	nhà
trường	đó	 trước	hết	dạy	 toán	học,	hơn	nữa	 là	dạy	như	 thế	nào	để
cho	người	ta	"đi	qua	một	cách	đầy	đủ"	cả	một	loạt	khái	niệm	và	biện
pháp	có	 tính	chất	nguyên	 tắc,	 từ	cách	đếm	đơn	giản	và	phép	cộng
cho	đến	tính	tích	phân.



Nhưng	như	thế	không	có	nghĩa	là	trong	nhà	trường	đó	người
ta	sẽ	thật	sự	làm	tính	vi	phân	và	tích	phân	đâu.	Hoàn	toàn	ngược	lại:
ở	đó	người	 ta	sẽ	dạy	những	yếu	 tố	hoàn	toàn	mới	về	 toàn	bộ	môn
toán	học,	những	yếu	tố	này	sẽ	chứa	đựng	cả	những	mầm	mống	của
môn	toán	học	sơ	cấp	thông	thường	 lẫn	của	môn	toán	học	cao	cấp.
Mặc	dù	ông	Đuy-rinh	quả	quyết	rằng	hiện	nay	ông	ta	đã	có

"Trước	mắt,	một	cách	có	hệ	thống	trên	những	nét	đại	cương"
"nội	dung	của	những	sách	giáo	khoa"	dùng	cho	nhà	trường	tương	lai
ấy

nhưng	tiếc	thay,	cho	đến	nay	ông	ta	cũng	vẫn	chưa	đi	đến	chỗ
phát	 hiện	 ra	 được	 các	 "yếu	 tố	 đó	 của	 toàn	 bộ	môn	 toán	 học";	 còn
những	gì	mà	hiện	nay	ông	ta	chưa	thể	làm	được	thì

"thật	vậy,	cần	phải	trông	chờ	ở	những	lực	lượng	tự	do	và	đã
lớn	mạnh	của	chế	độ	xã	hội	mới"	mà	thôi.

Nhưng	 nếu	 tạm	 thời	 lúc	 này	 những	 quả	 của	 môn	 toán	 học
tương	lai	hãy	còn	xanh	quá,	thì	sau	này	những	môn	thiên	văn	học,	cơ
học	và	vật	lý	học	tương	lai	sẽ	càng	bớt	khó	khăn	đi	và

"Sẽ	hình	thành	cái	hạt	nhân	của	toàn	bộ	nền	giáo	dục	ở	nhà
trường	còn	những	môn	"thực	vật	học	và	động	vật	học,	thì	mặc	dù	là
có	đủ	tất	cả	các	thứ	lý	luận,	vẫn	chủ	yếu	mang	tính	chất	mô	tả",	nên
sẽ	 được	 dùng	 "nhiều	 hơn	 cho	một	 cuộc	 nói	 chuyện	 nhẹ	 nhàng	 có
tính	chất	giải	trí".

Những	điều	đã	 in	 trong	cuốn	"Triết	học",	 trang	41	 là	như	 thế
đó.	Cho	đến	nay,	ông	Đuy-rinh	chỉ	biết	có	môn	thực	vật	học	và	động
vật	chủ	yếu	có	 tính	chất	mô	tả	mà	thôi.	Toàn	bộ	môn	hình	 thái	học
hữu	cơ,	gồm	có	các	khoa	giải	phẫu	học	so	sánh,	thai	sinh	học	và	cổ
sinh	vật	học	của	thế	giới	hữu	cơ,	ông	ta	cũng	đều	không	biết,	ngay
cả	đến	cái	tên	gọi.	Trong	khi	ở	đằng	sau	lưng	ông	ta,	trong	lĩnh	vực
sinh	vật	học	có	đến	gần	hàng	tá	ngành	khoa	học	hoàn	toàn	mới	đang
xuất	 hiện,	 thì	 cái	 tâm	 trí	 ấu	 trĩ	 của	 ông	 ta	 vẫn	 cứ	 luôn	 luôn	 đi	 tìm
những	 "yếu	 tố	 giáo	 dục	 hết	 sức	 hiện	 đại	 của	 phương	 thức	 tư	 duy
khoa	học	 tự	nhiên"	 trong	cuốn	 "Vạn	vật	học	viết	cho	nhi	đồng"	của
Raff,	và	ông	ta	cũng	ban	luôn	cả	cái	hiến	pháp	của	thế	giới	hữu	cơ
đó	cho	toàn	bộ	cái	"tương	lai	có	thể	nhìn	thấy	được".	Theo	thói	quen
của	ông	ta,	ở	đây	môn	hoá	học	cũng	lại	bị	hoàn	toàn	bỏ	quên.

Còn	về	mặt	mỹ	học	 của	giáo	dục	 thì	 trong	 lĩnh	 vực	này	ông
Đuy-rinh	có	ý	định	sáng	tạo	mới	tất	cả.	Thơ	ca	từ	trước	tới	nay	chẳng
có	giá	trị	gì	cả.	ở	nơi	mà	tất	cả	mọi	tôn	giáo	đều	bị	cấm,	thì	dĩ	nhiên
là	ở	đó	không	thể	dung	thứ	việc	đem	"những	điều	bôi	bác	kiểu	thần
thoại	hay	 tôn	giáo	khác",	 thường	thấy	ở	các	nhà	 thờ	 trước	kia,	vào
trong	 nhà	 trường.	Ngay	 cả	 "cái	 chủ	 nghĩa	 thần	 bí	 trong	 thơ	 ca	mà



Goethe	chẳng	hạn,	rất	hay	làm"	cũng	phải	vứt	bỏ	đi.	Như	vậy	là	ông
Đuy-rinh	tất	sẽ	phải	tự	mình	cung	cấp	cho	chúng	ta	những	áng	thơ	ca
kiệt	tác	"đáp	ứng	được	những	đòi	hỏi	cao	cả	của	một	óc	tưởng	tượng
hoà	hợp	với	lý	trí"	và	vạch	ra	cái	 lý	tưởng	chân	chính,	lý	tưởng	này
"có	 nghĩa	 là	 hoàn	 thiện	 của	 thế	 giới".	Mong	 rằng	 ông	 ta	 sẽ	 không
chậm	 trễ	 trong	 vấn	 đề	 này!	Công	 xã	 kinh	 tế	 chỉ	 có	 thể	 chinh	 phục
được	thế	giới	khi	nào	nó	tiến	quân	bằng	bước	chạy	hoà	hợp	với	lý	trí
của	loại	thơ	Alexandria.

Còn	về	môn	ngôn	ngữ	học	thì	người	công	dân	mới	lớn	lên	của
tương	lai	sẽ	không	bị	người	ta	đoạ	đầy	nhiều	lắm.

"Các	 ngữ	 chết	 hoàn	 toàn	 bị	 gạt	 bỏ...	 còn	 việc	 học	 tập	 các
ngoại	ngữ	...	thì	sẽ	vẫn	là	một	cái	gì	thứ	yếu	thôi".	Chỉ	ở	nơi	nào	mà
sự	giao	tiếp	giữa	các	dân	tộc	biểu	hiện	ra	trong	những	sự	di	chuyển
của	bản	thân	quần	chúng	nhân	dân,	thì	ở	đó	tuỳ	theo	nhu	cầu,	phải
làm	cho	các	ngoại	ngữ	có	thể	tiếp	thu	được	một	cách	dễ	dàng	đối	với
mỗi	người.	Người	ta	sẽ	tìm	được	"cách	dạy	ngôn	ngữ	thực	sự	có	tính
chất	 giáo	 dục"	 trong	một	 thứ	 ngữ	 pháp	 chung,	 và	 nhất	 là	 ở	 trong
"chất	liệu	và	hình	thức	của	tiếng	mẹ	đẻ".

Đối	với	ông	Đuy-rinh	tính	chất	hạn	chế	dân	tộc	của	con	người
hiện	nay	vẫn	còn	mang	tính	chất	thế	giới	chủ	nghĩa	quá	nhiều.	Ông	ta
còn	muốn	 thủ	 tiêu	cả	hai	 cái	đòn	bẩy,	 ít	 ra	 trong	 thế	giới	ngày	nay
cũng	đem	lại	cho	người	ta	cái	cơ	hội	để	nâng	mình	lên	cao	hơn	cái
quan	điểm	dân	tộc	hẹp	hòi:	sự	hiểu	biết	các	cổ	ngữ	nó	mở	ra	-	ít	nhất
cũng	là	cho	những	người	có	một	nền	học	vấn	cổ	điển	thuộc	các	dân
tộc	 khác	 nhau	 -	 một	 tầm	mắt	 chung	 rộng	 rãi	 hơn	 và	 sự	 hiểu	 biết
những	ngôn	ngữ	hiện	đại,	chỉ	nhờ	chúng	những	người	thuộc	các	dân
tộc	khác	nhau	mới	có	thể	hiểu	được	nhau	và	có	thể	biết	được	những
gì	xảy	ra	ở	bên	ngoài	biên	giới	của	nước	mình.	Ngược	lại,	ngữ	pháp
của	 tiếng	mẹ	đẻ	phải	 trở	 thành	một	 đối	 tượng	nhồi	 nhét	 kỹ	 lưỡng.
Nhưng	 người	 ta	 chỉ	 có	 thể	 hiểu	 được	 "chất	 liệu	 và	 hình	 thức	 của
tiếng	mẹ	đẻ",	chỉ	khi	nào	người	ta	theo	dõi	sự	phát	sinh	và	phát	triển
dần	dần	của	nó,	và	điều	này	sẽ	không	thể	nào	thực	hiện	được,	nếu
người	 ta	không	chú	trọng	tới,	nhất	 là,	những	hình	thức	đã	chết	của
bản	thân	nó,	và	hai	là,	những	ngữ	sống	và	ngữ	chết	cùng	họ	với	thứ
tiếng	mẹ	đẻ	ấy.	Nhưng	như	vậy	thì	chúng	ta	lại	rơi	vào	cái	 lĩnh	vực
đã	bị	cấm.	Tuy	nhiên	nếu	ông	Đuy-rinh	gạch	tuốt	cả	phần	ngữ	pháp
lịch	sử	hiện	đại	ra	khỏi	bản	kế	hoạch	giảng	dạy	của	ông	ta	thì	trong
giáo	 trình	ngôn	ngữ	học	của	ông	 ta	sẽ	chỉ	 còn	 lại	 vẻn	vẹn	có	môn
ngữ	pháp	kỹ	thuật,	cũ	kỹ,	được	dập	lại	hoàn	toàn	theo	kiểu	ngôn	ngữ
học	cổ	điển	với	tất	cả	tính	chất	quỷ	biện	và	vũ	đoán	của	nó	do	thiếu
cơ	sở	lịch	sử.	Sự	căm	ghét	môn	ngôn	ngữ	học	cổ	đẩy	ông	ta	tới	chỗ



đề	 cao	 cái	 sản	 phẩm	 tồi	 tệ	 nhất	 của	môn	 ngôn	 ngữ	 học	 cổ	 thành
"trung	tâm	của	cách	dạy	ngôn	ngữ	thực	sự	có	tính	chất	giáo	dục".	Rõ
ràng	 là	chúng	 ta	đang	đụng	phải	một	nhà	ngôn	ngữ	học	chưa	 từng
bao	giờ	được	nghe	nói	đến	những	công	trình	nghiên	cứu	ngôn	ngữ
học	lịch	sử	đang	phát	triển	một	cách	rất	mạnh	mẽ	và	rất	thắng	lợi	từ
sáu	 mươi	 năm	 nay,	 cho	 nên,	 nhà	 ngôn	 ngữ	 học	 ấy	 không	 đi	 tìm
những	 "yếu	 tố	 giáo	dục	hết	 sức	hiện	đại"	 của	 việc	giảng	dạy	ngôn
ngữ	học	trong	tác	phẩm	của	Bopp,	Grimm	và	Diez,	mà	lại	đi	tìm	trong
các	tác	phẩm	của	Heyse	và	Becker	đã	quá	cố.

Nhưng	với	 tất	cả	những	 thứ	đó,	người	công	dân	 trẻ	 tuổi	của
tương	 lai	 cũng	 vẫn	 còn	 lâu	mới	 có	 thể	 "dựa	 vào	 bản	 thân"	 được.
Muốn	thế,	lại	còn	cần	phải	có	một	cơ	sở	sâu	sắc	hơn,	thông	qua	việc

"lĩnh	 hội	 được	những	nền	 tảng	 triết	 học	mới	 nhất".	 "Nhưung
một	việc	nghiên	cứu	sâu	như	thế...	sẽ	không	còn	là	một	nhiệm	vụ	gì
to	 lớn	 lắm"	-	 từ	khi	ông	Đuy-rinh	đã	dọn	sạch	đường	trong	 lĩnh	vực
này.	Thật	vậy,	"nếu	người	ta	 lọc	bỏ	những	điều	cầu	kỳ	giả	dối,	kinh
viện	ra	khỏi	vài	 luận	điểm	khoa	học	chặt	chẽ	mà	môn	đồ	 thức	 luận
chung	về	tồn	tại	có	thể	tự	hào,	và	nếu	người	ta	đâu	đâu	cũng	quyết
tâm	 chỉ	 thừa	 nhận	 ý	 nghĩa	 của	 cái	 thực	 tế"	 do	 ông	 Đuy-rinh	 "xác
nhận"	 thì	môn	triết	học	sơ	đẳng	cũng	trở	nên	hoàn	toàn	có	 thể	 lĩnh
hội	 được	 đối	 với	 người	 thanh	 niên	 tương	 lai.	 "Xin	 hãy	 cứ	 nhớ	 lại
những	biện	pháp	cực	kỳ	đơn	giản	nhờ	chúng	mà	chúng	tôi	đã	đem	lại
cho	những	khái	niệm	vô	tận	và	sự	phê	phán	những	khái	niệm	đó	một
tầm	quan	 trọng	 từ	 trước	 tới	nay	chưa	 từng	 thấy"	 -	 và	 "người	 ta	 sẽ
hoàn	toàn	không	thấy	rõ	tại	sao	mà	những	yếu	tố	của	cái	quan	niệm
phổ	biến	về	không	gian	và	thời	gian,	được	cấu	tạo	một	cách	rất	đơn
giản	như	 thế	nhờ	 có	 sự	nghiên	 cứu	 sâu	 sắc	 và	 sắc	 bén	hiện	nay,
cuối	cùng	lại	không	được	xếp	vào	hàng	các	kiến	thức	dự	bị...	Những
tư	tưởng	hết	sức	căn	bản	của	ông	Đuy-rinh	"không	được	đóng	một
vai	 trò	 thứ	yếu	 trong	cái	đồ	 thức	 luận	giáo	dục	phổ	biến	của	xã	hội
mới".	Ngược	hẳn	lại,	trạng	thái	bất	biến	của	vật	chất	và	chuỗi	số	vô
tận	nhưng	lại	đếm	được,	lại	có	sứ	mệnh	"không	những	làm	cho	con
người	đứng	vững	được	trên	hai	chân	của	mình,	mà	lại	còn	làm	cho
họ	 tự	mình	 biết	 được	 rằng,	 họ	 đang	 có	 ở	 dưới	 chân	mình	 cái	mà
người	ta	gọi	là	tuyệt	đối".

Như	người	ta	thấy,	cái	trường	phổ	thông	tương	lai	chẳng	qua
chỉ	là	một	thứ	trường	trung	học	kiểu	Phổ	đã	"cải	tiến"	đi	một	chút	ít,
trong	đó	môn	tiếng	Hy-lạp	và	la-tinh	được	thay	bằng	toán	học	thuần
tuý	và	toán	học	ứng	dụng	nhiều	hơn	một	chút	và	nhất	là	bằng	những
yếu	tố	triết	học	về	hiện	thực,	và	trong	đó	việc	giảng	dạy	tiếng	Đức	lại
hạ	thấp	đến	mức	của	thời	kỳ	Becker	đã	quá	cố,	nói	một	cách	khác,



gần	ngang	với	trình	độ	trường	sơ	học.	Thật	vậy,	"người	ta	hoàn	toàn
không	thấy	rõ"	tại	sao	các	"kiến	thức"	của	ông	Đuy-rinh	-	những	kiến
thức	"mà	giờ	đây	chúng	ta	đã	vạch	rõ	là	cực	kỳ	ấu	trĩ	trong	tất	cả	mọi
lĩnh	 vực	mà	 ông	 ta	 đã	 đụng	 đến,	 -	 hay	 nói	 cho	 đúng	 hơn,	 tại	 sao
những	gì	nói	chung	còn	lại	sau	một	sự	"lọc	bỏ"	sơ	bộ	một	cách	triệt
để	như	thế,	"cuối	cùng",	tất	cả	không	trừ	một	cái	nào,	lại	không	được
xếp	vào	hàng	các	kiến	thức	dự	bị",	vì	 trên	 thực	tế	các	kiến	thức	ấy
chưa	 bao	 giờ	 vượt	 lên	 trên	 trình	 độ	 này	 cả.	 Chắc	 là	 ông	Đuy-rinh
cũng	đã	láng	máng	nghe	nói	rằng	trong	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa,	lao
động	và	giáo	dục	sẽ	gắn	liền	với	nhau,	và	bằng	cách	đó	sẽ	đảm	bảo
được	một	nền	kỹ	thuật	nhiều	mặt,	cũng	như	một	cơ	sở	thực	tiễn	cho
một	 nền	 giáo	 dục	 có	 tính	 chất	 khoa	 học;	 vì	 vậy	 cả	 điểm	 này	 cũng
được	ông	ta	đem	dùng	cho	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	theo	cách	thông
thường	của	ông	 ta.	Nhưng,	như	chúng	 ta	đã	 thấy,	vì	 trong	nền	sản
xuất	tương	lai	của	ông	Đuy-rinh	sự	phân	công	lao	động	cũ	về	cơ	bản
vẫn	tiếp	tục	tồn	tại	một	cách	yên	ổn,	cho	nên	đối	với	việc	giảng	dạy
kỹ	thuật	ấy	ở	nhà	trường	người	ta	tước	bỏ	mọi	sự	áp	dụng	thực	tiễn
về	sau	mọi	ý	nghĩa	đối	với	bản	thân	sản	xuất:	việc	giảng	dạy	kỹ	thuật
đó	chỉ	nhằm	một	mục	đích	duy	nhất	của	nhà	trường:	nó	phải	thay	thế
môn	 thể	dục	mà	nhà	cách	mạng	 triệt	để	của	chúng	 ta	không	muốn
nghe	nói	đến.	Cho	nên	ông	ta	chỉ	có	thể	nói	với	chúng	ta	vài	câu	rỗng
tuếch,	ví	dụ	như:

"Người	 trẻ	 và	 người	 già	 đều	 làm	 việc	 theo	 ý	 nghĩa	 nghiêm
chỉnh	của	từ	đó"

Câu	nói	dông	dài	không	có	cơ	sở	và	không	có	nội	dung	đó	thật
là	thảm	hại	nếu	ta	đem	so	sánh	với	đoạn	văn	trong	bộ	"Tư	bản"	trang
508	đến	515	trong	đó	Mác	trình	luận	điểm	nói	rằng	"từ	chế	độ	công
xưởng	 -	 như	 chúng	 ta	 có	 thể	 thấy	 rõ	một	 cách	 chi	 tiết	 của	Robert
Owen	đã	nẩy	sinh	mầm	mống	của	nền	giáo	dục	tương	lai:	đối	với	tất
cả	các	trẻ	em	trên	một	lứa	tuổi	nào	đó	nền	giáo	dục	ấy	sẽ	kết	hợp	lao
động	sản	xuất	với	việc	giảng	dạy	và	 thể	dục;	và	như	 thế	không	chỉ
với	 tư	cách	 là	một	phương	pháp	để	 làm	 tăng	 thêm	sản	xuất	xã	hội
mà	 còn	 là	một	 phương	 pháp	 duy	 nhất	 để	 tạo	 ra	 những	 con	 người

phát	triển	một	cách	toàn	diện	
[111]

.
Chúng	ta	hãy	gạt	sang	một	bên	vấn	đề	trường	đại	học	tương

lai	trong	đó	môn	triết	học	về	hiện	thực	là	hạt	nhân	của	mọi	khoa	học
và	 trong	 đó	 bên	 cạnh	 khoa	 y,	 khoa	 luật	 cũng	 sẽ	 hết	 sức	 phát	 đạt;
chúng	ta	hãy	gạt	sang	một	bên	những	"trường	kỹ	thuật	chuyên	môn"
mà	chúng	ta	chỉ	được	biết	rằng	những	trường	này	sẽ	chỉ	dậy	"một	vài
môn"	thôi.	Hay	giả	sử	rằng	người	công	dân	trẻ	tương	lai	sau	khi	đã



tốt	 nghiệp	 tất	 cả	 các	 lớp	 của	 nhà	 trường	 sẽ	 có	 thể	 "dựa	 vào	 bản
thân"	đến	mức	có	thể	đi	kiếm	vợ	ở	đây	ông	Đuy-rinh	mở	cho	thanh
niên	đó	một	tiến	trình	của	các	sự	vật	như	thế	nào?

"Do	tính	chất	quan	trọng	của	việc	sinh	con	đẻ	cái	để	gìn	giữ,
loại	 trừ	và	pha	 trộn	những	phẩm	chất	cũng	như	để	cho	chúng	phát
triển	một	cách	sáng	tạo	người	ta	càn	phải	tìm	gốc	rễ	cuối	cùng	của
cá	nhân	tính	hay	phi	nhân	tính	phần	lớn	là	ở	trong	việc	kết	hợp	lứa
đôi	và	việc	lựa	chọn	lứa	đôi	và	ngoài	ra	còn	phải	tìm	trong	sự	quan
tâm	đến	việc	bảo	đảm	hay	chống	lại	một	kết	quả	nào	đó	của	sự	sinh
đẻ	việc	pháp	xét	với	sự	thô	bạo	và	ngu	muội	đang	thống	trị	trong	lĩnh
vực	này	 thì	 trên	 thực	 tiễn	 ta	 phải	 để	 lại	 cho	đời	 sau	 làm	 tuy	 nhiên
ngay	cả	dưới	sức	ép	của	những	thiên	tiến	cũng	có	thể	giải	thích	cho
mọi	người	hiểu	rằng	phẩm	chất	của	những	đứa	trẻ	mới	sinh	có	thành
công	 hay	 không	 thành	 công	 đối	 với	 thiên	 nhiên	 và	 đối	 với	 sự	 thận
trọng	của	con	người	chắc	chắn	là	phải	quan	trọng	hơn	nhiều	so	với
số	 lượng	của	chúng	chắc	chắn	 là	bất	cứ	ở	 thời	nào	và	dưới	 tất	cả
mọi	chế	độ	phát	luật	những	quái	thai	cũng	đều	phải	bị	thủ	tiêu;	nhưng
cái	thang	dẫn	từ	trạng	thái	bình	thường	đến	một	quái	thai	không	còn
có	gì	giống	với	con	người	nữa	thì	cũng	có	nhiều	bậc...	nếu	có	biện
pháp	để	phòng	ngừa	sự	ra	đời	của	một	con	người	mà	sau	này	sẽ	chỉ
là	một	sản	phẩm	tồi	tệ	thì	điều	đó	rõ	ràng	là	một	điều	có	lợi"

Ta	cũng	lại	thấy	nói	rằng	như	vậy	trong	đoạn	khác:
"tư	duy	 triết	học	có	 thể	hiểu	một	cách	chẳng	khó	khăn	gì	cái

quyền	của	thế	giới	còn	chưa	sinh	ra	là	phải	được	cấu	tạo	một	cách
hết	sức	tốt	đẹp...	sự	thụ	thai	và	có	thể	là	sự	sinh	đẻ	nó	đều	cung	cấp
những	 cơ	 hội	 về	 phương	 diện	 này	 phải	 áp	 dụng	 những	 biện	 pháp
phòng	ngừa	và	trong	những	trường	hợp	đặc	biệt	-	áp	dụng	cả	những
biện	pháp	loại	bỏ	nữa".

Và	ở	một	đoạn	dưới:
"Nghệ	 thuật	 Hy-lạp	 lý	 tưởng	 hoá	 con	 người	 trong	 đá	 cẩm

thạch	sẽ	không	thể	giữ	được	ý	nghĩa	lịch	sử	của	nó	như	cũ	nữa	một
khi	con	người	bắt	tay	vào	thực	hiện	cái	nhiệm	vụ	ít	có	tính	chất	nghệ
thuật	hơn	và	vì	vậy	mà	quan	trọng	hơn	nhiều	đôí	với	vận	mệnh	sống
còn	của	hàng	triệu	con	người	tức	là	nhiệm	vụ	hoàn	thiện	việc	cấu	tạo
con	người	bằng	xương	bằng	thịt.	Loại	nghệ	thuật	này	không	phải	 là
một	nghệ	thuật	chỉ	giản	đơn	gọt	giũa	đá	và	cái	đẹp	của	nó	không	phải
ở	chỗ	ngắm	nghía	những	hình	thức	chết",	v.v...

Người	công	dân	trẻ	tương	lai	của	chúng	ta	đã	rơi	từ	trên	mây
xuống.	Nói	 rằng	 khi	 kết	 hôn	 thì	 đó	 không	 phải	 chỉ	 giản	 đơn	 là	một
nghệ	 thuật	gọt	giũa	đá	cũng	không	phải	 là	việc	ngắm	nghía	những
hình	 thức	chết	 -	điều	đó	không	có	Đuy-rinh	chắc	chắn	anh	 ta	cũng



biết;	nhưng	ông	này	đã	hứa	với	anh	ta	rằng	anh	ta	có	thể	bước	lên
tất	cả	mọi	con	đường	mà	tiến	trình	của	sự	vật	và	bản	thân	con	người
của	anh	ta	đã	mở	ra	cho	anh	ta	để	 tìm	thấy	 trái	 tim	thông	cảm	của
đàn	bà	cùng	với	cái	thể	xác	gắn	liền	với	trái	tim	ấy.	Hoàn	toàn	không
phải	thế	-	giờ	đây	cái	"đạo	đức	sâu	sắc	hơn	và	nghiêm	khắc	hơn"	lại
thét	 lên	như	sấm	vào	mặt	anh	ta	như	vậy.	Vấn	đề	trước	hết	 là	phải
chấm	dứt	 tình	 trạng	 thô	bạo	và	ngu	muội	hiện	nay	ở	 trong	 lĩnh	vực
kết	 hợp	 lứa	 đôi	 và	 lựa	 chọn	 lứa	 đôi	 nam	 nữ	 và	 chú	 trọng	 đến	 cái
quyền	 của	 thế	 giới	 mới	 ra	 đời	 được	 có	một	 cấu	 tạo	 tốt	 đẹp	 nhất.
Trong	một	lúc	trang	trọng	như	thế	vấn	đề	đối	với	anh	ta	là	phải	hoàn
thiện	việc	cấu	tạo	con	người	bằng	xương	bằng	thịt	có	thể	nói	 là	trở
thành	một	Phidias	bằng	xương	bằng	 thịt.	Bắt	 tay	 vào	công	việc	đó
như	 thế	 nào?	Những	 lời	 tuyên	 bố	 của	 ông	Đuy-rinh	 trên	 đây	 tuyệt
nhiên	không	chỉ	dẫn	qua	một	điều	gì	cho	người	thanh	niên	đó	cả	mặc
dầu	chính	ông	này	cũng	nói	 rằng	đây	 là	 "nghệ	 thuật"	có	 thể	 là	ông
Đuy-rinh	đã	có	một	cuốn	sách	chỉ	nam	về	nghệ	thuật	đó	"trước	mắt
dưới	dạng	đồ	thức"	có	lẽ	cũng	giống	như	các	cuốn	sách	trong	phong
bì	có	đóng	dấu	mà	ngay	cả	người	ta	đang	thấy	 lưu	hành	khá	nhiều
trong	 các	 hiệu	 sách	 ở	 Đức	 chăng?	 sự	 thật	 thì	 ở	 đây	 chúng	 ta	 đã
không	còn	ở	trong	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	nữa	mà	trái	 lại	chúng	ta
đang	 ỏ	 trong	 vở	 kịch	 "cây	 sáo	 thần"	 chỉ	 có	 khác	một	 điều	 là	 đứng
trước	nhà	đạo	đức	sâu	sắc	hơn	và	nghiêm	khắc	hơn	của	chúng	ta	thì
viên	thầy	tu	to	béo	Sarastro	thuộc	phái	Tam	điểm	thậm	chí	chưa	chắc
đã	có	thể	gọi	là	"một	đạo	sĩ	loại	hai"	những	sự	thử	thách	của	Sarastro
đã	dùng	để	thử	thách	cặp	tình	nhân	là	tín	đồ	của	mình	thật	sự	chỉ	là
một	 trò	 chơi	 của	 trẻ	 con	 so	 với	 sự	 thử	 thách	 khủng	 khiếp	mà	 ông
Đuy-rinh	đã	bắt	hai	người	vô	thượng	của	ông	ta	phải	chịu	trước	khi
cho	phép	họ	được	bước	vào	trạng	thái	"kết	hôn	một	cách	có	đạo	đức
và	tự	do".	Như	vậy	là	lúc	nào	cũng	có	thể	xảy	ra	tình	trạng	là	chàng
Tamino	 tương	 lai	 của	chúng	 ta	 "dựa	vào	bản	 thân"	quả	 là	đã	có	ở
dưới	 chân	mình	 cái	 gọi	 là	 tuyệt	 đối	 nhưng	một	 chân	 của	 chàng	 lại
trượt	khỏi	tiêu	chuẩn	vài	bậc	thang	thành	thử	có	những	kẻ	xấu	mồm
gọi	chàng	 là	anh	 thọt	chân.	Và	cũng	rất	có	 thể	 là	Tamina	 tương	 lai
yêu	quí	của	chàng	cũng	hoàn	toàn	không	đứng	thẳng	ở	trên	cái	tuyệt
đối	nói	trên	do	hơi	nghiêng	một	chút	về	phía	vai	bên	phải	nên	có	kẻ
ghen	ghét	 thậm	chí	sẽ	gọi	đó	 là	cái	bướu	nhỏ	vừa	phải	như	thế	thì
làm	gì	bây	giờ?	Liệu	ông	Sarastro	sâu	sắc	hơn	và	nghiêm	khắc	hơn
của	 chúng	 ta	 có	 lẽ	 cấm	 họ	 không	 được	 thực	 hành	 cái	 nghệ	 thuật
hoàn	thiện	con	người	bằng	xương	bằng	thịt	hay	không	liệu	ông	ta	có
đem	thi	hành	"	biện	pháp	phòng	ngừa"	của	ông	ta	khi	"thụ	thai"	hay
"biện	 pháp	 loại	 bỏ"	 của	 ông	 ta	 khi	 "sinh	 đẻ"	 hay	 không?	 Tôi	 đánh



cuộc	mười	đổi	một	 rằng	sự	việc	sẽ	chẳng	xảy	 ra	như	 thế	đâu;	cặp
tình	 nhân	 sẽ	mặc	 xác	Sarastro	 -	Đuy-rinh	 và	 sẽ	 tìm	đến	 công	 viên
chức	phụ	trách	việc	đăng	ký	dã	thú.

Ông	Đuy-rinh	 vội	 kêu	 lên:	 hãy	 khoan!	 các	 anh	 chưa	hiểu	 tôi
hãy	để	cho	tôi	nói	đã.

Khi	có	"những	động	cơ	cao	cả	hơn	thật	sự	có	những	người	đối
với	những	quan	hệ	nam	nữ	tốt	lành...	thì	các	hình	thức	kích	thích	tình
dục	-	đã	được	làm	cho	cao	quý	hơn	cho	hợp	với	con	người	-	mà	khi
phát	triển	lên	thì	biến	thành	tình	yêu	tha	thiết	-	hình	thức	đó	đối	với	cả
đôi	bên	đều	 là	một	bảo	đảm	tốt	đẹp	nhất	cho	một	cuộc	kết	hợp	 tốt
đẹp	cungx	như	cho	những	kết	quả	của	sự	kết	hợp	đó...	 từ	một	mối
quan	 hệ	 tự	 bản	 thân	 đó	 là	 quan	 hệ	 hoà	 hợp	 đẻ	 ra	một	 sản	 phẩm
mang	dấu	ấn	của	sự	hoà	hợp	từ	đó	chỉ	là	một	kết	quả	thứ	yếu.	Do	đó
mà	 ta	 lại	 thấy	 rằng	bất	kỳ	một	sự	cưỡng	ép	nào	đó	cũng	đều	nhất
định	tác	động	một	cách	có	hại",	v.v...

Như	vậy	mọi	cái	đều	được	giải	quyết	hết	sức	tốt	đẹp	trong	cái
xã	hội	tốt	đẹp	nhất	của	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa.	Anh	chàng	thọt	chân
và	chị	gù	lưng	yêu	nhau	một	cách	tha	thiết	và	vì	vậy	cả	đôi	bên	đều	là
một	đảm	bảo	tốt	đẹp	nhất	cho	"một	kết	quả"	hoà	hợp	"thứ	yếu";	tất	cả
đều	diễn	ra	như	trong	tiểu	thuyết	vậy	họ	yêu	nhau,	họ	lấy	nhau	và	tất
cả	cái	đạo	đức	sâu	sắc	hơn	và	nghiệm	khắc	hơn,	như	thường	lệ	lại
hoá	ra	là	một	sự	ba	hoa	hoà	hợp.

Ông	Đuy-rinh	nói	chung	có	những	quan	niệm	cao	quý	như	thế
nào	về	giới	phụ	nữ,	-	điều	đó	lời	buộc	tội	sau	đây	đối	với	xã	hội	hiện
nay	sẽ	cho	ta	thấy:

"Trong	xã	hội	áp	bức	dựa	trên	cơ	sở	người	này	bán	mình	cho
người	kia	thì	mãi	dâm	được	coi	như	một	sự	bổ	sung	tự	nhiên	cho	chế
độ	hôn	nhân	cưỡng	ép	có	lợi	cho	người	đàn	ông	và	việc	không	thể
có	một	cái	gì	giống	như	thế	đối	với	người	phụ	nữ	là	một	trong	những
sự	thật	dễ	hiểu	nhất	nhưng	cũng	có	ý	nghĩa	nhất".

Dù	có	cho	tôi	 thứ	gì	ở	tên	đời	này	chăng	nữa	thì	 tôi	cngx	sẽ
không	nhận	những	lời	cảm	ơn	của	giới	phụ	nữ	với	ông	Đuy-rinh	về
lời	 tán	 tụng	 đó.	 Tuy	 nhiên	 phải	 chăng	 là	 ông	 Đuy-rinh	 hoàn	 toàn
không	biết	gì	về	cái	loại	thu	nhập	mà	ngày	nay	tuyệt	nhiên	không	phải
là	một	 cái	 gì	 khác	 thường	nữa	 -	 tức	 là	 thứ	 tiền	phụ	 cấp	do	những
người	 đàn	 bà	 trao	 cho	 nhân	 tình	 của	 họ	 (Schurzensti	 pendien)?	 vì
bản	thân	ông	Đuy-rinh	 trước	đây	cũng	đã	từng	 là	một	báo	cáo	viên
toà	án	(Referendar)	và	ông	ta	lại	sống	ở	Béc-lin,	nơi	mà	hồi	tôi	còn	ở
đó	 tức	 là	cách	đây	36	năm	không	nói	gì	đến	viên	 trung	uý	danh	 từ
Referendaruis	 thường	 rất	 hay	 đi	 cùng	 với	 danh	 từ	 Schurzensti
pendien.



Xin	cho	phép	chúng	tôi	 từ	dã	một	cách	vui	vẻ	và	hoà	giải	cái
đề	tài	của	chúng	tôi	một	đề	tài	chắc	chắn	là	thường	khá	khô	khan	và
buồn	tẻ	trong	khi	chúng	tôi	phải	phân	tích	một	số	vấn	đề	cá	biệt	thì	sự
phán	xét	của	chúng	tôi	gắn	liền	với	những	sự	thật	khách	quan	không
thể	chối	cãi	được;	căn	cứ	vào	những	sự	thật	ấy	sự	phán	xét	này	lắm
lúc	cần	phải	gay	gắt	và	thậm	chí	còn	phải	độc	ác	nữa	giờ	đây	một	khi
mà	triết	học,	kinh	tế	chính	trị	học	và	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	đã	lùi	lại
ở	phía	sau	rồi	và	trước	mắt	chúng	tôi	là	bức	tranh	toàn	thân	của	nhà
văn	mà	trước	đây	chúng	tôi	đã	phải	đánh	giá	từng	quan	điểm	riêng
biệt	-	thì	bây	giờ	những	ý	kiến	về	ông	ta	với	tư	cách	là	con	người	có
thể	 được	 xếp	 lên	 hàng	 đầu;	 bây	 giờ	 chúng	 tôi	 có	 thể	 tự	 cho	 phép
mình	lấy	những	phẩm	chất	cá	nhân	để	giải	 thích	nhiều	điều	lầm	lạc
và	sự	 tự	cao	 tự	đại	về	khoa	học	-	vì	nếu	không	 thì	cũng	không	 thể
hiểu	cách	nào	khác	được	-	và	bây	giờ	chúng	tôi	đã	có	thể	tóm	tắt	sự
phán	đoán	chung	của	chúng	tôi	về	ông	Đuy-rinh	bằng	những	chữ	sau
đây:	tình	trạng	không	có	khả	năng	chịu	trách	nhiệm	vì	bị	bệnh	cuộng
thích	làm	vĩ	nhân.

[1*]	Tính	chất	hai	mặt	sau	này	mới	có	ấy	của	các	vị	thần	là	một
nguyên	 nhân	 đưa	 đến	 sự	 lẫn	 lộn	 sau	 này	 trong	 các	 thần	 thoại,	 -
nguyên	nhân	mà	môn	thần	thoại	học	so	sánh	đã	không	chú	ý	đến,	vì
nó	tiếp	tục	coi	các	vị

Tác	giả:	Ăngghen
Ngày	viết:	Năm	1877

	

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_30.htm#n1


Chú	Thích

	

	 [1]
	Tác	phẩm	của	Ăng-ghen	"ông	Đuy-ring	đảo	lộn	khoa	học"	("Chống	Đuy-ring")	 là	một

trong	những	tác	phẩm	quan	trọng	nhất	của	chủ	nghĩa	Mác.	Trong	tác	phẩm	này,	lần	đầu	tiên	Ăng-ghen
trình	bày	một	cách	hoàn	chỉnh	thế	giới	quan	mác-xít:	chủ	nghĩa	duy	vật	biện	chứng	và	chủ	nghĩa	duy
vật	lịch	sử,	khoa	kinh	tế	chính	trị	và	chủ	nghĩa	xã	hội	khoa	học.	Ông	chỉ	ra	mối	liên	hệ	không	thể	tách
rời	và	sự	phụ	thuộc	lẫn	nhau	giữa	ba	bộ	phận	cấu	thành	chủ	nghĩa	Mác;	ông	chỉ	rõ	chúng	gắn	bó	với
nhau	và	tác	động	lẫn	nhau	như	thế	nào,	chúng	tạo	nên	toàn	bộ	một	hệ	thống	lý	luận	mà	các	bộ	phận
cấu	thành	riêng	rẽ	thì	tương	đối	độc	lập	nhưng	đồng	thời	lại	chỉ	có	thể	hiểu	được	một	cách	đúng	đắn
trong	mối	liên	hệ	bên	trong	giữa	chúng	với	tổng	thể.	Đồng	thời	Ăng-ghen	cũng	tiếp	tục	phát	triển	triết
học	mác-xít	trong	những	vấn	đề	cơ	bản,	ở	đây	ông	đã	sử	dụng	những	thành	tựu	mới	nhất	của	khoa	học
tự	nhiên	cũng	như	những	kinh	nghiệm	của	cuộc	đấu	tranh	giai	cấp.
		 Với	tác	phẩm	của	mình,	Ăng-ghen	trực	tiếp	tham	gia	vào	các	cuộc	tranh	luận	trong	phong
trào	công	nhân	Đức	xung	quanh	các	vấn	đề	cơ	bản	về	thế	giới	quan	và	chính	trị.	Với	việc	đó,	ông	ủng
hộ	cuộc	đấu	tranh	chống	hệ	tư	tưởng	tư	sản	và	tiểu	tư	sản	mà	đại	biểu	trước	hết	là	Eugen	Duhring.	Tác
phẩm	"Chống	Đuy-ring"	góp	phần	quyết	định	vào	thắng	lợi	của	chủ	nghĩa	Mác	trong	phong	trào	công
nhân.
		 Ăng-ghen	viết	tác	phẩm	này	từ	mùa	thu	năm	1876	đến	giữa	năm	1878.	Chương	X	của	phần
thứ	hai	là	do	Mác	biên	soạn.	Tác	phẩm	này	được	đăng	lần	đầu	tiên	dưới	hình	thức	một	loạt	bài	trên	tờ
"Vorwarts"	từ	ngày	3	tháng	giêng	năm	1877	đến	tháng	bảy	năm	1878.	Tháng	bảy	1877,	phần	thứ	nhất
của	tác	phẩm	được	xuất	bản	ở	Leizig	thành	một	tập	riêng,	tiếp	theo	đó	vào	tháng	bảy	1878	là	phần	thứ
hai	và	phần	thứ	ba,	cũng	được	in	dưới	hình	thức	một	tập	riêng.	Đồng	thời,	tháng	bảy	1878	ở	Leipzig
cũng	ra	đời	bản	in	đầu	tiên	toàn	bộ	tác	phẩm	với	lời	nói	đầu	của	Ăng-ghen.	Lần	xuất	bản	cuối	cùng
(thứ	ba)	được	Ăng-ghen	xem	lại	và	bổ	sung,	đã	ra	đời	vào	năm	1894.
		 Trong	"Chống	Đuy-ring",	Ăng-ghen	đấu	tranh	chống	những	tác	phẩm	sau	đây	của	Đuy-ring:
"Giáo	trình	triết	học	với	tư	cách	là	một	thế	giới	quan	khoa	học	chặt	chẽ	và	sự	hình	thành	cuộc	sống",
Leipzig	1875,	"Giáo	trình	kinh	tế	chính	trị	và	kinh	tế	xã	hội	gồm	các	điểm	chủ	yếu	của	chính	sách	tài
chính",	lần	xuất	bản	thứ	hai	có	biên	soạn	lại	một	phần,	Leipzig	1876,	"Lịch	sử	phê	phán	của	khoa	kinh
tế	chính	trị	và	của	chủ	nghĩa	xã	hội",	lần	xuất	bản	thứ	hai	có	biên	soạn	lại	một	phần,	Béc-lin,1875.
		 [2]

	Cuộc	triển	 lãm	công	nghiệp	 thế	giới	 lần	 thứ	sáu	được	tổ	chức	ở	Philadelphia	vào	năm
1869.
		 [3]

	Đạo	luật	chống	những	người	xã	hội	chủ	nghĩa	("Đạo	luật	chống	những	cố	gắng	đe	doạ
nền	an	ninh	xã	hội	của	Đảng	dân	chủ	-	xã	hội")	được	Quốc	hội	Đức	thông	qua	ngày	19	tháng	mười
1878.	Nó	cấm	mọi	tổ	chức	đảng	và	mọi	tổ	chức	công	đoàn	trong	chừng	mực	những	tổ	chức	ấy	theo
đuổi	những	mục	tiêu	xã	hội	chủ	nghĩa.	Tất	cả	các	cơ	quan	báo	chí	xã	hội	chủ	nghĩa	lớn	đều	bị	đóng
cửa,	mọi	cuộc	họp	mang	tính	chất	xã	hội	chủ	nghĩa	đều	bị	cấm.	Do	áp	lực	của	quần	chúng	ngày	25
tháng	giêng	1890,	Quốc	hội	Đức	đã	bác	bỏ	việc	kéo	dài	thời	hạn	của	đạo	luật	chống	những	người	xã
hội	chủ	nghĩa.	Thời	gian	hiệu	lực	chấm	dứt	ngày	30	tháng	chín	1890.



		 [4]
	Ngày	30	tháng	sáu	1869	Ăng-ghen	ra	khỏi	hãng	Ermen&Engels	ở	Manchester	và	đến	cư

trú	ở	Luân-đôn	ngày	20	tháng	chín	1870
		 [5]

	Đây	là	nói	đến	nhà	dân	chủ	-	xã	hội	Heirich	Wilhelm	Fabian	sống	ở	Mỹ
		 [6]

	Xem	bài	giảng	thứ	tư	của	Ernst	Haeckel	"Thuyết	tiến	hoá	theo	Goethe	và	Oken"	trong
cuốn	sách	của	ông	ta	"Lịch	sử	sáng	tạo	của	tự	nhiên.	Các	bài	giảng	khoa	học	dễ	hiểu	về	thuyết	tiến	hoá
của	Darwin,	Goethe	và	Lamarck	nói	riêng",	lần	xuất	bản	thứ	tư,	Béc-lin,	1873
		 [7]

	Ăng-ghen	muốn	nói	đến	tác	phẩm	"Biện	chứng	tự	nhiên".	(xem	tập	này)	cũng	như	đến
"Bản	thảo	toán	học"	của	Mác	do	viện	nghiên	cứu	chủ	nghĩa	Mác-Lênin	trực	thuộc	ban	chấp	hành	trung
ương	Đảng	cộng	sản	Liên-xô	xuất	bản	lần	đầu	tiên	ở	Mát-xcơ-va	bằng	tiếng	nguyên	bản	và	tiếng	Nga.
		 [8]

	Trong	trường	hợp	thứ	nhất	ý	muốn	nói	đến	con	thú	mỏ	vịt,	trong	trường	hợp	thứ	hai	có	lẽ
muốn	nói	đến	tin	tìm	thấy	loài	chim	cổ	Archaopteryx	ở	Solnhonfen.
		 [9]

	Xem:	Rudolf	Virchow,	"Bệnh	lý	học	tế	bào,	xây	dựng	trên	cơ	sở	sinh	lý	học	và	bệnh	lý
học	về	các	mô",	lần	xuất	bản	thứ	tư,	Béc-lin,	1871.
		 [10]

	Xem:	Immanuel	Kant,	"Lịch	sử	tự	nhiên	phổ	thông	và	thuyết	về	bầu	trời,	hay	thử	trình
bày	về	sự	cấu	tạo	và	nguồn	gốc	cơ	học	của	toàn	bộ	kết	cấu	vũ	trụ	theo	những	nguyên	lý	của	Newton",
trong:	Toàn	tập,	t.1,	Leipzip,	1867.	Lời	tựa	-	Chương	6.
		 Với	từ	"Tiến	bộ",	Ăng-ghen	muốn	ám	chỉ	việc	Virchow	thuộc	Đảng	tiến	bộ	Đức.
		 [11]

	Xem:	Georg	Wilhelm	Friedrich	Hegel,	"Các	bài	giảng	về	triết	học	lịch	sử",	trong:	Toàn
tập,	t.9,	lẫn	xuất	bản	thứ	hai,	Béc-lin,	1840.
		 [12]

	Phái	bình	quân	(Levellers	hay	Diggers)	 là	một	phong	 trào	bình	dân	-	 tiểu	nông	 trong
cách	mạng	tư	sản	Anh	thế	kỷ	XVII.	Từ	năm	1650	đến	năm	1653,	phong	trào	này	bị	Oliver	Cromwell
đàn	áp	dã	man.
		 [13]

	Vào	thời	đại	Alexandria	(	năm	323	trước	công	nguyen	đến	năm	640	sau	công	nguyên)	-
người	ta	gọi	thời	đại	đó	theo	tên	thành	phố	cảng	Ai-cập	Alexandria,	trung	tâm	tư	tương	thời	bấy	giờ,	-
một	loạt	ngành	khoa	học	tự	nhiên	được	phát	triển	mạnh	mẽ.
		 [14]

	Trong	tác	phẩm	của	mình	"Sự	phát	triển	của	chủ	nghĩa	xã	hội	từ	không	tưởng	đến	khoa
học",	Ăng-ghen	đã	trình	bày	câu	này	như	sau:	"người	ta	thấy	rằng	toàn	bộ	lịch	sử	từ	trước	đến	nay	trừ
trạng	thái	nguyên	thuỷ	đều	là	lịch	sử	của	những	cuộc	đấu	tranh	giai	cấp".
		 [15]

	 Theo	 quan	 niệm	 của	 nhà	 xã	 hội	 chủ	 nghĩa	 không	 tưởng	 Pháp	 Charles	 Fourier,

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_01.htm#n7s
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_07.htm#n7s2


phalanstère	là	tổ	chức	cơ	sở	của	xã	hội	chủ	nghĩa,	một	hợp	tác	xã	sản	xuất	và	tiêu	thụ	nông	nghiệp	và
công	nghiệp,	với	tổ	chức	lao	động	tập	thể.
		 [16]

	Ăng-ghen	muốn	nói	tới	thái	độ	hèn	nhát	và	phản	bội	của	giai	cấp	tư	sản	tự	do	Phổ	là
giai	cấp	đã	tán	thành	bản	hiến	pháp	mà	nhà	vua	ban	hành	sau	cuộc	phản	cách	mạng	tháng	mười	một
năm	1848;	thủ	tưởng	Phổ	sau	này	là	Otto	von	Manteuffel	đã	tham	gia	có	tính	chất	quyết	định	vào	việc
thảo	ra	bản	hiến	pháp	đó.
		 [17]

	Xem:	Georg	Wilhelm	 Friedrich	Hegel,	 "Bách	 khoa	 toàn	 thư	 các	 khoa	 học	 triết	 học.
Lược	khảo",	Chương	188,	 trong:	Toàn	 tập,	 t.6	 lần	xuất	bản	 thứ	hai,	Béc-lin,	1843,	cũng	như	"Khoa
học	về	lô-gich",	quyển	thứ	ba,	phần	thứ	nhất,	chương	ba:	"d.	Hình	thứ	tư"	và	phần	ba,	chương	hai:	"3.
Nguyên	lý",	trong:	Toàn	tập,	t.5,	lần	xuất	bản	thứ	hai,	Béc-lin,	1841.
		 [18]

	 Trong	 phần	 này	 của	 tác	 phẩm	 "Chống	Đuy-ring",	Ăng-ghen	 trích	 dẫn	 tác	 phẩm	 của
Eugen	Duyhring	"Giáo	trình	triết	học	với	tư	cách	là	một	thế	giới	quan	khoa	học	chặt	chẽ	và	sự	hình
thành	cuộc	sống",	Leipzig,	1875.
		 [19]

	 Xem:	Georg	Wilhelm	 Friedrich	Hegel,	 "Khoa	 học	 về	 lô-gich",	 quyển	 thứ	 hai:	 "Bản
chất",	trong:	Toàn	tập,	t.4,	lần	xuất	bản	thứ	hai,	Béc-lin,	1841.
		 Về	phạm	trù	"Cái	tồn	tại	từ	thuở	rất	xa	xưa"	của	Friedrich	Wilhelm	Joseph	von	Schelling,
xin	xem	thêm:	Mác	-	Ăngghen,	toàn	tập,	tập	bổ	sung,	phần	hai,	tr.173-221
		 [20]

	Sau	này	người	ta	tìm	ra	những	trị	số	chính	xác	hơn:	nhiệt	lượng	nóng	chảy	của	nước	là
79,8kcal/kg	và	nhiệt	lượng	bay	hơi	là	583,9kcal/kg.
		 [21]

	Xem	tập	này	tr.	70-73
		 [22]

	Xem	tập	này	tr.	66-69,	Chương	7	-	Chương	14
		 [23]

	Ngày	nay	những	sinh	vật	mà	Ernst	Haeckel	coi	là	đơn	bào	được	phân	loại	thành	thực
vật	hoặc	động	vật.	Giả	thuyết	về	sự	tồn	tại	của	các	đơn	trùng	không	được	chứng	thực.	Nhưng	trong
khoa	học	người	ta	đều	thừa	nhận	ý	kiến	phổ	biến	cho	rằng	cơ	thể	tế	bào	phát	triển	từ	các	thể	tiền	tế	bào
và	ý	kiến	cho	rằng	các	sinh	vật	nguyên	thuỷ	phân	hoá	thành	thực	vật	và	động	vật.
		 [24]

	Ăng-ghen	ám	chỉ	bức	 thư,	được	xuất	bản	 thành	sách	năm	1861,	của	Richard	Wagner
gửi	người	 trông	coi	các	viện	bảo	 tàng	Pháp	Frédéric	Villot	 "âm	nhạc	của	 tương	 lai.	Gửi	một	người
Pháp"	cũng	như	cuốn	sách	xuất	bản	năm	1850	của	Wagner	"Tác	phẩm	nghệ	thuật	tương	lai".
		 [25]

	Ngày	nay	người	ta	không	còn	dùng	thuật	ngữ	thực	trùng	(Zo-phyten)	với	tư	cách	là	từ
đồng	nghĩa	với	xoang	tràng	(Coelenterata)	nữa.
		 [26]

	Rõ	ràng	là	ở	đây	phải	có	nghĩa	là	"sinh	lý";	xem	thêm	tập	này	tr.	114.

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1852/cmvapcm/index.htm
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_08.htm#n22s
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_13.htm#n22s2


		 [27]
	ý	muốn	nói	 tới	những	hệ	 thống	 thẩm	thấu	giản	đơn	mà	Moritz	Traube	đã	 tạo	ra	năm

1875	từ	những	hỗn	hợp	vô	cơ.	Với	tư	cách	là	mô	hình	những	tế	bào	sống	đặc	biệt	thích	hợp	với	việc
mô	tả	sự	sinh	trưởng	và	các	quá	trình	trao	đổi	chất,	chúng	phục	vụ	cho	việc	nghiên	cứu	các	mặt	riêng
biệt	của	hiện	tượng	sống.
		 [28]

	Xem	tập	này	tr.56-57.
		 [29]

	Xem	tập	này	tr.45-46.
		 [30]

	Xem	tập	này	tr.	122.
		 [31]

	 ý	 muốn	 nói	 tới	 tác	 phẩm	 của	 Jean	 Jacques	 Rouseau	 "Discours	 sur	 l'origine	 et	 les
fondemens	de	l'inégalité	parmin	lé	hommes"	("Bàn	về	nguồn	gốc	và	những	cơ	sở	của	sự	bất	bình	đẳng
giữa	người	và	người")	viết	vào	năm	1754	và	xuất	bản	ở	Am-xtéc-đam	vào	năm	1755.
		 [32]

	Xem:	Mác,	"Tư	bản",	Quyển	1	(Mác-	Ănggen:	Toàn	tập,	t.23,	tr.74).
		 [33]

	"Bộ	luật	chung	cho	các	nhà	nước	Phổ"	năm	1794	đã	củng	cố	tính	chất	lạc	hậu	của	nước
Phổ	phong	kiến	trong	việc	tuyên	án	và	có	hiệu	lực	ở	các	vùng	chủ	yếu	cho	tới	khi	thi	hành	bộ	dân	luật
năm	1900.
		 [34]

	Code	pénal,	bộ	luật	hình	của	Pháp,	được	thông	qua	năm	1810	và	cũng	được	thi	hành	ở
các	vùng	miền	tây	và	tây	nam	nước	Đức	bị	xâm	chiếm	dưới	thời	Napoléon	I.	Ở	tỉnh	Rhein	nó	vẫn	còn
có	hiệu	lực	cả	sau	khi	tỉnh	này	được	sát	nhập	vào	Phổ	năm	1815.
		 [35]

	Code	civil	des	Francais.	bộ	dân	luật	của	người	Pháp,	ngày	nay	vẫn	còn	có	hiệu	lực	va
năm	1807	đã	được	soạn	lại	thành	Bộ	luật	Napoléon,	đã	được	thi	hành	theo	lệnh	của	Napoléon	I	năm
1804.
		 [36]

	Baruch	de	Spinoza,	"Đạo	đức	học",	phần	I	("Về	thần	thánh.	Phụ	lục").
		 [37]

	Corpus	juris	civiles	là	toàn	bộ	những	bộ	luật	được	tập	hợp	từ	các	tác	phẩm	của	các	nhà
luật	học	Rô-ma	và	được	công	bố	vào	thế	kỷ	VI	dưới	thời	hoàng	đế	Đông	Rô-ma	Justinian	I.
		 [38]

	Chế	độ	đăng	ký	hộ	tịch	được	thi	hành	ở	Phổ	vào	tháng	ba	1874	và	đến	tháng	hai	1875
thì	được	áp	dụng	đối	với	toàn	Đế	chế	Đức.	Chế	độ	này	đã	tước	của	giáo	hội	quyền	tiến	hành	các	cuộc
đăng	ký	hộ	tịch.
		 [39]

	 Georg	Wilhelm	 Friedrich	 hegel,	 "Bách	 khoa	 toàn	 thư	 các	 khoa	 học	 triết	 học,	 Lược
khảo",	trong:	Toàn	tập,	t.6,	lần	xuất	bản	thứ	hai,	Béc-lin,	1843,	Chương	17,	phần	bổ	sung



		 [40]
	Xem	tập	này	trang	119-121.

		 [41]
	Xem	tập	này	trang	56-58	và	124-125.

		 [42]
	Xem:	Mác-Ăngghen:	Toàn	tập,	t.23,	tr.326,tr.327	được	trích	dẫn	ở	tr.140.

		 [43]
	Xem	tập	này	trang	67-68.

		 [44]
	Xem	Tuyển	tập,	t.III,	tr.366.

		 [45]
	Xem:	Mác-Ăngghen:	Toàn	tập,t.23,	tr.327,	chú	thích	205a.

		 [46]
	Xem:	Tuyển	tập,	t.III,	tr.594

		 [47]
	Xem:	Mác-Ăngghen	toàn	tập,	t.23,	tr.92-93

		 [48]
	Xem	Tuyển	tập,	t.III,	tr.593-594

		 [49]
	Xem	Tuyển	tập,	t.III,	tr.594

		 [50]
	 Xem:	 Ernst	 Haeckel,	 "Lịch	 sử	 của	 tự	 nhiên.	 Các	 bài	 giảng	 của	 Darwin,	 Goethe	 và

Lamarck	nói	riêng",	lần	xuất	bản	thứ	tư,	Béc-lin,	1873.	Trong	sự	phân	loại	của	Haeckel,	Alalus	là	một
giai	đoạn	ngay	 trước	khi	hình	 thành	con	người	 theo	đúng	nghĩa	của	 từ	này.	Alali	 là	 "Những	người
nguyên	thuỷ	không	có	ngôn	ngữ",	Giả	thuyết	của	Haeckel	về	sự	tồn	tại	của	một	hình	thức	quá	độ	từ
vượn	người	 thành	người	đã	được	xác	nhận	sau	khi	nhà	nghiên	cứu	 tự	nhiên	người	Hà	 lan	 là	Eugen
Dubois	tìm	thấy	những	di	tích	hoá	thạch	của	Pithcanthropus	erectú	ở	đảo	Java.
		 [51]

	Đoạn	trích	này	và	hai	đoạn	trích	sau	là	lấy	trong	tác	phẩm	của	Jean-Jacques	Rousseau:
"Discours	 sur	 l'origine	 et	 les	 fondemens	 de	 l'inégalité	 parmi	 les	 hommes"	 ("Bàn	 về	 nguồn	 gốc	 và
những	cơ	sở	của	sự	bất	bình	đẳng	giữa	người	và	người"),	Am-xtec-đam,	1755.
		 [52]

	Baruch	de	Spinoza	gửi	một	người	không	nêu	tên	ngày	2	tháng	sáu	1674,	trong:	Spinoza,
Thư	tín,	bức	thư	số	50
		 [53]

	Xem	tập	này	tr.	29-32.
		 [54]

	Ở	phần	thứ	hai	của	cuốn	"Chống	Đuy-ring",	 trừ	chương	X,	Ăng-ghen	trích	dẫn	lại	 từ
bản	in	lần	thứ	hai	cuốn	sách	của	Eugen	Duhring	"Giáo	trình	kinh	tế	chính	trị	và	kinh	tế	xã	hội	gồm	các
điểm	chủ	yếu	của	chính	sách	tài	chính",	xuất	bản	lần	thứ	hai,	Leipzig,	1876.



		 [55]
	Xem	tập	này,	tr.137-148

		 [56]
	Ăng-ghen	 ám	chỉ	 các	 cơ	quan	báo	 chí	 viết	 thuê	 cho	 chính	phủ	Bismarck,	 khái	 niệm

"báo	chí	bồi	bút"	dùng	để	chỉ	các	cơ	quan	đó.
		 [57]

	Xem:	Mác-Ănggen:	Toàn	tập,	t.23,	tr.249-250
		 [58]

	Xem:	Mác-Ănggen:	Toàn	tập,	t.23,	tr.609-610
		 [59]

	Sau	khi	bị	thất	bại	trong	cuộc	chiến	tranh	Đức	Pháp	1870-1871	nước	Pháp	phải	nộp	một
khoản	bồi	thường	chiến	phí	cho	nước	Đức	là	5	tỷ	phrăng.
		 [60]

	ý	muốn	nói	tới	thắng	lợi	của	Phổ	trong	chiến	tranh	áo-Phổ	năm	1866.
		 [61]

	Tham	gia	cuộc	chiến	tranh	Crưm	(1853-1856)	có	nước	Nga	quân	chủ,	Thổ	nhĩ	kỳ	cùng
các	đồng	minh	của	nó	là	Pháp,	Anh	và	Sardaigne
		 [62]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.576.
		 [63]

	Xem:	Mác-Ănggen:	Toàn	tập,	t.23,	tr.59
		 [64]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.211-212;	đoạn	dưới	trích	dẫn	ở	trang	237
		 [65]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.243	đoạn	dưới	trích	dẫn	ở	trang	249
		 [66]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.246	đoạn	dưới	trích	dẫn	ở	trang	247
		 [67]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.306-307	đoạn	dưới	trích	dẫn	ở	trang	327
		 [68]

	Xem:	Mác-Ănggen	toàn	tập,	t.23,	tr.546-547;	tr.300-301	trích	dẫn	ở	tr.589.
		 [69]

	Xem:	Mác-Ănggen	toàn	tập,	t.23,	tr.335
		 [70]

	Xem:	Mác-Ănggen	toàn	tập,	t.23,	tr.542-552
		 [71]

	Xem	hài	kịch	"Trưởng	giả	học	làm	sang"	của	Jean	-	Baptiste	Molière
	



	 [72]
	ý	muốn	nói	tới	cuốn	sách	của	Eugen	Duhring	"Cơ	sở	phê	phán	của	học	thuyết	về	kinh	tế

quốc	dân",	Béc-lin,	1866
		 [73]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.427
		 [74]

	Xem:	Mác-Ănggen	toàn	tập,	t.13,	tr.37
		 [75]

	Aristoteles,	"De	republica",	lib
		 [76]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.429-431
		 [77]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.567-573
		 [78]

	Aristotles,	"Ethica	Nicomachea",	liv.V.
		 [79]

	Xem:	Mác	-	Ănggen	toàn	tập:t.13,	tr.137	và	537-538
		 [80]

	Rõ	ràng	là	những	từ	hạ	xuống	và	tăng	lên	phải	được	đổi	chỗ	cho	nhau
		 [81]

	Xem:	Mác	-	Ănggen	toàn	tập:	t.13,	tr.135-136.
		 [82]

	Năm	1866,	theo	yêu	cầu	của	Bismarck,	Eugen	Duhring	đã	viết	một	bài	bút	ký	về	phong
trào	công	nhân;	năm	1867	bài	bút	ký	này	được	công	bố	không	đề	tên	tác	giả,	sau	đó	thì	với	cái	 tên
Herman	Wagener,	cố	vấn	của	Bismarck.	Tiếp	đó	Duhring	đã	kiện	Wagener	về	tội	vi	phạm	quyền	tác
giả	và	ông	ta	đã	thưa	kiện	năm	1868.
		 [83]

	Livre	tournois	(đồng	li-vrơ	thành	Tua)	là	một	đơn	vị	tiền	tệ	của	Pháp	cho	tới	năm	1796.
		 [84]

	Dùng	từ	"Thời	kỳ	khủng	bố",	tác	giả	có	ý	muốn	nói	thời	kỳ	nền	chuyên	chính	dân	chủ	-
cách	mạng	Jacobin	(từ	tháng	sáu	1793	đến	tháng	bảy	1794).	Từ	năm	1795	cho	đến	khi	xẩy	ra	cuộc	đảo
chính	của	Napoléon	I	ngày	9	tháng	mười	một	1799	Viện	chấp	chính	là	cơ	quan	cai	trị	tối	cao	ở	Pháp.
		 [85]

	Vấn	đề	này	xem	tập	này,	tr.368-370
		 [86]

	Claude-Henri	de	Saint-Simon,	"Coresspondance	politique	et	philosophique.	Lettres	de
H.	Saint-Simon	à	un	Américain"	 ("Thư	 tín	chính	 trị	và	 triết	học.	Những	bức	 thư	của	H.Saint-simon
viết	 cho	 một	 người	 Mỹ"),	 trong	 tập	 văn	 "L'industrie,	 ou	 discussions	 politiques,	 morales	 et
philosophiques,	dan	 l'intérêt	 de	 tous	 les	hommes	 livrés	 à	des	 travaux	utiles	 et	 indépendans"	 ("Công
nghiệp,	hay	những	cuộc	thảo	luận	chính	trị,	đạo	đức	và	triết	học,	vì	lợi	ích	của	tất	cả	những	người	làm



những	công	việc	có	ích	và	độc	lập",	t.2,	Pa-ri,	1817.
		 [87]

	Quân	đội	đồng	minh,	bao	gồm	quân	đội	Nga,	áo,	Anh,	Phổ	và	các	nước	khác,	kéo	vào
Pa-ri	ngày	31	tháng	ba	1814.
		 [88]

	Thời	kỳ	thống	trị	của	Napoléon	I	từ	gnày	20	tháng	ba	đến	ngày	28	tháng	sáu	1815	được
coi	là	thời	kỳ	Một	trăm	ngày.	Ngày	20	tháng	ba	1815,	từ	đảo	Elbe	ông	ta	kéo	lên	Pa-ri,	và	ngày	28
tháng	sáu	1815,	đã	buộc	phải	thoái	vị	hẳn	sau	thất	bại	ở	Waterloo.
		 [89]

	Ở	đây,	Ăng-ghen	nói	về	hai	tác	phẩm	của	Claude-Heri	de	Saint-Simon	và	người	học	trò
của	ông	là	Augustin	Thierry:	"De	la	réorganisation	de	la	société	européenne,	ou	de	la	nécessité	et	des
moyens	de	rassembler	les	peuples	de	l'Europe	en	un	seul	corps	politique,	en	conservant	à	chacun	son
indépendance	national"	("Về	việc	cải	tổ	xã	hội	châu	âu,	hay	về	sự	cần	thiết	và	những	phương	tiện	để
tập	hợp	nhân	dân	các	nước	châu	âu	thành	một	cơ	thể	chính	trị	duy	nhất	trong	khi	vẫn	duy	trì	nền	độc
lập	 dân	 tộc	 cho	 nhân	 dân	mỗi	 nước"),	 Paris	 1814	 và	 "Opinion	 sur	 les	mesures	 à	 prendre	 cỏnte	 la
coalition	de	1815"	(ý	kiến	về	những	biện	pháp	cần	phải	thực	hiện	đê	chống	lại	khối	liên	minh	1815")
Paris	1815.
		 [90]

	 Charles	 Fourier,	 "Théorie	 des	 quatre	mouvenments	 et	 des	 destines	 générales"	 ("Học
thuyết	về	bốn	vận	động	và	về	những	số	phận	chung"),	trong:	Oeuvres	complètes,	t.1,	Paris	1841.
		 [91]

	Charles	Fourier	 "Théorie	de	 l'unité	universelle",	vol.1	và	4	 ("Học	 thuyết	về	 sự	 thống
nhất	của	thế	giới",	t.1	trong	Oeuvres	comlétes,	t.2	và	t.5,	Paris	1843	và	Paris	1841.
		 [92]

	Charles	Fourier,	 "Le	nouveau	monde	 industriel	et	 sociétaire,	ou	 invention	du	procédé
d'industrie	attraynante	et	naturelle	distribuée	en	séries	pasionnées"	("Thế	giới	mới	lao	động	và	xã	hội
hoá	mới,	hay	việc	phát	minh	một	phương	thức	lao	động	hấp	dẫn	và	tự	nhiên,	phân	chia	thành	loại	theo
sự	say	mê"),	trong:	Oeuvres	complètes,	t.2	và	t.5,	Paris	1843.	Chương	27	-	Chương	28
		 [93]

	 Robert	 Owen,	 "The	 revolution	 in	 the	 mind	 and	 practice	 of	 the	 human	 race;	 or	 the
coming	change	from	irrationality	 to	rationity"	("Cách	mạng	trong	đầu	óc	và	 trong	thực	tiễn	của	loài
người;	hay	sự	chuyển	biến	sắp	tới	từ	không	hợp	lý	đến	hợp	lý"),	London	1849.
		 [94]

	Robert	Owen,	"Report	of	the	proceeding	at	the	several	public	meeting,	held	in	Dublin	...
On	the	18th	March	-	12th	April	-	19th	April	and	3rd	May"	("Báo	cáo	về	một	số	cuộc	họp	công	khai
tiến	hành	ở	Dublin	...	ngày	18	tháng	ba,	12	tháng	tư,	14	tháng	tư	và	3	tháng	năm"),	Dublin,1823.
		 [95]

	Những	Equitable	Labour	Exchange	Bazaars,	tức	là	các	chợ	hay	các	cửa	hàng	để	trao	đổi
các	sản	phẩm	của	lao	động,	đã	được	các	hội	hợp	tác	của	công	nhân	thành	lập	ở	nhiều	thành	phố	của
nước	Anh.	Được	dùng	làm	phương	tiện	lưu	thông	trên	các	thị	trường	đó	là	những	cái	gọi	là	các	phiếu
lao	động	ghi	nhận	thời	gian	lao	động	cần	thiết	để	sản	xuất	ra	hàng	hoá,	nhờ	chúng	mà	người	ta	có	thể
nhận	được	một	khối	lượng	tương	ứng	các	hàng	hoá	khác.
		 [96]

	Trong	thời	kỳ	Cách	mạng	1848-1849,	đầu	năm	1840,	Pierre	-	Joseph	Proudhon	đã	lập	ra

http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_26.htm#n93s
http://www.marxists.org/vietnamese/marx-engels/1870s/chongduhring/phan_27.htm#n93s2


Banque	du	peuple	(Ngân	hàng	nhân	dân)	nhằm	tổ	chức	việc	trao	đổi	hàng	hoá	mà	không	dùng	đến	tiền
theo	những	nguyên	tắc	giống	như	những	Equitable	Labour	Exchange	Bazaars	ở	Anh	(xem	chú	thích
96);	ngoài	ra	nó	còn	phải	bảo	đảm	việc	cho	vay	không	lấy	lợi	tức.	Ngân	hàng	trao	đổi	của	Proudhon
chỉ	tồn	tại	có	hai	tháng,	ngân	hàng	"đã	thất	bại	trước	khi	hoạt	động	được	một	cách	bình	thường"	(Ăng-
ghen).
		 [97]

	Đoạn	này	và	đoạn	trích	 tiếp	theo	là	 lấy	 trong	cuốn	sách	của	Eugen	Duhring	"Lịch	sử
phê	phán	của	khoa	học	kinh	tế	chính	trị	và	của	chủ	nghĩa	xã	hội",	lần	xuất	bản	2,	Béc	lin,	1875.
		 [98]

	Xem	tập	này,	tr.29-30.
		 [99]

	Xem:	Mác-Ănggen	toàn	tập,	t.23,	tr.675.
		 [100]

	Trong	các	chương	"Sản	xuất"	và	"Phân	phối"	của	phần	ba,	Ăng-ghen	trích	trong	cuốn
"Giáo	 trình	kinh	 tế	chính	 trị	và	kinh	 tế	xã	hội	gồm	các	điểm	chủ	yếu	của	chính	sách	 tài	chính:	của
Eugen	Duhring,	lần	xuất	bản	thứ	2,	Leipzig,	1876.
		 [101]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.420
		 [102]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.512
		 [103]

	Xem	tuyển	tập,	t.III,	tr.510-511
		 [104]

	Xem:	Mác-Ănggen	toàn	tập,t.23,	tr.511-512
		 [105]

	Xem	tập	này	trang.264
		 [106]

	Xem:	Mác-Ăngghen	toàn	tập:	t.23,	tr.109-110.	Chú	thích	cuối	trang	số	50
		 [107]

	Xem	tập	này,	tr.279-286.
		 [108]

	Từ	Zarucker	được	Adolf	GlaBrenern	tạo	ra	trong	vở	kịch	vui	của	mình	"ông	Buffey
trong	hội	Zaruck",	và	có	nghĩa	là	phần	tử	ngoan	cố	lạc	hậu,	kẻ	phản	động.
		 [109]

	ý	muốn	nói	tới	bốn	đạo	luật	đã	được	Quốc	hội	Đức	thông	qua	dưới	đây:	Luật	về	việc
đào	tạo	và	bổ	dụng	các	thầy	tu,	ban	hành	ngày	11	tháng	năm	1873;	luật	về	quyền	trừng	phạt	của	giáo
hội	và	việc	lập	toà	án	của	nhà	vua	để	xét	xử	các	công	việc	của	giáo	hội,	ban	hành	ngày	12	tháng	năm
1873;	luật	về	việc	ra	khỏi	giáo	hội,	ban	hành	ngày	14	tháng	năm	1873.	Những	luật	này	là	khâu	cơ	bản
nhất	của	cả	một	chuỗi	những	biện	pháp	lập	pháp	mà	Bismarck	đã	ban	hành	từ	năm	1872	đến	năm	1875
để	chống	lại	giới	thầy	tu	thiên	chúa	giáo.	Giới	thầy	tu	thiên	chúa	giáo	là	chỗ	dựa	chủ	yếu	của	Đảng
trung	tâm,	một	đảng	lúc	đầu	đại	biểu	cho	những	khuynh	hướng	phân	lập,	chống	Phổ.



		 [110]
	Xem:	Mác	-	Ăngghen	toàn	tập,	t.23,	tr.514

		 [111]
	Xem:	Mác	-	Ăngghen	toàn	tập,	t.23,	tr.507-514

			


	[1]
	Chống Duhring
	Lời tựa thứ nhất
	Lời tựa thứ hai
	Lời tựa thứ ba
	Lời mở đầu
	I. Nhận xét chung
	II. Ông Đuy-rinh hứa những gì
	Phần thứ nhất: Triết học
	III. Phân loại. Chủ nghĩa tiên nghiệm
	IV. Đồ thức luận về vũ trụ
	Triết học về tự nhiên
	V. Không gian và thời gian.
	VI. Triết học về tự nhiên, thiên thể học, vật lý học, hoá học
	VII. Triết học về tự nhiên, giới hữu cơ
	VIII. Triết học về tự nhiên giới hữu cơ (hết)
	Đạo đức và pháp quyền
	IX. Chân lý vĩnh cực
	X. Đạo đức và pháp quyền, bình đẳng
	XI. Đạo đức và pháp quyền tự do và tất yếu
	Biện chứng
	XII. Lượng và chất
	XIII. Biện chứng phủ định cái phủ định.
	XIV. Kết luận
	Phần thứ hai: Kinh tế chính trị học
	I. Đối tượng và phương pháp
	II. Lý luận về bạo lực
	III. Lý luận về bạo lực (Tiếp theo)
	IV. Lý luận về bạo lực
	V.Lý luận về giá trị
	VI. Lao động giản đơn và lao động phức tạp
	VII. Tư bản và giá trị thặng dư
	VIII. Tư bản và giá trị thặng dư
	IX. Những quy luật tự nhiên của kinh tế địa tô
	X. Về quyền "lịch sử phê phán"
	Phần III: Chủ nghĩa xã hội
	I- Lịch sử
	II- Lý luận
	III. Sản xuất
	IV. Phân phối
	V- Nhà nước, gia đình, giáo dục
	Chú Thích
	[2]
	[3]
	[4]
	[5]
	[6]
	[7]
	[8]

